Equipes Notre-Dame — END
Equipe Responsable Internationale - ERI

Equipe Satellite sur La Formation Chrétienne

COURS/AUBERGE SUR
L’ANCIEN TESTAMENT

Observation : Le document original est écrit en portugais du Brésil



SOMMAIRE

INTRODUCTION GENERALE .......covertereererrereeeesensessessessessssssseessens 3
TABLE1 |INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT ......cceereeereererreereennnennes 6
TABLE2 |[LE PENTATEUQUE : LA GENESE ET L’EXODE ......coceeueeeeereererneeenenne 28
TABLE3 | LE PENTATEUQUE : LE LEVITE, LES NOMBRES, LE DEUTERONOME 52
TABLE4 | LE LIVRE DE JOSUE, LE LIVRE DES JUGES ET LES LIVRES DE SAMUEL .. 63
TABLE 5 LES LIVRES DES ROIS, LE ROYAUME DU NORD ET LE ROYAUME DU SUD 76
TABLE6  |[LEXIL ET LA DOMINATION PERSE .....ccceereeuereereereenesnesneneesessessessenes 97
TABLE7  |LES ECRITS SAPIENTIAUX ....ccevererrerereresssseressessssessssessssessssessssenens 115
TABLE 8  |[LES LIVRES DEUTEROCANONIQUES .......ccveruereererrecrereeeeseenesnenenens 135

BIBLIOGRAPHIE UTILISEE, CITEE ET RECOMMANDEE ..............c..... 146




INTRODUCTION GENERALE

Proposer un cours sur I’Ancien Testament aux couples des Equipes Notre Dame,
représente une tadche complexe pour, tout du moins, deux raisons : le théme en
soi et le peu d’informations dont nous disposons sur le degré de connaissance des

couples participant a ce cours/auberge.

Dans ce sens, nous avons choisi de rédiger un document qui contient les
éléments nous paraissant importants et ainsi délimiter la présentation du théme.
Nous avons également cherché a transmettre un niveau de base, chaque fois qu'il
était possible, a partir déléments présentés de maniére ordonnée et

systématique.

Pour élaborer ce travail, nous avons effectué une large recherche sur des cours
déja existants ainsi que sur I'Ancien Testament, sur les exégéses et les

chercheurs qui valorisent les passages retenus.

L’Ancien Testament nous parle surtout des relations entre Dieu et le peuple
d’Israél. L’Ancien Testament et les Ecritures Hébraiques constituent la premiére
grande partie de la Bible Chrétienne et la totalité de la Bible Hébraique, et ont été

rédigés en hébreux ou en araméen.

La Révélation de Dieu a '’humanité, pendant de nombreux siécles, s’est transmise

a travers la tradition orale. L'Ecriture commence seulement & partir de David.

L’Ancien Testament est la partie la plus longue de la Bible. Celui-ci constitue la
liste officielle ou les canons de livres reconnus comme inspiration et références a

I'époque de la religion hébraique antérieure au christianisme.

Mais, cette liste ou canon de la Sainte Ecriture connut quelques divergences et
cela dés les temps les plus anciens. Ces divergences sont nées des vicissitudes

elles-mémes de la formation de la Bible entre les anciens hébreux.

La Bible, qui posséde la liste la plus longue de livres et que I'on appelle La

Septante, est en réalité la plus ancienne et elle provient du judaisme d’Alexandrie.



Elle apporte une traduction des textes bibliques vers le grec datant de trois siécles

avant le christianisme.

Pour plusieurs motifs, mais surtout parce que la langue grecque était utilisée
internationalement dans la région de la Méditerranée orientale, le christianisme a
rapidement adopté la Bible Grecque issue de la Traduction de La Septante, et a

accepté le canon de I’Ancien Testament présenté.

Le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CEC) affirme que Dieu est I’Auteur de la

Sainte Ecriture : Dans « Dei Verbum » nous lisons :

« Les réalités divinement révélées, que contiennent et présentent les livres de
la Sainte Ecriture y ont été consignées sous linspiration de I'Esprit Saint.
Notre Sainte Mere I'Eglise, de part la foi apostolique, tient pour sacrés et
canoniques tous les livres tant de I'’Ancien comme du Nouveau Testament,
avec toutes leurs parties, puisque rédigés sous l'inspiration de L’Esprit Saint,
ils ont Dieu pour auteur et qu’ils ont été transmis comme tels a I'Eglise elle-
méme.»( DV 11 ; CEC, 105)

Poursuivons :

« Cependant, puisque Dieu, dans la Sainte Ecriture, a parlé par des hommes
a la maniére des hommes, il faut que linterpréte de I'Ecriture , pour voir
clairement ce que Dieu lui-méme a voulu nous communiquer, cherche avec
attention ce que les hagiographes ont vraiment voulu dire et ce qui a plu a

Dieu de faire passer par leurs paroles. (DV 12 ; 1, CEC, 109) »

« Pour découvrir l'intention des hagiographes, on doit, entre autres choses,
considérer aussi, « les genres littéraires », car c’est de fagon bien différente
que la vérité se propose et s‘exprime en des textes diversement historiques,
ou prophétiques, ou poétiques ou méme en d’autres genres d’expression. »
(DV, 12, 2 ; CEC 110).

Ainsi, nous voyons, dans le CEC, que « Dieu a élu Abraham et a conclu une
alliance avec lui et sa descendance. Il en a formé son peuple auquel Il a révélé sa
Loi par lintermédiaire de Moise. |l I'a préparé, par l'action des prophétes, a

accueillir le salut destiné a toute 'humanité.

Dieu s’est révélé pleinement en envoyant son propre Fils avec qui Il a établi son
Alliance pour toujours. Celui-ci est la Parole définitive du Peére, de sorte qu’il n’y

aura plus d’autre Révélation aprés Lui.» (CEC, 72 et 73)



Ainsi, connaitre I'Ancien Testament c’est connaitre la révélation de Dieu aux

hommes, révélation que nous allons définitivement trouver dans I'envoi du Fils
préparé par les prophétes.

Bonne étude



TABLE 1 - INTRODUCTION A L’ANCIEN TESTAMENT

Cette premiére table cherche a établir le contexte ou se produit I'Ancien
Testament comme instrument de communication de Dieu avec 'humanité, plus
spécifiquement avec Son peuple élu. Dans ce sens, nous devons adopter
quelques idées de base :

a) Comprendre la Bible comme la communication de Dieu avec les hommes.

Dieu veut sauver les hommes et communique avec eux.

b) Comprendre la Bible comme une manifestation de Dieu. Dieu forme un
peuple saint qu’ll choisit et a qui Il se manifeste de maniére spéciale. Plus
tard, Il nous envoie son Fils qui nous transmet son message. |l meurt et
ressuscite pour nous sauver. Les premiers chrétiens, guidés par I'Esprit

Saint, répandent le message de Jésus.
C) Toutes ces manifestations de Dieu sont écrites dans la Bible.

d) Comprendre la Bible comme la Sainte Ecriture. La Bible est notre livre
sacré qui contient la Parole de Dieu comme Révélation Divine, transmise
tout d’abord a la religion juive et plus tard, diffusée de forme plus étendue

par Jésus et conservée par 'Eglise.

€) Comprendre « les Livres» de la Bible comme des rouleaux de papyrus et
des parchemins qui étaient utilisés pour recevoir la parole écrite. Ce n’est
pas un livre mais un ensemble de livres écrits au long de plusieurs années

par plusieurs auteurs. C’est la somme de 73 livres.

Cette table est organisée de la maniére suivante : nous commencerons par une
présentation de la Bible et de ses livres. Ensuite, il est important de connaitre le
contexte ou se déroule I'Ancien Testament, tout particulierement la Palestine et le
Moyen Orient ainsi que les grands Empires qui ont attaqué et dispersé le peuple
d’'Israél. Ensuite, nous présenterons les usages et les habitudes du peuple
d’Israéll ainsi que les différents styles littéraires utilisés dans la composition des
Livres de I’Ancien Testament. Et pour finir, nous aurons la présentation de la Bible

comme Parole de Dieu pour 'lhumanite.



1.1- La présentation de la Bible

Les chrétiens décomposent la Bible en deux parties principales : L’Ancien
Testament qui contient les livres écrits jusqu’a la venue de Jésus. lls sont au

nombre de 46.

Le Nouveau Testament qui contient les livres écrits a partir de Jésus Christ, ils

sont au nombre de 27.

Les Livres de I’ Ancien Testament sont divisés en quatre sections :

a) Le Pentateuque (les cing premiers) : La Genése, L'Exode, Le Lévitique,

Les Nombres, Le Deutéronome

b) Les livres historiques : Le Livre de Josué, Le Livre des Juges, Le Livre
de Ruth, Les Livres de Samuel 1 et 2, les Livres des Rois 1 et 2, les
Livres des Chroniques 1 et 2, le Livre d’ Esdras, le Livre de Néhémie,

Tobiee, Judith, Esther, les Livres des Maccabées 1 et 2

C) Les livres poétiques et Sapientiaux : Job, les Psaumes, les Proverbes,
I Ecclésiaste, le Cantique des Cantiques, Sagesse de Salomon,

’'Ecclésiastique

d) Les livres Prophétiques : Isaie, Jérémie, les Lamentations, le Livre de
Baruch, Ezéchiel, Daniel, Osée, Joel, Amos, Abdias, Jonas, Michée,

Nahum, Habaquq, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie.
Les livres du Nouveau Testament incluent :

a) Les quatre Evangiles : Saint Mathieu, Saint Marc, Saint Luc et Saint

Jean.
b) Les Actes des Apbtres.
c) Les Epitres de Saint Paul et autre apotres

d) L’ Apocalypse



1.2- Quelques caractéristiques :
a) Les langues :

La plupart des livres de I'Ancien Testament ont été écrits en hébreux, six des

derniers sont écrits en grec. Le Nouveau Testament est entierement écrit en grec.
b) Un Testament pour l'autre :

Testament signifie « alliance». L’Ancien Testament se réféere a l'alliance dont
Moise était le médiateur sur le Mont Sinai. Le Nouveau Testament est 'alliance

dont Jésus est le médiateur.
c) Chapitre et verset :

Chaque livre est organisé par chapitre numéroté, de méme, chaque phrase du
chapitre a un numéro, c’est la division en versets : Exemple : Gn 2, 1-6 signifie La

Genése, chapitre 2, versets de 1 a 6.
d) La Parole de Dieu écrite par des hommes :

La Bible ft écrite par des hommes bien réels, parfois inconnus, sur la base de
leur propre culture et expérience de Dieu. Aussi, sous l'inspiration de Dieu, ces
hommes ont communiqué le message et ont répondu aux grandes questions de la
vie : Qui sommes-nous ? D’ou venons-nous ? Qui est Dieu ? Pourquoi la mort et

le mal existent ?
e) L’écrit aprés un long processus :

Le peuple d’lsraél a découvert la présence et I'action de Dieu tout au long de
I'histoire. Ces faits furent d’abord transmis a I'oral puis, aprés un certain temps ont

été racontés sous forme écrite.
f) Différents styles d’écrits :

Dans la Bible, nous trouvons différents styles tels que les récits historiques, les
histoires d’aventures, les contes, les poémes d’amour, les proverbes, les chants,
les priéres, les discours, les lettres, etc...qui furent écrits de formes différentes et

donc, un apprentissage est nécessaire pour les interpréter.



g) Un monde de symboles :

Les Sémites utilisaient beaucoup de symboles pour s’exprimer : par exemple « cet
homme lion» signifiait que ’'homme est courageux. Autres : « Dieu est mon rocher,

ma forteresse». «Mon Seigneur avait une vigne».

C’est par cette maniére de parler que, de génération en génération, les croyances
religieuses du peuple d’lsraél furent transmises d’abord a l'oral puis sous forme
écrite.

h) Ce n’est pas un livre scientifique :
La science offre des informations. Le langage communicatif utilise des symboles.
Les auteurs des livres sacrés ne sont pas des hommes de sciences. lls écrivent
sous l'influence de la culture de leur époque. lls cherchent a exprimer des vérités
de foi et non pas des connaissances scientifiques.

i) Grandir pour s’engager :

Pour comprendre les écrits bibliques il est nécessaire de croire. La Bible nous
raconte I'histoire interprétée a partir de la foi. Les croyants qui ont composé la

Bible voyaient dans les événements la Parole et I'intervention de Dieu.
j) Dieu continue a parler et a agir en nous :

Quel peut étre mon intérét pour la Bible ? Dieu parle a Abraham, a Moise, aux
prophétes. Dieu fait des miracles pour libérer les opprimés, pour guérir les

malades.

Quel est le rapport avec ma vie ? L’'expérience de notre propre vie est reflétée
dans la Bible. Dieu continue a nous parler, comme Il I'a fait avec les prophétes et II

continue a agir en nous.

1.3- La Palestine
a) Le nom

En grec, Palestine signifie «pays des Philistins», un peuple qui occupait le
territoire jusqu’'a ce qu’il soit vaincu par 'armée de David. Tout au long de

I’histoire, ces territoires ont eu d’autres noms, Canaan ou Terre des Cananéens ;



Israél, le nom que Dieu a donné a Jacob (Gn 32, 29). Les chrétiens lui ont donné

le nom de Terre Sainte car Jésus I'a sanctifiée par sa présence et sa parole.
b) La géographie physique

La Palestine est un territoire de I'’Asie Occidentale entre la Méditerranée, le Liban,
la Jordanie et le désert du Sinai. Sa surface totale est d’environ 27 000Km2. Le
territoire de la Palestine est un ensemble de trois bandes paralléles qui coupent le

pays du Nord au Sud.
» Larégion cotiére

C’est une bande de terre plane et sablonneuse ou I'on cultive les oranges, ou se

concentrent les villes et la majorité de la population.
» Larégion montagneuse

Elle commence dans le nord de la Galilée sur le Mont Hermon. |l est coupé par la
plaine fertile de Jezreel ou Esdredon et continue vers le sud, vers les montagnes
de Samarie et de la Judée. La région termine dans la ville de Hebron au bord du

désert de Neveg.
> La vallée du fleuve Jourdain

La vallée, a travers laquelle le lit du fleuve coule, est la plus profonde dépression
de la région. C’est la que se trouve le lac de Génésareth (également appelé
Tibériade ou Mer de Galilée) a 212 métres en-dessous du niveau de la mer ; la
Mer Morte, ou se jette le fleuve Jourdain, se situe a 408 meétres en dessous de la
Mer Méditerranée et posséde une salinité élevée (26%); C'est pour cela que,

dans la Bible, on I'appelle « Mer de Sel ».
> A la croisée de civilisations

La Palestine, située entre 'Egypte et la Mésopotamie, était un lieu de passage des
caravanes mais aussi des armées aboutissant ainsi a de grands échanges
culturels avec un mélange de races et de peuples parmi lesquels les Sémites,
descendants de Sem, fils de Noé. D’'un de ces groupes est né le peuple d’lsraél

ou peuple juif.

10



Stratégiquement située dans le centre d’'une vaste région, la Palestine vit en
alternance soumise aux pressions des grands Empires : La Babylonie et I'Assyrie

au nord et 'Egypte au sud.
» Une terre de contrastes

Les neiges éternelles couvrent le Mont Hermon. Des montagnes arides traversent
la Palestine. Dans le nord, se trouvent les plaines fertiles et dans le sud, deux
déserts : Le désert de Judée et celui de Negev, le lac de Genézareth avec ses
bords ondulés et suaves. Prés de la Mer Morte, tout ressemble a un paysage

lunaire.

1.4- Les Différences culturelles au Moyen Orient

La mentalité égyptienne est caractérisée par le pays. L’égyptien vit dans un pays
de grande luminosité. Il croyait que le Soleil était vainqueur sur le pouvoir de la
nuit. Ainsi, le Soleil fut déifié, les égyptiens lui donnérent plusieurs noms et ainsi, il

devint le premier des dieux ayant pouvoir sur d’autres dieux et sur les hommes.

Le Nil est source de vie grace a son eau et aux fréquentes inondations qui rendent
fertile sa vallée. En fait, de maniéere individuelle, le tempérament de I'égyptien est
naturellement plutét optimiste. Ses dieux sont bons et font preuve d’un grand zéle
vis-a-vis des hommes. llIs croyaient a la vie aprés la mort, une vie nouvelle et

radieuse.

Toutefois, lorsque nous prenons en compte les divers peuples de la région dans
leur ensemble, on observe un pessimisme généralisé. lls vivent dans des vallées
ou les inondations sont imprévisibles et finissent par provoquer de réelles

« inondations» dont plusieurs vestiges furent trouvés lors de fouilles.

Les invasions des nomades du Désert d’Arabie et de ceux du plateau iranien

étaient également trés fréquentes.

De leur cété, les dieux de la Mésopotamie, dans leur ensemble, étaient capricieux
et luttaient, sans cesse, les uns contre les autres. L’homme est vu comme un
mortel et commence a avoir peur de la colére des dieux. Le régne des morts est
triste, regne ou les ombres des morts sont réunies pour étre conduites vers un lieu

ol le bonheur est inexistant. L’'Epopée de Atrahasis (poéme épique de la

11



mythologie sumérienne relatif a la création et au déluge universel) nous raconte
que les hommes furent créés par les dieux pour effectuer les travaux les plus
pénibles et nous décrit également la forme dont les dieux créérent ’'homme.

L’homme fat moulé a partir de I'argile mélangée a du sang.

Le principal Dieu est appelé El, souvent présenté sous forme d’un taureau (un des
noms de Dieu dans la Bible est Elohim, pluriel majestueux de El). Dans cette
religion, les forces de la nature étaient divinisées, Baal est le dieu de la pluie et de
la tempéte, parfois appelé «chevalier des Nuées». Sa sceur Anat, plus tard

appelée Astrate, est la déesse de la guerre, de 'amour et de la fertilité.

Israél, principalement le royaume de la Samarie, fut attirée par la religion
cananéenne dont les cultes sexuels offerts a la déesse nue « dans des lieux
élevés » et dont les rites étaient considérés comme source de fertilité des sols et

des troupeaux.

Nous devons noter une caractéristique fondamentale du peuple d’Israél qui le
distingue des autres mentalités citées auparavant. « Ecoute Israél : Yahvé notre
Dieu est le seul Yahvé ». Voila la foi essentielle du peuple comme nous le montre

le Deutéronome (6,4).

Le peuple d’lsraél a conscience que c’est son Dieu qui I'appelle, qui I'a choisi, qui
le forme comme peuple qu’ll protége et dont Il prend soin. Le peuple Lui répond
avec amour. Le culte est un signe de gratitude, une action de grace et une

reconnaissance de 'action salvatrice de Dieu.

D’'un autre cété, dans les autres religions, 'homme projette sur lui-méme une

divinité, s’efforcant ainsi de s’en emparer et de la mettre a son propre service.

1.5- Les Grands Empires
a) L’Egypte

Dans le Sud, dans la Vallée du Nil, & partir de 3000 av JC, 'Egypte devient un
peuple important gouverné par des dynasties de rois et de pharaons. L’histoire de
'Egypte est globalement divisée en dynasties. L’'Exode est vraisemblablement

survenu autour de la 19éme dynastie (vers 1250 av JC).

12



L’Egypte avait dominé Canaan bien avant que le peuple d’Israél ne s’y installe.
Son apogée se poursuivit avec la dynastie des Ramses (19¢™¢ Dynastie), puis
I'Egypte perd peu & peu son pouvoir, mais toutefois continue de représenter une

menace pour Israél.
b) En Mésopotamie (qui signifie au milieu des fleuves)

Des civilisations magnifiques coexistent ou se succédent. Dans le Sud, on trouve
Sumer, Akkad et la Babylonie. Dans le nord, sur le territoire qui aujourd’hui est
I'lrak, se trouvait I'Assyrie. Plus a I'Est, dans I'lran moderne, vivaient les médes,

puis les perses.
c) L’Assyrie

Son expansion a lieu durant le IX éme av JC. La Samarie est prise en 721 av JC.
C’est la fin du Royaume du Nord appelé aussi Israél. Une partie des habitants fut
déportée vers I'Assyrie. En 701 av JC, Senachérib, roi de I'Assyrie entre 705 et
681 av JC, commence une campagne contre la Judée et assiege Jérusalem.
Senachérib est vaincu en Egypte en 660 av JC et finit par conduire les Assyriens a

un rapide déclin. Ninive est prise par les Babyloniens en 612 av JC.
d) La Babylonie

Son hégémonie se produit au XVIII siécle av JC avec Hammurabi ; elle est alors
soumise a I'Assyrie. Aprés 625 av JC, son pouvoir augmente. Nabuchodonosor
est vainqueur sur les assyriens et en 597 av JC, il s’approprie Jérusalem et la
détruit en mettant feu au temple et a I'Arche de I'Alliance, et il déporte le roi et les

habitants en Babylonie. C’est la fin du royaume de Juda.
e) LaPerse

La Perse gagne de la puissance avec le regne de Ciro. En 539 av JC, la Perse
prend la Babylonie. En 538 av JC, un décret est signé permettant aux juifs de
retourner dans leur pays. L’'Empire perse s’étend de 'Egypte & la Macédoine mais

Ciro n’arrivera pas a dominer la Grece.
f) La Gréce

Philippe de Macédoine arrive a unir toute la Gréce sous son commandement. En
336 av JC, avec l'arrivée au pouvoir de son fils Alexandre Le Grand, une nouvelle

ére de son histoire commence pour la Gréce. Alexandre va conquérir 'Egypte, la

13



Babylonie, Suse et Persépolis (importantes villes de la Perse). En 333 av JC, il
conquiert la Palestine. Un de ses successeurs, le roi Antioche IV Epiphane a
interdit la religion juive en 168 av JC et par la force, a imposé les pratiques

religieuses grecques. C’est une époque de martyre et de lutte.
g) Rome

Pompée est vainqueur sur les Séleucides (63 av JC). A partir de 13, la Palestine
est sous la puissance romaine. En 'An 37 av JC, Hérode le Grand est nommé roi

de Judée par le sénat romain.

1.6- Mille ans d’Histoire ou les grands moments d’Israél
a) Le régne de David-Salomon

Vers 1000 av JC, David s’empare de Jérusalem et en fait la capitale d’'un regne
qui réunit les tribus du sud et du nord. Son fils Salomon est chargé de
'organisation du régne. Ainsi, il y a un territoire, un roi et un temple ou Dieu est

présent au sein de son peuple.

C’est aussi a cette époque-la que les mémoires du passé commencent a étre
écrites : L'Exode, ou sortie de I'Egypte, devient I'expérience fondamentale de la
découverte d’un Dieu sauveur qui libére son peuple. L’histoire des patriarches est
écrite, montrant que la promesse de Dieu faite a Abraham se réalise a travers
David. On remonte aussi a I'origine du monde : Dieu veut non seulement sauver

son peuple mais aussi toute '’humanité.
b) Les deux régnes : La Judée et Israél

Quand en 933 av JC Salomon meurt, le territoire fut partagé en deux : dans le sud
la Judée avec sa capitale Jérusalem et dans le nord, Israél avec sa capitale La
Samarie. La Judée se maintient fidéle a la dynastie de David. Le roi maintenait la

nation unie et la représentait devant Dieu, le Dieu qui habitait dans son temple.

Les traditions qui commencérent sous le réegne de David-Salomon se révelent

dans I'histoire sacrée juive et c'est la que les prophétes Isaie et Michée préchent.

14



Israél rompt avec la dynastie de David. Le roi n'a plus la méme importance
religieuse alors que le prophéte est celui qui unit les personnes et maintient la foi
menaceée par le contact avec la religion des cananéens qui rend hommage a Baal

(image d'un dieu en forme de taureau).

Les traditions qui commencérent sous le régne de David-Salomon se révelent
dans l'histoire sacrée du nord et c'est la que les prophétes Elie, Amos et Osée
préchent. Dans le Nord, plusieurs ensembles de lois sont formés, recueillis ensuite
en Judée et qui devinrent Le Deutéronome. Les Livres de Josué, des Juges,

Samuel 1 et 2, le Livre des Rois 1 et 2 furent écrits dans le Royaume de la Judée.

En 721 av JC, les assyriens détruisent Israél. En 587 av JC, le peuple de la Judée

est déporté vers la Babylonie.
c) Exil Babylonien

Durant la moitié d’un siécle, les personnes vivent en exil. Elles perdent tout : leur
territoire, leur roi, leur temple. Perdront-elles aussi leur foi en Dieu ? Quelques
prophétes comme Ezéchiel et un disciple d’lsaie ravivérent I'espérance. Les
prétres invitent le peuple a relire ses traditions et a en retirer un sens a leurs

souffrances. A partir de 13, I'histoire sacerdotale sacrée se concrétise.
d) Sous la puissance des perses

En 538 av JC, Ciro, le roi de la Perse rendit la liberté aux juifs qui repartirent alors
en Palestine. Ceux qui sont partis rétablissent les traditions religieuses. La
communauté, purifiée par la souffrance de I'exil, vécut dans la pauvreté. Néhémie
reconstruisit les murailles de Jérusalem. Esdras, sacerdote et scribe, motive le

peuple a la Parole de Dieu.

Tout au long des cinq siécles précédents, le peuple révisa son histoire plusieurs

fois pour y trouver a chaque occasion, un sens a sa vie ainsi que I'espérance.

Ces histoires sacrées, ainsi que Le Deutéronome, sont recueillis par Esdras pour
en faire un seul livre : La Loi. D’un autre cété, la réflexion des Sages avait déja
commencé avant Salomon et elle eut comme résultat des ceuvres maitresses
telles que Job, Jonas, les Proverbes, Ruth, les Psaumes, le Cantiques des

Cantiques.

15



e) Sous le gouvernement de la Grece : Hellénisation

En 333 av JC, Alexandre le Grand conquiert le Moyen Orient et répand la culture
et la langue grecques dans toute la région. A la mort d’Alexandre, la Palestine est
sous la juridiction des Lagidas, dynastie grecque qui gouverna en Egypte.
Beaucoup de juifs se sont installés & Alexandrie (Egypte). Peu a peu, ils oubliérent
I'hébreux et utiliserent le grec. C’est la raison pour laquelle, la Bible fut traduite en
grec. Cette traduction, appelée Version La Septante, fut traduite par étapes a
Alexandrie entre le troisieme et le premier siécle av JC. Les premiéres

communautés chrétiennes utilisérent cette version.

Les Livres des Chroniques 1 et 2, les Livres d’Esdras et Néhémie, L’Ecclésiaste,

L’Ecclésiastique, Tobie furent écrits en Palestine.

Suit une période difficile pour les juifs avec la domination de la Syrie sur 'Egypte
durant le regne des Séleucides. En 167 av JC, le roi d’Antioche essayer d’obliger
les juifs a renoncer a leur foi en les menagant de mort et il impose par la force les

pratiques grecques. Les juifs restés fidéles a la loi de Moise sont persécutés.

Judas Macchabée commenca alors une lutte armée et gagna la combat. La
mémoire littéraire de cette attitude religieuse et nationaliste fut recueillie dans les
livres des Maccabées, d’Esther et de Judith. Le peuple devint libre en 164 av JC.
C’est alors que I'on observe chez les auteurs la réflexion sur I'apocalypse ou
I'intervention de Dieu est attendue a la fin des temps, comme le montre le livre de

Daniel.

Durant la lutte contre les paiens, plusieurs groupes juifs qui zélent pour le respect
fidele de la loi apparaissent en opposition a d’autres juifs qui s’étaient engagés
avec les paiens. C’est ainsi que naissent les sectes des pharisiens et des

Esséniens.
Le Livre de la Sagesse fut le dernier de ’Ancien Testament.
f) La Domination Romaine

Grace aux efforts des Macchabées, les juifs ont pu profiter de quelques années de
paix. Toutefois, au premier siécle av JC, les juifs divisés entre eux et en désaccord
dans la lutte pour le pouvaoir, firent un pacte avec les romains. L’armée de Pompée

entra dans Jérusalem en 63 av JC. C’est alors que Jérusalem devint une province

16



romaine. Hérode Le Grand est proclamé roi et régne sous la protection de Rome a

partir de 40 av JC ; Jésus nait a Bethléem sous le royaume d’Hérode.

1.7- Le Peuple
a) Le nom

Plusieurs noms sont utilisés pour désigner I'ancien peuple de Dieu :

» Hébreux signifie « passage». Au temps des patriarches, les hébreux,
hommes du passage et véritables « nomades du désert », étaient

toujours en mouvement.

> lsraélites ou fils d’Israél, qui est aussi le second nom du patriarche

Jacob, signifie 'Thomme qui lutte aux cétéx de Dieu et qui est avec Lui.

» Juifs ou fils de la Judée : ce sont les survivants du royaume de Judée

apres I'exil babylonien. Le mot signifie louer, célébrer, exalter.

Les principaux noms rappellent trois importantes dispositions: « étre de

passage » «étre proche de Dieu» et « la louange»
b) Les Bergers

La vie, dans toute I'histoire d’lsraél, montre de grandes transformations. A
l'origine, les juifs étaient des bergers. lls ménent une vie nomade ou pauvre,
errant a la recherche de prairies pour leurs troupeaux. Une certaine égalité
économique existe entre les familles. lls respectent I'hospitalité comme loi sacrée.
Parfois a cause du contrdle des puits d’eau et des citernes, ils ont des conflits

avec les tribus voisines.
c) Les Agriculteurs

Peu a peu, les juifs abandonnent leurs tentes pour habiter des maisons d’argile
faites de briques ou de pierres. lls changent de métier et de pasteurs deviennent
agriculteurs, sément du blé et de 'orge. La société hébraique devient une société
agricole. lls cultivent la vigne et font des jardins potagers. lls récoltent les olives et

les fruits des arbres.

17



d) Les Artisans

Avec la mise en place de la monarchie, les artisans ou les petits industriels ainsi
que les potiers, les charpentiers, les tisserands et les commercgants, apparaissent

en deuxiéme plan.
e) Laville

La vie sociale, économique et politique se produisait a la ville. La ville avait pour
mission de protéger les citoyens des attaques ennemies. Pour cela, elle possédait
des murailles et des portes fortifiées. Les rues étaient étroites, les maisons étaient
modestes et basses. Les maisons des artisans et des commergants étaient

regroupées autour de la ville.

La nuit, les lampes a huile étaient allumées. Chaque maison avait, en général, un

moulin en pierre et un four a pain.
f) Inégalités sociales

L’apparition d’un Etat centralisé met en évidence de forme graduelle, les classes
sociales et distingue les fonctions au sein de la société. Les différences sociales
sont reconnues. Un fossé s’accentue entre les riches et les pauvres. Ce sont ces
derniers qui souffrent le plus des catastrophes: sécheresses, épidémies et
invasions ennemies provoquant la dévastation. C’est alors que les prophétes
décident de dénoncer vigoureusement les injustices et des lois sont écrites pour

protéger les plus démunis : les pauvres, les orphelins et les veuves.

1.8- Les fétes
a) Un peuple en féte

La féte est 'axe spirituel d’lsraél, quand le peuple célébre une féte, il revit les
ceuvres de Dieu réalisées tout au long de l'histoire en faveur de son peuple.
L’année liturgique hébraique comprend trois types de commémorations: Le
Sabbat, les nouvelles lunes (célébrations lors d'une nouvelle lune) et les fétes. Les
principales fétes sont au nombre de cinqg : La Paque, La Pentecdéte, les Tentes ou
la féte des Tabernacles, le Nouvel An et le grand Jour de L'Expiation. La joie et

'espérance sont les caractéristiques communes de toutes ces fétes.

18



b) Le sabbat

Le Sabbat ou Shabbat acquiert immédiatement une signification religieuse. Les
fidéles entrent dans le repos de Dieu en célébrant la joie d’étre dans Son alliance.
Ce jour-la, les prétres et les docteurs offrent des sacrifices ou éduquent les

personnes en enseignant la loi.
c) La Paque

La Paque signifie « passage» et c’est a cette occasion que les Israélites se
rappellent que Dieu passa le seuil de leur maison alors qu’ll punissait les maisons

des égyptiens. La Paque est célébrée au printemps.

A partir de I'époque du roi Salomon, le peuple cheminait jusqu’a Jérusalem pour
célébrer avec des sacrifices, la joie de la liberté sur I'esclavage vécu en Egypte.
La céne de I'agneau rappelle aux membres de chaque famille I'exploit de Yahvé

qui sauve et fait triompher son peuple.
d) La Pentecéte

A l'origine, la Pentecéte était la féte de la récolte. C’était un jour de joie et d’action
de grace. Ce jour-la, on offrait les premiers fruits qui venaient d’étre récoltés.
Immédiatement, ce jour devint la féte de I'anniversaire de l'Alliance. Le peuple
célébrait avec joie le don de la Loi promulguée sur le Mont Sinai et le

renouvellement de I'Alliance.
e) Les Tentes ou la féte des Tabernacles

Cette féte avait lieu a la fin de I'été dans une atmosphére de grande solennité
dans le but de rendre grace a Dieu pour les fruits de la terre et demander de la
pluie pour la prochaine plantation. De plus, les personnes célébraient durant sept

jours le souvenir de la dure marche dans le désert.
f) Le Nouvel An et ’Expiation

La joie de la création et du pardon étaient présents lors de ces fétes.

19



1.9- La Bible, Parole de Dieu
a) La Parole de Dieu

La Bible est la parole de Dieu car dans les événements et la vie quotidienne du
peuple d’lsraél, Dieu communique et révéle ce qu’il attend des hommes. Il nous

parle directement par I'intermédiaire des prophétes et de son Fils.

Avant la rédaction, les auteurs ont réfléchi a ce qui était arrivé a leurs ancétres
tout au long de longues années. Lors de cette réflexion, ils ont découvert le

message de Dieu dans les événements quotidiens.

Ainsi, la Bible contient la vérité inspirée par Dieu au travers de certains hommes

qui sous I'action divine, comme de vrais auteurs, ont écrit sur le salut.
b) La parole humaine

Les hommes qui ont rédigé les livres de la Bible doivent étre considérés, en
accord avec le Concile Vatican Il, comme de véritables auteurs. Cela signifie qu’ils
apportérent a leur ceuvre, en étant toutefois sous I'action du divin, tout ce qu’un
auteur humain peut apporter pour la composition de son livre : son propre style,
ses idées, sa psychologie, son histoire personnelle, sa faible connaissance
scientifique, les conceptions vécues dans son environnement social. Elles

représentent la révélation divine dans le moule de sa mentalité humaine.

La conséquence est que les livres sacrés sont eux aussi des livres humains au
sens propre du mot. C’est pourquoi il n'est pas curieux d'y trouver des erreurs
historiques ou scientifiques qui sont le fruit de la maniere de penser de I'époque

ou ils furent écrits.
c) La vérité religieuse

La Bible n’est pas un livre historique dans le sens donné aujourd’hui méme si elle
nous fournit quelques données historiques. Ce n'est pas non plus un livre de
science méme si elle a été reconnue comme tel durant des siécles, ce qui

conduisit a de graves erreurs.

Le fait que la Bible soit la vérité inspirée, sous-entend qu’elle ne contient pas
d’erreurs. L'objectif des auteurs de la Bible était de transmettre une vérité

religieuse et non des données scientifiques ou historiques.

20



Ce message ou cette vérité religieuse furent présentés dans une langue, une
mentalité, avec des coutumes et des croyances, a une époque déterminée. Ce qui
est important, bien plus que I'événement ou le fait raconté, c’est le sens que l'on y

découvre a la lumiére des relations entre I'étre humain et Dieu.
Cherchons donc dans la Bible le message religieux qu’elle désire transmettre.
d) L’inspiration divine

Les écrivains chrétiens du lléme siécle comparaient déja le prophéte ainsi que
'auteur sacré a un instrument musical joué par Dieu. Ce message implique que la
Parole de Dieu ne peut pas étre comprise si elle n'est pas traduite par ’'homme

dans un message humain.

L’inspiration des Ecritures suppose un élan positif de 'Esprit Saint sur les facultés
de I'écrivain, qui comprend ce que Dieu veut lui transmettre a travers la priére, a
travers la réflexion sur son histoire, a travers les événements de la vie, etc.
L’inspiration de Dieu est une révélation intérieure dans le coeur de ’lhomme, ce qui

toutefois n’annule pas I'originalité de I'auteur.

1.10- Les genres littéraires

Il existe différentes maniéres de dire la méme chose. Ces différentes formes
s’appellent genres littéraires. Toute société a besoin d’'une littérature. La nation a
ses lois, ses discours, ses fétes, ses histoires passées, ses poémes et ses

chansons.

L’existence d’Israél comme peuple, a donné origine a une littérature naissante, et
comme dans toute littérature naissante, il existe plusieurs genres. Chaque forme
d’expression, chaque genre contient sa veérité. Il n'est pas nécessaire de lire le
récit de la création (Gn 1) comme un enseignement de sciences : c’est un genre
mythique. De méme, la traversée de la mer rouge peut étre percue comme un

reportage « en direct » (Ex 14) : c’est un genre épique.

Nous allons revoir quelques un de ces genres présents dans '’Ancien Testament.

21



a) Le genre mythique

Les auteurs de la Bible sont inspirés par les grands mythes de I'antiquité et ils les
restructurent en fonction de leur foi en Dieu qui intervient dans I'histoire. De sorte
gu’ils répondent aux questions fondamentales que 'homme se pose sur son

origine.

Les récits de la création de l'univers et de ’homme, du péché originel, de Cain et
d’Abel, du déluge, de la Tour de Babel sont des exemples de I'utilisation de ce

genre littéraire.
b) Le genre historique

Une grande partie de la littérature biblique est incluse dans le genre historique.
L’histoire que les auteurs sacrés utilisent a peu de ressemblance avec l'histoire
moderne. Beaucoup de détails sont omis alors que d’autres sont mis en relief. On
lui reconnait plus un sens religieux qu’une importance de dates et de faits ; ce qui
prime est la relation avec Dieu. Le livre des Rois, le livre de Néhémie, le livre

d’Esdras en sont des exemples.
c) Le genre épique

Le passé est raconté avec le désir de réveiller I'enthousiasme d'une forme
spéciale et de célébrer également les héros. Les faits historiques sont exagérés,
embellis et exaltent Dieu. La réalité de ce qui a été raconté était en fait plus
simple. Mais l'importance des événements est mise en évidence d’'une forme
extraordinaire. Ce sont des ceuvres de Dieu. La traversée de la Mer Rouge, la
conquéte de la Terre Promise, le livre de Josué et les Juges, sont des exemples

de I'utilisation de ce genre littéraire.
d) Le genre nouvelle

La nouvelle est une narrative libre. La construction littéraire, qui peut aussi bien
avoir un fond historique qu’étre tout simplement inventée, a pour finalité d’'induire
une éducation religieuse. Citons quelques exemples de ['utilisation de cette
narrative : Esther (la valeur de la priere devant Dieu), Judith (Dieu sauve son
peuple s'il est fidéle a I'Alliance), Tobie (Dieu est présent dans nos vies), Jonas
(les paiens regoivent eux aussi le pardon de Dieu), Job (il faut toujours croire et

espérer en Dieu).

22



e) Le genre liturgique

Il est typique de la liturgie : ce sont des célébrations et des rites (sacrifices par
exemple). Les actes religieux révélent la relation que nous avons avec Dieu. La
rigueur des rites était une maniére d’exprimer le sentiment éprouvé en vivant dans
la présence de Dieu. Beaucoup de titres et de régles de comportement sont
propres a la culture de l'auteur qui sépare strictement le sacré du profane. Le

Lévitique en est un exemple.
f) Le genre lyrique

La Bible contient beaucoup de poémes. Grace a ce genre lyrique, le poéte
exprime joliment les sentiments de son esprit. Les images poétiques sont typiques
de son époque, elles en évoquent I'environnement social, familial, politique, rural
et religieux et il faut incorporer la profondeur de I'esprit qu’ils expriment. Citons
quelques exemples : Les Psaumes sont des prieres du peuple au Seigneur, le
Cantique des Cantiques célébre la beauté de 'amour humain, les Lamentations

sont des cris douloureux lors de la destruction de Jérusalem.
dg) Le genre sapiential

Le sage est celui qui cherche a découvrir dans sa vie et dans le monde ce qui
favorise la vie et non la mort. Le maitre enseigne a ses disciples, grace a des
réflexions sur les grandes questions humaines, comment mener leur vie avec
sagesse en aimant son prochain, en évitant les mauvaises habitudes, en
pratiquant la vertu de la prudence et en développant les compétences nécessaires
pour savoir se comporter face aux diverses situations de la vie. Citons quelques
exemples : les Proverbes, le Livre de la Sagesse, Job, I'Ecclésiastique,

I'Ecclésiaste.
h) Le genre prophétique

Le Prophéte parle au nom de Dieu. Les mots ne sont pas les siens mais quelque
chose en lui le pousse a parler malgé le danger auquel il est exposé. Le genre

prophétique utilise :

» Les Oracles qui sont des déclarations solennelles qui annoncent que

quelque chose va arriver, comme dans Jr 19, 3-9 ;

23



> Les actions symboliques a travers lesquelles les prophétes veulent
rééduquer le peuple au sujet de sa situation et des dangers qui

s’approchent, comme dans Jr 24, 1-10;

» Les visions, moyen par lesquels les prophétes expriment leurs

expériences intimes, leur relation avec Dieu, comme dans Jr 35, 1-13.
i) Le genre apocalyptique

Entre 150 av. JC et 70 ap. JC, ce courant a profondément influencé la mentalité
des croyants, les faisant vivre dans 'espoir de la fin. Ce genre littéraire cherche a

encourager un peuple ou une église persécutée.

Ce genre contient des visions apocalyptiques et des annonces de catastrophes
qui augurent de la paix compléte et finale. Ce sont des livres emplis de
symbolisme, tels que les perturbations cosmiques ou le symbolisme des animaux
qui représentent les forces mystérieuses au-dessus de ’homme mais soumises a
Dieu, ou le symbolisme des nombres, et particulierement le 7 et ses multiples qui
indiquent la totalité, ou le symbolisme des couleurs, etc. Le livre de Daniel de

I’Apocalypse de Saint Jean, en sont des exemples.

1-11- La Bible dans la Vie de 'Eglise
a) Le Magistére de ’Eglise

La Bible ne peut pas étre interprétée par les croyants ni méme par des sages a
partir de critéres individuels. Le magistére de I'Eglise a le droit et le devoir de dire
le dernier mot. Mais avant de se prononcer, I'Eglise doit interroger la Bible & la
lumiére de la science et de la vie de I'Eglise et écouter humblement la foi du

peuple de Dieu.
b) La Bible, élément d’intégration de I'Eglise

On ne peut pas concevoir 'Eglise de Jésus Christ sans les Ecritures. L’Eglise est
une communauté de foi qui proclame la Parole de Dieu pour la célébrer et la vivre.
Les Saintes Ecritures sont présentes dans les assemblées liturgiques, tout
spécialement lors de la célébration des sacrements, lors de I'homélie, lors de la

priere et de la méditation individuelle, lors de la réflexion théologique et pastorale,

24



lors du dialogue entre chrétiens, dans la littérature et les manifestations

artistiques.

Il ne peut pas y avoir de renouvellement de la foi dans la vie de 'Eglise sans le

contact de la foi ecclésiale avec les Saintes Ecritures.
c) Ecouter le Dieu vivant

Le chrétien, quand il lit les Saintes Ecritures, doit savoir aller au-dela des mots et
concentrer toute son attention sur Dieu le Pére qui lui parle par I'intermédiaire de
son fils et grace a I'Esprit Saint. Cette attitude de foi fait de la lecture chrétienne de
la Bible un dialogue spirituel authentique. Durant la lecture des livres saints, nous

devons nous mettre a I’écoute du Dieu vivant.
d) Lire la Bible

La lecture de la Bible alimente notre foi. Cette lecture doit étre fréquente « parce
que la méconnaissance des écritures est la méconnaissance du Christ » (Saint

Jéréme).

Nous devons posséder un esprit accueillant, disponible et ouvert. Cette attitude

d’ouverture a la Parole de Dieu exige aussi de notre part des actions cohérentes.
e) Prier avec la Bible

« N’oublions pas que la priére doit étre accompagnée de la lecture des Saintes
Ecritures afin qu’un dialogue s’établisse entre Dieu et 'lhomme ; car c’est a Lui que
nous parlons quand nous prions et c’est Lui que nous écoutons quand nous lisons

les paroles divines ». Saint Ambroise.

Ainsi, I'Eglise prie avec les Psaumes, les Hymnes et Cantiques bibliques, elle
proclame la Parole de Dieu lors de I'Eucharistie et des autres célébrations
liturgiques ; elle nous invite a prier avec elle, a la faire vivre et elle nous apprend la

priere personnelle avec la Parole de Dieu.

25



1-12- Le Canon de I’Ancien Testament
a) Le Canon

On appelle Canon la liste ou la collection de livres déclarés sacrés par I'Eglise.
Ces livres contiennent la révélation divine et sont ainsi pour les croyants la

« norme » de leur foi et de leur conduite morale.
b) Les livres proto-canoniques

Ce sont des livres saints reconnus comme canoniques avant méme qu’ils ne

soient déclarés com tels par I'Eglise.

Un groupe de rabbins juifs qui a survécu au siége de Jérusalem par les romains
dans les années 70, a défini le texte hébraique de la Bible. Ces livres étaient Iu
auparavant dans la communauté de Jérusalem avant le siége et le peuple

possédait comme don de Dieu.
c) Les livres de deutérocanoniques

Le terme deutérocanonique fait référence a certains livres qui composent la

Septante (traduction grecque de la Bible faite dans la ville d’Alexandrie en
Egypte).

C’est une traduction corrigée avec quelques mots en hébreux qui n’ont pas
d’équivalents en grec et a laquelle on a ajouté des références a la Bible juive et
dont les mots furent inspirés par les premiers chrétiens. Cette traduction a été
confirmée lors du Concile de Rome en 382, lors du Concile d’Hipona en 393, lors

du llléme Concile de Carthage en 397 et lors du Concile de Trente en 1546.

Les livres deutérocanoniques furent adoptés lors d’'une deuxiéme phase. Plusieurs
livres écrits ou connus en grec ont été inclus dans le Canon, ces livres étaient lus
dans les synagogues d’Alexandrie mais ils n’étaient pas utilisés dans la

communauté juive de Jérusalem.

Ces livres sont: Baruch, Tobie, Ecclésiastique, Judith, Livre de la Sagesse,
Macchabées 1 et 2, et quelques chapitres d’Esther et Daniel écrits en grec. Cette

bible est devenue la Bible des chrétiens qui adoptérent sa liste de livres.

26



d) Canons juif et protestant

Les juifs et les protestants acceptent comme sacré seulement les livres proto-

canoniques. Ainsi, les bibles protestantes omettent les livres deutérocanoniques.

Au ler siecle ap JC, apres la destruction du temple de Jérusalem, eut lieu le

Concile de Jamnia dont le but était de trouver une voie pour le judaisme. Les

participants au Concile ne décidérent de considérer comme canoniques du

judaisme que les textes en hébreux et qui remontaient a I'époque du Prophéte

Esdras. Les criteres adoptés exclurent les livres deutérocanoniques du canon

hébreux (ou juif).

Pour réfléchir :

1)

3)

4)

5)
6)

7)

Les livres de I'Ancien Testament sont divisés en 4 sections. Les
connaissez-vous ? Pouvez-vous citer quelques livres de chacune des

sections ?
Pourquoi faut-il croire — ou avoir la foi — pour comprendre les écrits
bibliques ?

L’histoire du peuple du Dieu est trés riche en événements et en
significations. Quels sont les passages de la Bible qui vous ont le plus

impressionné(e) ? Pourquoi ?

Il existe dans la Bible plusieurs genres littéraires. Quels sont les genres
littéraires qui vous ont le plus plu ? Savez-vous dans quels livres trouver
ces genres littéraires ?

La Bible est un élément d’intégration a I'Eglise. Que cela signifie-t-il ?

Comment avez-vous I'’habitude de lire la Bible ? Avec quelle fréquence
lisez-vous quelques extraits ou un livre de la Bible ? Combien de fois avez-

vous déja lu la Bible entierement ?

Faites une courte réflexion sur la maniére dont vous lisez la Parole de Dieu,

principalement sur la lecture des livres de ’Ancien Testament.

27



TABLE 2 - LE PENTATEUQUE : LA GENESE ET L’EXODE

Dans cette deuxiéme table nous allons commencer I'étude du Pentateuque. Pour
les juifs c’est la Torah ou la Loi. Nous commencerons par prendre connaissance
de lI'ensemble de ses cing livres et nous consacrerons une attention toute

particuliere a la connaissance des 2 premiers livres : la Genése et 'Exode.

2.1- Le Pentateuque

Les 5 premiers livres de la Bible forment une collection que les juifs appelaient
« La loi », ou la Torah. Le Pentateuque signifie « les 5 rouleaux ». La tradition

chrétienne nomme le Pentateuque les 5 premiers livres de la Bible :
> La Genése : le livre des « origines ».
L’Exode : le livre du« départ » de 'Egypte.
Le Lévitique : le livre des « Lévite », les prétres de la tribu de Lévi.

Les nombres : le livre des « recensements » du peuple d’'Israél.

vV V VYV VYV

Le Deutéronome : le livre de « seconde loi », avec les lois civiles et

religieuses, les discours de Moise et les événements a sa mort.

a) La tradition orale du peuple de Dieu

Le Pentateuque, pour arriver a sa forme actuelle, a mis beaucoup de temps a étre
écrit. A cette époque-1a, le peuple d’lsraél n’avait pas de livres, comptait sur sa
mémoire pour transmettre de pére en fils ses expériences avec Dieu, avec le

monde et avec les hommes.

Ces mémoires et ces traditions remontent a I'’époque d’Abraham et surtout au
temps de Moise, quand Israél devint un peuple. Le souvenir des événements qu’il
a dirigés est devenu une épopée nationale. La religion de Moise recommande
pour toujours au peuple d'Israél le respect de la foi et de sa pratique. La loi de
Moise devient alors une norme. Ces souvenirs et ces traditions furent racontés par

des menestrels ou des chanteurs populaires lors des pélerinages vers les

28



sanctuaires. Les prétres adopterent les coutumes religieuses, les normes du culte

et les lois.
b) Les traditions furent recueillies par écrit

Selon ceux qui étudient la Bible, le Pentateuque serait la compilation de 4
documents ou traditions avec des dates différentes et un environnement original et
dateraient de bien aprés Moise. Chaque tradition s’approche du mystére de Dieu

de diverses manieéres :
» La tradition Javiste (J) ;
> La tradition Elohiste (E) ;
» La tradition Deutéronomiste (D) ;
» La tradition Sacerdotale (S) ou Prébyterienne (P).
b.1) La tradition javiste (J)

Le document javiste fat écrit a la fin Xéme siécle av JC et raconte toute I'histoire
du Roi Salomon et de la cour de Jérusalem. Cest la tradition des ménestrels de la
cour, elle désigne Dieu avec le nom de Yaveh. Elle a un style vif et pittoresque.

C’est une réponse figurative aus problémes profonds posés par ’lhomme.
b.2) LA tradition élohiste (E)

Le document élohiste fat probablement écrit a la fin du IXéme siécle ou a la moitié
du Vlliéme av JC, il raconte les événements d’ordre prophétique du royaume du
nord, ou on trouve Elie, Elysée, Oséie, etc... On utilise le mot « élohim » pour
Dieu. Ce document ne contient pas le récit des origines. |l présente la grandeur de
Dieu qui parle a 'lhomme depuis les nuages, dans le feu ou a travers des songes
ou par la présence d’anges. C’est une tradition de style sobre et avec une morale

exigeante.

Ces 2 documents (javiste et élohiste) sont la narration d’histoires paralléles, de
sorte qu’il est possible de faire un synopsis entre les 2. Ces 2 traditions furent

fondées a Jerusalem vers 700 av JC durant le royaume du Roi Ezequiel.
b.3) La tradition deutéronomiste (D)

Cette tradition raconte I'histoire de Moise et la liaison du peuple avec la loi de

Dieu. Ce document fit composé dans le royaume du Nord et ce fit seulement

29



durant le royaume du roi Ezequiel que sa rédaction fat terminée. L’édition finale
eut lieu durant I'exil de Babylonie, entre 587 et 538 av JC, c’est-a-dire durant le
Vieme siécle. Cette met en avant que le peuple fOt élu et libéré par Dieu et exige
ainsi la fidélité d’lsraél a la loi de son Dieu. Il semble que les auteurs de cette
tradition se soucient du maintien des caractéristiques principales du peuple
d’Israél : un peuple, un Dieu, une terre, une loi, un temple. Cette tradition est

reconnue dans le deutéronome.
b.4) La tradition sacerdotale (S) ou prébyterienne (P)

Cette tradition sacerdotale raconte tous les évenements et les préoccupations des
moyens sacerdotaux émanant de Jerusalem. Elle fit composée aussi durant I'exil

de la Babylonie vers le Vieme siécle av JC.

Elle fat écrite par des prétres afin de fortifier la foi des juifs lors de I'exil de la
Babylonie et de les protéger de I'environnement paien. Le style est sec, sans
détail et est empli de nombres et de listes ; le vocabulaire quant a lui est précis et
technique, quelques thémes sont propres a la tradition. Le souci avec les

généalogies est exacerbé afin de démontrer qu’elles sont les racines du peuple.

On comprend ainsi les interdictions du mariage avec les étrangers car cela mettait
le peuple en danger. Beaucoup de lois ont été ajoutées a ces narrations. Ces lois
ou institutions réhaussent les valeurs religieuses : la loi de la fécondité (1.28), la
loi du sabbat (2.3), la circoncision (17,9-14), la loi sur la Paques (ex12,1-13). Cette
tradition présente les généalogies, les dates, les lois et les cérémonies liturgiques.
Elle impose de la rigueur a partir de I'exode Babylonien. On la retrouve a la fin de

I'exode, dans tout le livre du Iévitique et dans une grande partie des Nombres.

Ces 4 traditions et leurs développements sont réunies en un seul volume: le
Pentateuque. Ce travail semble avoir été conclus vers 400 av JC, apres I'exode

Babylonien, et attribué au prétre Esdras.
c) Larévélation progressive

Dieu se révéle de forme graduelle. Il s’est passé beaucoup de temps avant
'avénement de Jésus Christ, la révélation supréme de Dieu. Mais, la Parole
contenue dans le Pentateuque montre le chemin suivi par le peuple d’lsraél afn de
s’approcher du Seigneur : un chemin fait de fuites, de lachetés et de trahisons

mais d’effort, de luttes, de regrets et d’espoir.

30



Aujourd’hui encore Dieu nous appelle a la conversion et nous offre son amitié.

Quelle est notre réponse ?

2.2- Lagenése
a) Questions de tous temps

Qui a créé l'univers ? Pourquoi la vie et la mort 7 Comment 'lhomme a-t-il surgi,

d’ou et pourquoi ? Pourquoi les hommes se haissent-ils et s’aiment-ils ?

Les hommes continuent a se poser ces questions importantes. Et la Bible

enregistre dés le début la réponse de Dieu.
b) Une profession de foi en Dieu

La genése n’est pas un livre au sens moderne du mot, parce qu’au début il n’y
avait personne pour la décrire et en faire la narration. Ce n’est pas non plus un

livre de sciences naturelles. C’est une profession de foi en Dieu.

» Dieu est a l'origine de la création, du bien, de 'homme. Le mal apparait

quand I'hnomme choisit le chemin de I'orgueil (le péché originel).

» De la découle la haine qui pousse au crime (Cain), la dégénérescence
totale (le déluge), et 'arrogance des hommes qui veulent se passer de
Dieu (la Tour de Babel).

» Ainsi, Dieu intervient de maniére concréte dans la vie du croyant
(Abraham).
> |l prend l'initiative d’élire un peuple (a partir des patriarches).
c¢) Un langage fait d’images

Les hommes utilisent un langage empli d'images grace a la tradition orale. « Je
suis fatigué ». « J'ai vu des étoiles ». « Tel péere, tel fils ». « J'en ai marre ». Les
premiers chapitres de la genése sont plein d’images. Avec cette maniére de
parler, les rédacteurs de la Bible nous rapprochent du mystére de Dieu et veulent

nous communiquer d’'une forme poétique que Dieu est présent dans la vie des

hommes, et qu’il nous aime et attend de nous une réponse.

En voici quelques unes :

31



Au commencement : quand ? Peu importe puisque Dieu existait déja.
« Au commencement était le verbe ». Dieu créa avec tous pouvoirs.
Maitriser le chaos, créer la lumiére, les créatures, donner la vie est

'ceuvre du créateur.

La lumiére : Dieu créa la lumiére et Lui-méme est la lumiére éternelle
qui sort vainqueur des ténébres, du mensonge et de la haine. La

lumiére est vérité et amour. C’est la vie.

La volte céleste : 'auteur sacré, comme les sages de Baylonie, voit la
terre comme une plateforme plane appuyée sur des colonnes, et voit
au-dessus la volte céleste qui comporte le soleil, la lune et les étoiles
telles des lampes. Lorsque Dieu ouvre la volte céleste et envoie I'eau
de la pluie, sur la terre on croyait en un endroit obscur appelé Sheol ou

Enfers.

Il a tout créé en six jours e se reposa le septiéme jour : avec la mentalité
et le langage des hommes de son époque, l'auteur sacré résume et
dirige le travail créatif de Dieu em six jours de travail et une journée de
repos. Ceci met en relief l'intention de I'auteur qui pousse au repos

sabatique. Dieu se reposa. Les fils d’ Israél devraient en faire de méme.

Il a formé 'lhomme a partir de 'argile : Ces images nous montrent Dieu
comme potier de ’'homme et nous enseigne le soin qu’ll prend de son

« image » et de sa créature préférée.

Dieu nous insuffle le souffle de la vie : Seul Dieu vit par lui-méme et
’lhomme est tendrement appelé a la vie par Lui, ’'homme est produit de
Dieu dans tout son étre : Comme étre matériel e comme étre vivant et

spirituel.

Le Jardin : Un jardin ou une oasis signifie pour les bédouins la joie de I
homme. Le Paradis est un don de Dieu et une tache confiée a ’lhomme.
L4, existaient 'harmonie et la paix. C’est la maison de Dieu. C’est la

maison du pére.

L’Arbre de la Connaissance du Bien et du Mal : cela signifie que I'on

décide soi méme ce qui est bon et ce qui est mauvais. Cela n’appartient

32



qu’a Dieu, c’est a dire que désobéir a I'ordre de Dieu c’est vouloir étre

comme Lui.

Donner des noms: Adam a donné des noms a toutes les autres
créatures comme signe des sa domination. Dieu appelle les créatures a
exister alors que 'hommes les appelle pour qu’elles soient a son

service.

La Céte : L'image de la cote nous fait comprendre I'unité de ’humanité
et, simultanément, que 'lhomme et la femme n’ étaient qu’'un, et que,
pour cela, ils cherchent a nouveau a devenir un tout. L’homme et la
femme ont la méme chair, la méme vie, la méme dignité, et unis par le

mariage, ils ont le méme amour pour une destinée commune.

Le Serpent : Pour les Israéliens, le serpent est le symbole du mal car ils
avaient eu dans le désert, I'expérience davoir été piqués par
eux.Ensuite, les serpents disparaissaient, aprés avoir semé la douleur
et la mort. Le serpent était trés fréquemment représenté dans la religion
des Cananéens : il symbolisait | vie, la fertilité et la sagesse. L'auteur
sacreé rappelle que le serpent est une créature qui ne doit, donc, pas
étre adorée ; ses paroles sont fausses et trompeuses.Le serpent promet
la vie mais donne la mort. Elle promet la sagesse et pourtant, apporte
I'humiliation et l'ignorance. Dans ce récit, le serpent sert de masque a

Satan qui est I'ennemi de Dieu, il est envieux du bonheur de 'homme.

Vous serez comme des dieux : Prétendre vouloir « étre comme Dieu »,
c’est vouloir profiter d’'une situation de vie ou tous nos désirs seraient
exaucés et tous nos besoins comblés. C’est bien la, la tentation
d «<omnipuissance ». L’homme éprouve des difficultés a affronter la

réalité de la vie.

La nudité : C’est le fruit du péché.L’homme voit, de maniére trés claire,
sa situation face a Dieu, face a lui-méme et face au reste de la création,
il est nu. Il comprend qu’il ne refléte plus la gloire de Dieu. Il manque de
dignité et la peur entre dans sa vie. Il a peur de Dieu, il fuit son regard

mais Dieu va a la rencontre de ’'homme.

33



» La Souffrance : Les sanctions imposées par Dieu a Adam et a Eve, ( la
douleur, la fatigue et la mort) sont le résultat de cette situation de péché

dans laquelle ils tombérent. Tous naissent avec l'inclinaison vers le mal.

» Adam : En hébreu signifie homme. Son nom indique qu’il est issu de la

terre ( I'argile)

> Eve: Signifie la vie. La femme est porteuse de vie.Etre mére est le

propre des femmes. Eve est la mére de ceux qui naissent a la vie.

> Les Vétements : Dieu punie la rebellion de 'homme cependant, il
protége la pauvreté et 'impuissance de ’homme. L’'image de se revétir
signifie que Dieu redonne la dignité a 'homme. Cette image veut dire
que Dieu nous invite a une nouvelle vie.

» Les Chérubins : Cette image appartient aux génies ailés dont les
sculptures veillaient a I'entrée des temples et des palais de
Mésopotamie. L’auteur sacré semble vouloir indiquer que, 'homme a
cause de son péché, se trouve « hors du temple» a savoir, qu’il rompt

avec Dieu et fuit sa présence.

2.2.1- Le message religion de la Genése

Dans les histoires de la Genése, il ne s’agit pas d’enseigner des vérités
scientifiques sur l'origine de 'homme ou de l'univers.C’est la science qui se
charge de cela.Les auteurs sacrés sont de culture juive, toutefois, ils utilisent aussi
les traditions et les éléments culturels d’autres peuples.Les Israéliens ont ressenti
la protection de Dieu. C’est un Dieu qui rend libre et conduit son peuple vers sa
destinée. lIs affirment avec foi que le Seigneur de I'histoire est aussi le Seigneur
du ciel et de la terre. L'auteur sacré nous donne la pensée religieuse d’ Israél.

Voila la révélation de Dieu.

L’histoire de la création : Un poéme liturgique

Dans I'histoire de la création, nous n’avons pas a chercher un plan historique ou
scientifique. C’est un poéme qui exprime lI'extraordinaire foi de quelques prétres

en leur Dieu. Le monde fut créé en six jours pour rendre Iégitime le sabbat qui est

34



célébré dans le repos et ainsi sanctifier le temps et rendre honneur a Dieu. C’est
une organisation liturgique ( non pas scientifique) pour renforcer I'importance du
sabbat.

a) Les Epoques de la rédaction

Le texte de la création (Gn1) correspond a la tradition sacerdotale
et fut écrit durant I'exil ce qui lui a donné le sens d’acte de foi. A premiére vue,
cela semblait de la poesie, une évasion hors de la réalité : « Tout le monde est
beau » cependant 'auteur écrit durant I'exil, dans un monde ingrat. Au dessuus du
mépris, du mal, de la souffrance, il y a la foi qui est affirmée en un Dieu qui veut

un monde beau et juste.
b) Le récit Javiste de la Création (Gn2)

Dans La Genése2, la terre est présentée comme une oasis ou comme un jardin
au milieu du désert.L.’homme est créé pour, d’abord, cultiver la terre. Juste aprés,
vient la femme. Finalement, I'Humanité (homme-femme) est créée.C’est une
maniere de montrer sa dignité. C’est une procession liturgique ou ce qui est le

plus digne vient en dernier lieu.
c) Du Dieu qui libére au Dieu créateur

Le Dieu qu’lsraél découvre est tout d’abord, celui qui le libére de I'égypte, un Dieu
qui agit dans l'histoire.Et, une fois de plus, c’est vers ce Dieu que les exilés de
Babylonie se dirigent avec I'espoir d’'une nouvelle libération.Aussi, comme le
souligne de maniere énergique le deuxiéme lsaie, ce Dieu est capable d’agir dans
I'histoire parce qu’ll I'a créée. Voici ce que les auteurs sacrés ont voulu dire dans

chacun de ces récits :
» La Création ( Gn1,1-31et Gn2,1-4)
¢ Dieu est le créateur du monde et le Seigneur de I'histoire.

e Toute la création est bonne parque Dieu I'a faite et a tous, Il congoit

sa bonté.
¢ Dieu a donné sa création a 'lhomme pour qu'il la perfectionne.

o Le repos est nécessaire pour la santé du corps e pour se consacrer

au culte divin.

35



» La création de ’'homme et de la femme (Gn2,7-25)

L'homme est créé a limage de Dieu.ll connait, il aime, il est

conscient que Dieu I'appelle et qu’il peut lui répondre.
L’homme est un créateur créé. Il est responsable de l'univers.

L’homme et la femme ont la méme dignité. Tous les deux ont une
origine commune et un objectif commun. L'image de Dieu n’est pas

un individu mais un couple.

Dans le don de soi et par son amour fécond, la famille humaine
reflete 'amour de Dieu et ainsi devient une communauté de

personnes unies par 'amour.

> Le péché originel (Gn3)

Nous avons tous été créés grace a la bonté de Dieu.
Dieu a fait ’'homme libre pour qu’il dirige sa vie.

Mais chez 'homme, il y a des tendances qui le conduisent vers le
mal, I'éloignant de Dieu et le poussant a vouloir faire sa propre loi

morale.

Le mal n'est pas une ceuvre de Dieu, aussi cest le péché de
’homme qui le conduit a étre égoiste et orgueilleux, a oublier Dieu et

a détruire toute relation entre les hommes.
Tout se détériore lorsque 'homme trahit I'amitié de Dieu.

Dieu révéle a ’'homme sa situation de péché. Cependant Il ne nous
laisse pas seuls, Il recherche notre bien, nous pardonne et nous

sauve.

> Cain et Abel (Gn4,1-18)

L’auteur n’essaie pas d nous raconter une histoire. Nous ne devons pas prendre
au pied de la lettre que Cain et Abel étaient les fils d’Adam et Eve. Cain est décrit
a I'image des canéens et autres paiens qui étaient des idolatres, des égoistes,des
violents. Abel est décrit comme la propre image de l'auteur : berger, adorateur de

Dieu et paisible.

36



>

L’auteur essaie d’expliquer l'origine de la rupture de la fraternité

entre les hommes.

La premiére conséquence de la rupture d’avec Dieu est la rupture

des relations entre les hommes jusqu’a en arriver au crime.
La relation entre les hommes est toujours dufficile a cause du péché.

Dieu est avec les justes, indépendemment de sa race ou de son

statut social.
Dieu nous demande de veiller sur notre frére.

Aucun crime, aucune vengeance ne sont admis.

Le déluge (Gn 6-9)

A ce suijet, il existe plusieurs versions dans la région de la Mésopotamie. Ceci

signifie que, a des époques anciennes, il y eut une catastrophe dans la vallée des

fleuves Tigre et Euphrate qui resta pendant des siécles dans la mémoire de

beaucoup. L’auteur sacré utilise cette histoire voulant mettre en évidence les idées

suivantes :

>

Que le fruit du péché est la mort.
Que la méchanceté de 'homme attire le « jugement » de Dieu.

Que Dieu est patient et miséricordieux, Il voit toujours que, parmi le

mal, il y a quelque chose qui peut étre sauvé.

Que la méchanceté de 'homme n’arréte pas les plans de Dieu pour

le salut de 'lhomme.

Que tout recommence a partir de I'Alliance avec Noé.

La Tour de Babel (Gn 11,1-9)

Voila encore un exemple que la Bible n’est pas un livre de science de la nature ou

du langage.Son role est celui de transmettre un message religieux. Comme cette

tour, il y en avait beaucoup en Mésopotamie et ainsi, pour 'auteur, la tour devient

symbole du péché fondamental : L’orgueil.

Avec ce récit plein de couleurs, nous apprenons :

37



e Que dans la réalit¢ d'un monde orgueilleux, les hommes ne
s’entendent pas, se haissent et se séparent parce qu’ils ne veulent

pas de la présence de Dieu.

e Qu’en adorant « les faux dieux » du progrés et de la technologie,

’homme asservit d’autres hommes.

e Que 'homme commence par gérer sa vie en accord avec ses
propres intéréts particuliers, et que, de cette maniére, il transforme le
monde en un lieu ou personne ne s’entend parce que chacun parle

la langue de son propre égoisme.

e La Bible termine ainsi « Yahvé confondit le langage de tous les
habitants de la terre». Ceci signifie qu’il y eut des divisions entre les

hommes avec a la base la haine, la jalousie et la discorde interne.

2.2.2- Les Patriarches

Il s’agit de traditions Iégendaires qui s'appuyeérent sur un fond historique et qui

sont interprétées religieusement avec I'objectif de conduire a un enseignement.
a) Abraham, I'homme qui croit

» Abraham, « Pére des croyants ». Pour la Bible, I'histoire d'Abraham est
une histoire religieuse. Dieu I'appelle et il Lui répond avec foi. Aussi, les
juifs, les musulmans et les chrétiens l'appellent « Le Pére des

croyants ».

» Un homme de foi (gn 12). Quand Dieu I'appelle, Abraham est trés ageé,
sans enfants et sans terres. C'est incroyable comme il est prét a donner
une nouvelle voie a sa vie, guidé par Dieu et confiant dans Sa Parole. Il
abandonne ses anciennes croyances, son pays, sa race et la maison de
son pére, obéissant ainsi en tout a Dieu qui lui promet un fils, des

descendants et des terres devenant sa propriété.

» Un homme d'espoir : il doit réussir des tests rigoureux. Abraham, contre
toute attente, espére et découvre que Dieu ne lui fait pas défaut. Seul

Dieu lui suffit.

38



>

Le sacrifice d'lsaac (gn 22, 1-18): en réussissant le test, Abraham
comprend que Dieu ne voulait pas, comme tous les autres dieux de son
temps, le sang des étres humains pour désaltérer sa soif mais voulait
I'amour et la vie des hommes pour commencer une amitié éternelle. Il
comprit aussi que sa foi devait s'appuyer plus sur Dieu et moins sur ses

projets personnels.

b) Isaac : un homme de Dieu et pour Dieu.

>

Isaac comprit que, s'il était le fils d'Abraham, c'était surtout un don de

Dieu, le « fils de Dieu ».

Nous aurons toujours d'Isaac une double image : celle de I'adolescent

prét a étre sacrifié et celle du vieillard, trés testé par la vie jusqu'au bout.

Isaac est I'un des grands patriarches du peuple de Dieu. Souvent, dans
la Bible, Dieu se présente comme le Dieu de « Abraham, Isaac et
Jacob ». Le sacrifice d'lsaac est lu durant la Veillée de Paques, parce
que d'une certaine forme c'est la figure de Jésus. Son silence et son
obéissance nous rappellent le silence et la soumission du Christ lorsqu'il
est conduit au calvaire. Sa merveilleuse libération annonce la

résurrection de Jésus.

c) Jacob : I'héritage alla au plus jeune.

>

L'élu de Dieu : la Bible nous présente Jacob comme un homme d'une
intelligence raffinée et comme I'élu de Dieu pour hériter de ses

Promesses.

Avec cela, nous apprenons que, face a Dieu, les droits ne sont point
acquis mais que son amour pour nous est gratuit. Dieu nous choisit et

nous donne le temps pour que nous le rencontrions.

Rencontre et conversion (gn 28, 11-22 et gn 32, 22-31): Jacob Le
rencontre. Dieu fortifie sa foi grace a un réve mystérieux dans lequel Il le

nomme héritier des Promesses et lui annonce sa protection.

Jacob promet que si Dieu respecte ses promesses, Il deviendra son
Dieu. Sa conversion est symbolisée par le changement de son nom. Il

devient « Israél », ce qui signifie « Dieu lutte », en souvenir d'une nuit ou

39



il lutta contre Dieu. Le changement de nom signifie dans la Bible,

changement de mission.

» Bénédiction et mort (gn 49) : une fois installé a Canaan, la paix et la joie
ne durérent pas. Sa derniére punition fit de mourir en Egypte, bien loin
de la Terre Promise. Sur son lit de mort, Jacob donne sa bénédiction a
tous ses enfants. En ce qui concerne la Judée, il prophétise que sa tribu

dominera toutes les autres et de |a naitra le Sauveur.
d) Joseph, l'interpréte de Dieu

» Dieu est avec Joseph : selon les récits de la Bible, Dieu ne parle a
Joseph comme il I'a fait avec Abraham, Isaac et Jacob, mais Il est avec

lui. Son histoire est une profonde méditation sur la vie.

» Un réalisme optimiste : Joseph accepte la vie comme elle vient, parce
que Dieu est au centre de sa vie aussi absurde que cela puisse paraitre.
Il est prét a accueillir 'abondance comme le manque, I'honneur comme
le déshonneur. Il n'a ni orgueil ni honte de lui-méme. Il ne se laisse pas

abattre par le désespoir.

» Joseph a bon cceur et tous lui font confiance. Il pardonne au lieu de

créer des divisions plus profondes et reconstruit sa famille.

» La figure de Jésus : Joseph est le fils préféré de Jacob tout comme
Jésus est le Fils trés aimé du Pére. |l est la sagesse de Dieu et sa

Parole qui s'est faite chair.

» Joseph est venu par ses fréres. Jésus fat vendu fat par une de ses amis
et abandonné par presque tous. Joseph a pardonné généreusement a
ses fréres. Jésus, sur la croix, a pardonné a ceux qui le condamnérent

et 'exécutérent.
2.3- L'Exode

2.3.1 - Introduction

a) Des fait réels mais magnifiés : « I'épopée de la libération »

40



Le livre de I'Exode est écrit dans une variété de styles : les narratives, les lois, les
poémes héroiques et les prieres. Les histoires religieuses prédominent. La
narrative s'appuie sur des faits réels mais amplifiés, autour desquels une version
épique est créée ; les auteurs sacrés expriment ainsi leur profonde foi dans la

particuliére intervention de Dieu.
b) La révélation spéciale du livre de I'Exode est Dieu
» Dieu choisit Moise et lui révele son Nom.
» Dieu conduit son peuple a travers les difficultés du désert.
» Dieu établit une alliance ou un pacte avec son peuple.
>

Dieu dicte sa loi et demeure fidéle a I'Alliance, méme si les hommes
L'abandonnent. La Paques et I'Alliance font d'Israél le Peuple Saint de

Dieu. Tout ce qu'lsraél posséde et est, découle de ce fait.
2.3.2- Les miracles de I'Exode

Dans ce livre, sont racontés des faits admirables qui sont « des ceuvres de Dieu »
et qui manifestent son pouvoir et son amour. Yahvé a agi de telle forme que le

peuple d'Israél pat voir clairement Son intervention.

Dans le sens biblique, nous pouvons dire que le miracle est « tout événement qui
manifeste le pouvoir et la protection de Dieu ». Souvent, Dieu utilise les faits
naturels pour manifester son amour. Ces faits conduisent le peuple a une

meilleure connaissance de Dieu afin de Le louer et Lui rendre grace.
a) Des prodiges et des signes

» La clameur (Ex 2, 23) : le pouvoir de Dieu, fidele a ses promesses se
place au service de la justice et de la liberté. Dieu n'est pas insensible
aux besoins de 'nomme. Dieu ne tolére pas que son «image » soit

profanée par I'oppression et le péché.

» « Je suis celui qui est» (Ex 3, 14-15) cela veut dire : « Je suis ici et
j'interviens . L'histoire va expliquer ce que signifie mon nom. Ce que le
peuple va voir dira clairement qui je suis. » C'est Lui qui lutte en faveur

de son peuple. Dieu ne peut pas étre réduit a un nom.

41



Les plaies d'Egypte (Ex 7, 1-11, 10) : ces catastrophes nous montrent
que c'est Dieu lui-méme qui combat le pharaon pour sauver son peuple.
Dans cette histoire les dieux égyptiens sont ridiculisés. Dieu se sert de
catastrophes naturelles : les inondations, la contamination de I'eau,
ravages et invasion de moustiques et de taons, de sauterelles,
grenouilles, nuages de poussiéere, tempéte, gréle, etc. pour montrer son

pouvoir et protéger son peuple.

La traversée de la Mer Rouge (Ex 14, 19-31) : on a longtemps cru qu'il
s'agissait de la Mer rouge. Il semble que les israélites se trouvaient dans
des zones marécageuses localisées plus au nord et ou ils auraient pu
passer avec plus de facilité alors que les égyptiens auraient eu des
difficultés avec leurs chars. En créant le monde, Dieu sépara les eaux
pour faire apparaitre la terre. A présent, il crée son peuple en Iui ouvrant
les eaux et en le faisant passer de I'esclavage a la liberté, de la mort a la

vie.

Le nuage (Ne 9,15s) : les israélites furent capables de voir et entendre
Dieu dans les manifestations de la nature. Le nuage assombrit la terre.
C'est le symbole que Dieu est présent, qu'il sert couverture et qu'il guide
son peuple. Transfiguré, Il apparait dans un nuage. Luc fait allusion au
nuage quand il dit que le pouvoir du Trés Saint « couvrira » Marie avec

son « ombre ».

Les cailles (Ex 16, 6-13) : Dans la Péninsule du Sinai, au printemps, il
n'est pas rare d'observer des vols de cailles qui se dirigent vers le nord
pour passer |'été dans des régions plus froides. Ce sont des oiseaux
migrateurs. Leur long parcours au-dessus des eaux les exténue. Dans
ces circonstances, il est trés facile de les capturer. Le peuple comprend,
a la lumiére de la foi, qu'il y eut une intervention de Dieu pour les sauver

de la famine.

La manne (Ex 16, 13-36) : il existe sur la céte ouest de la Péninsule du
Sinai un arbuste appelé tamarinier qui posséde des branches d'ou
coulent des gouttes de séve, connue aussi comme « manhu» ou

« manne » et qui se solidifient la nuit, tombent au sol et doivent étre

42



ramassées au petit matin avant qu'elles ne fondent au soleil. Le pain
des cieux connu a travers les époques est encore aujourd’hui
consommeé par les bédouins dans la fabrication des pains. Le livre de
I'Exode voit dans la manne « le pain qui tombe du ciel » que le Seigneur
donne pour nourrir et rassasier son peuple. Le pain tombé du ciel

rassasie en vérité et donne la vie comme Jésus lors de 'Eucharistie.

> Les tables de pierre (Ex 24, 12): la pierre était le matériau
communément utilisé pour graver les lois. C'était une maniere de les
rendre publiques et permanentes. Leur permanence dépendait de leur
importance. Le prophéte Jérémie affirme que Dieu Lui-méme a inscrit sa

loi au plus profond de I'homme, dans son cceur.

» 40 jours (Ex 24, 18): le nombre 40 apparait a plusieurs reprises dans
les Saintes Ecritures. Le prophéte Elie a voyagé durant 40 jours pour
arriver au Mont Horeb (1Rm 19,8). Le Christ demeure 40 jours dans le
désert (Mathieu 4,2). Il y a un autre nombre qui est trés fréquent aussi :
le 7. « Le 7éme jour, Yahvé appela Moise du milieu de la nuée» (ex 24,
16) et fit un paralléle entre la Création et I'Alliance. Ce ne sont pas des

quantités arithmétiques. Ce sont des symboles d'époques religieuses.

> Une terre d'ou ruisselle le lait et le miel (Ex 33, 3) : la Terre Promise est
semblable a une image exagérée d'abondance et de richesse mais,
c'est surtout, le signe du soin maternel (le lait) et la douceur de vivre
avec Dieu et d'étre heureux (le miel) qui indique I'amour de Dieu pour

son peuple.

2.3.3- Moise
a) Choisi par Dieu

Moise qui a vécu il y a plus de 3.000 ans, était un berger, un prophéte, un chef et
un législateur, il connaissait aussi la nature de 'homme et, était surtout un ami de
Dieu. Dieu lui sauva la vie lorsqu'il était enfant et lui a inculqué un fort sens de la

justice et de la solidarité.

43



b) Révélation et mission

Dans sa lutte contre la haine et la jalousie, en faveur des opprimés, Moise a
affronté aussi bien les égyptiens que ses fréres. Dieu I'a appelé et lui a révélé son
nom en lui montrant une bonne fois pour toutes qu'll est toujours prét a racheter

I'hnomme et qu'il a confiance en Moise pour conduire son peuple vers la liberté.
c) Chef, législateur, médiateur

Moise a accepté avec humilité et avec une foi inébranlable la douloureuse tache
de libérer son peuple. Dieu I'a rendu fort pour qu'il dépasse les difficultés. Moise
en est méme arrivé a aimer les israélites comme des enfants sortis de son ventre.
Pour eux, il a risqué sa vie et sans relache il a demandé pardon au Seigneur, a
demandé de la nourriture, de I'eau et les lois qui iraient les aider a vivre dans
I'amour et la justice. Sa patience était aussi grande que sa force. Il a supporté les
insultes, les rébellions, les malentendus méme venant de ceux pour qui il avait

tout risqué.
d) La figure de Jésus
Gréace a la richesse de sa personnalité, Moise ressemble a Jésus :

» Jésus, le prophéte par excellence, réalise tout ce que Moise avait
prophétisé.

> Jésus, le législateur de la nouvelle Alliance, recueille et conduit a la
plénitude I'héritage spirituel de Moise.

» Jésus exerce sa médiation de forme plus ample et plus parfaite que
Moise.

» Jésus réalise en plénitude la libération du peuple de Dieu, le rachéte du

péché et nous transporte vers la maison du Pére, la véritable Terre

Promise.

2.3.4- La Paque (Ex 12, 1-28) : le passage du Seigneur
a) La féte du printemps

La Paque était une féte ancienne des bergers qui avait lieu au printemps. Les

hébreux n'ont pas voulu abandonné la célébration de cette féte-pélerinage durant

44



leur séjour en Egypte. Elle était célébrée tous les ans en I'honneur de Yahvé, a
I'est du delta du Nil, hors du territoire de Goshen qui était un lieu éloigné du centre

culturel de I'Egypte et ou ils vivaient.
b) Le sacrifice de la Paque

A une certaine époque, les égyptiens empéchérent les hébreux de se réunir pour
cette célébration. Le Seigneur donna alors a Moise, son serviteur, des
instructions : réaliser le sacrifice de la Paque dans leurs maisons et signaler leur
porte avec du sang. La nuit, un repas de libération devra avoir lieu : un diner
composé d'agneau et de pains azymes, pains de la pauvreté, repas qu'ils devront
réaliser rapidement pour que la situation sociale inhumaine et injuste gu'ils vivaient

se termine au plus vite.

Yahvé, le Dieu qui agit dans [I'histoire en défendant sans cesse les faibles,
intervient et « passe » (ce qui signifie La Paque) dans les habitations des hébreux
signalées avec le sang de l'agneau. Ce passage les libére de la mort. Il sauve
Israél et les enfants égyptiens primogénes meurent. Le peuple d'Israél peut

finalement quitter I'Egypte.
c) La féte de Dieu qui libére

Cette année-la, simultanément a la féte en I'honneur de Yahvé eut lieu un
événement grandiose : la sortie de l'esclavage. Ce flt la féte de la libération. Israél
n'oubliera jamais cet événement. Mais le sens de la féte changea radicalement. La
Paque devient alors la féte de la foi d'un peuple a qui Dieu se révéla par la
libération de I'esclavage.

d) La céne pascale

Lorsque le peuple d'Israél s'installe sur le territoire de Canaan, la Paque devient
un diner en famille, calme, religieux et joyeux. Il y aura des chansons et de longs
récits sur la libération miraculeuse. Tous louent le Dieu qui les sauvat. Apres la
féte, leur foi est renouvelée. lIs vivent avec une certitude : « Dieu nous libére de

I'esclavage aujourd’hui, comme il I'a déja fait un jour avec nos péres ».
e) Jésus, I'Agneau Pascal

Jésus célébre sa Paque, son passage de ce monde vers le Pére, avec un diner

entre amis. Lors de ce repas d'adieux, il assume le role de victime pascale. La

45



Derniére Céne est I'accomplissement de la Paque de I'Exode. Dieu, qui libéra son
peuple durant cette Paque-la les libére tous aujourd’hui de l'esclavage (plus
précisément du péché) par la mort et la résurrection du Christ. Lors de la Derniére
Céne, de maniére anticipée, le Christ offre le don de sa personne au Pére pour

ensuite mourir sur la croix pour le salut de tous.

2.3.5- Le passage de la Mer Rouge : passage vers la liberté (Ex12, 31-15, 21)
a) La foi en un Dieu qui sauve

« N'ayez pas peur, soyez fermes et vous verrez la victoire que le Seigneur
aujourd’hui vous concede ». Voila la réponse de Moise face a la peur des
israélites ; c'est un merveilleux exemple de pure foi en Dieu. Moise les invite a

avoir pleinement confiance dans le pouvoir de Dieu qu'ils ne peuvent pas voir.

Dieu « est celui qui sauve ». Cette fois-ci pour un peuple au bord de la mort, Dieu
est toujours présent chez I'homme qui lui clame sa douleur et qui accepte que son

pouvoir soit présent dans son fort intérieur afin d'étre sauvé.
b) Un moment décisif

Les faits ont peut-étre été exagérés par l'auteur sacré puisque ce sont des
souvenirs qui ont été augmentés, embellis par la joie et par l'intermédiaire de la foi
ils trouvent leur véritable signification : « ils sont vus comme un exploit admirable

de Dieu pour les pauvres persécutés ».

L'importance de cet événement surgit, comme si Israél voyait « la main forte du

Seigneur » agir contre les Egyptiens. De ce fait, le peuple croit en Dieu.
c) Les Baptisés en Christ

Le baptéme chrétien est le sacrement d'une nouvelle vie. Par le baptéme nous
entrons dans une pleine amitié avec Dieu et nous sommes en communion de vie
avec le Peére, le Fils et I'Esprit Saint. Les chrétiens baptisés, immergés dans le
Christ, naissent par I'eau et par I'Esprit, ils passent de la mort a la vie, du péché a

la grace, des ténébres a la lumiére, de I'esclavage a la liberté des fils de Dieu.

46



Notre engagement est celui d'aider les hommes a « se mouvoir » de l'esclavage
vers la liberté que, la foi, I'espoir et I'amour apportent, de méme que la culture, le

développement, le respect pour les droits de I'homme, etc.

2.3.6- L'Alliance du Sinai (Ex 19-24)
a) Définition du peuple de Dieu

» Le peuple élu est la propriété personnelle : le Seigneur propose a David
de devenir « sa propriété personnelle ». Dieu, avec un tel privilege
révele son amour. Dieu a choisi son peuple et I'aime alors qu'il ne mérite

pas son amour. Israél est le peuple qui connait Dieu et a qui Dieu parle.

» Le royaume des prétres : Dieu offre au peuple d'Israél la vocation de
devenir manifestation et le signe du salut de Dieu devant toutes les
nations de la terre. Israél réalisera sa mission grace au culte liturgique,
a l'enseignement transmis de pére en fils et aux témoignages d'une vie

en accord avec la Loi de I'Alliance.

» Une Nation sainte : Dieu veut que Israél soit un peuple « Saint ». Ce qui
veut dire, un peuple « consacré » au service de Dieu qui accueille Sa
Parole et respecte Sa volonté. Moise transmet au peuple les paroles de

Dieu et le peuple les accepte.
b) Sur le Mont Sinai, la grande manifestation de Dieu

L'ancien mythe paien de la montagne, vu comme la résidence des Dieux, montre
une certitude historique dans laquelle Dieu intervient véritablement sur le Mont

Sinai et y réalise la rencontre de Dieu avec son peuple.
c) Les Dix Commandements, la loi basée sur I'amour

Les Dix Commandements sont une loi pour la Communauté. lls nous parlent des
relations entre Dieu et les membres de son peuple. Les Commandements sont
illuminés par une foi que tous partagent et par I'amour qui est I'ame de I'Alliance.
lls ne disent pas tout, ils ne sont pas un catalogue complet ni un programme
personnalisé. Ce sont des directives profondes pour une relation avec Dieu et

pour une relation entre les hommes.

47



d) Une lettre de liberté

Israél est une nation d'hommes qui furent libérés pour servir le Seigneur. Les
Commandements situés au cceur de I'Alliance, représentent eux aussi des

messages de liberté :

» Liberté pour adorer d'autres dieux qui ne les ont pas sauvés (1er et

2éme).

» Liberté pour servir, louer et sanctifier le nom de Dieu au lieu de se

servir de lui (3 et 4).

» Liberté pour se réaliser pleinement et ne pas causer de préjudices

sérieux aux autres (5-9).

» Se libérer de la cupidité et de la jalousie qui peuvent tuer I'amour
(10).

e) Je ne viens pas pour abolir mais pour respecter

Jésus est allé jusqu'au bout de la Loi du Sinai, comme le montre le sermon sur la
montagne qui résume la Loi dans ses deux Commandements. « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu avec tout ton coeur et ton prochain comme toi-méme ». Les Dix
Commandements doivent motiver aujourd’hui le travail de libération qu'lsraél a

recu lors de lI'ancienne Alliance.
f) Israél célébre le mysteére de I'Alliance

Dieu prend l'initiative de communiquer aux hommes son amour et sa vie. Il veut
faire surgir en eux une nouvelle maniére d'étre et de vivre. C'est un engagement
de vie en commun ; d'une relation d'amour entre Dieu et son peuple, entretenue

avec fidélité.

Le peuple est appelé a donner une réponse affirmative. Le meilleur signe de
I'Alliance est le sang (pour les hébreux, le sang était le début de la vie). Quand
Moise, le Médiateur, asperge, avec le sang de I'Alliance, I'Autel (représentant

Dieu) et le peuple réuni, Dieu et son peuple s'unissent dans une méme vie.

48



g) L'Alliance touche le cceur

La prédication des Prophétes affirme que I'Alliance avec Dieu est actuelle ; qu'elle
est a l'origine de toute conversion. C'est une grace dont I'origine est I'amour avec

lequel Dieu aime son peuple.
h) La nouvelle Alliance dans le sang de Jésus

Le sang de Jésus sacrementellement présent sur I'Autel, livré pour le pardon des
péchés et la libération des hommes, est « le sang de la Nouvelle et Eternelle
Alliance ». Le sang de Jésus est offert au Pére comme un sacrifice d'action de
grace et de communion pour montrer de maniere efficace que I'amour unit les
hommes et Dieu et les hommes entre eux. L'Eucharistie est un signe de la

Nouvelle et Eternelle Alliance.

2.3.7- L'idolatrie du peuple (Ex 32)
a) Le veau d'or

Le veau signifiait la fertilité et la force pour les égyptiens qui avaient vécu avec les
juifs. Israél demande alors « un dieu pour aller de I'avant ». lls se sentent plus sdrs
et ils ont une image de leur dieu. Ainsi ils croyaient que dieu était avec eux. Le
veau représentait un dieu qui donne la vie et défend le peuple avec puissance. En

vérité, le veau représente une trahison au véritable Dieu.
b) « Israél, voici ton Dieu, c'est lui qui t'a fait sortir d'Egypte »

Rompre ['Alliance est le premier acte du peuple: la désobéissance au
commandement du Seigneur de ne pas adorer d'images qui conduisent le peuple
a l'idolatrie.

c) Interdiction de faire des images

La raison pour laquelle on ne devait pas fabriquer d'images de Dieu était dans le
fait que I'on courait le risque de voir les israélites croire que Dieu était réellement
l'image. lIs risquent aussi de croire que les images possédent le pouvoir de Dieu.

C'est ainsi que pensaient les peuples voisins des israélites.

49



d) Les idoles d'aujourd’hui

Aujourd'hui il existe aussi des idoles. Ce ne sont pas les fétiches du passé. Ce
sont ces réalités qui emprisonnent le cceur de I'nomme et lui font oublier sa
destinée : la luxure effrénée pour le pouvoir, pour la richesse, pour la domination,
pour le bien-étre matériel, pour les idéologies politiques et sociales qui éloignent

I'hnomme de Dieu.
e) La supplication de Moise

La supplication de Moise est une belle priére d'intercession en faveur du peuple
coupable. Elle est dirigée a Dieu avec sincérité et confiance. Moise
intercéde. Dieu « regrette » la menace qu'il avait proférée. Aaron trouve des
excuses et il y a une mésentente avec le peuple. Les Lévites exécutent 'ordre de
Moise.

f) Punition et pardon

L'affirmation qui dit que Dieu punit les pécheurs de pére en fils et petit-fils jusqu'a
la quatriéme génération, peut étre comprise si I'on considére I'exil babylonien. Les
personnes restent hors de leur pays d'origine durant plusieurs générations, et cela
a cause de leurs parents. Ainsi, la foi de I'auteur inspiré affirme également que le
pouvoir de Dieu va au-dela et atteint I'hnomme en profondeur « jusqu'a milliéme
génération ». Dieu ne veut pas le mal qui détruit I'nomme. De plus, il ne nous juge
pas selon nos péchés. Il veut que le pécheur se convertisse et vive parce qu'il est

miséricordieux et fidele.
g) Larencontre de Dieu avec les hommes

Le Mont Sinai fut le point de rencontre entre Dieu et les hommes. Dieu habite
dans les hauteurs, sur les monts. Quand le peuple d'Israél pénétre dans le désert,
la « tente » remplacera le mont. La nuée descend sur elle. La tente gardait I'Arche
de I'Alliance et la manne, et de ce fait elle devient « le lieu de rencontre » de Dieu

avec les hommes.

50



POUR REFLECHIR

1)

2)

3)

4)

5)

Le livre de la Genése est une profession de foi du peuple élu de Dieu et
non pas un livre qui enseigne des vérités scientifiques sur l'origine de
I'hnomme ou de I'univers. Comment comprenez-vous ['histoire de la création

a partir de la Bible ?

Lisez a nouveau le passage de la Genése 2, 7-25 sur la création de
I'nomme et de la femme. Qu'est-ce qui attire le plus votre attention dans ce
passage ? Comprenez-vous la signification de [l'affirmation suivante :

« I'image de Dieu n'est pas un individu mais un couple » ?

Qu'est-ce qui vous attire le plus dans la vie et I'histoire de chacun des

patriarches de I'Ancien Testament ? : Abraham, Isaac, Jacob et Joseph ?

Comment comprenez-vous cette phrase de Dieu: « Je suis ce que je

suis » ?

Il existe beaucoup de prodiges et de signes venus de Dieu racontés dans le
Livre de I'Exode. Comment interprétez-vous et accueillez-vous les prodiges

et les signes de Dieu qui se produisent dans votre quotidien ?

Moise fut I'élu de Dieu. Qu'est-ce qui attire le plus votre attention dans
I'histoire de Moise ? Comment vivez-vous d'avoir choisi Dieu dans votre

vie ?

Les Livres de la Genése et de I'Exode racontent I'existence de beaucoup
d'idoles parmi le peuple que Dieu a choisi. Quelles sont les idoles
d'aujourd'hui ? Quelles sont vos idoles ? Est-ce que ces idoles vous

éloignent de Dieu ?

51



TABLE 3 - LE PENTATEUQUE : LE LEVITE, LES NOMBRES, LE
DEUTERONOME

3.1- Le Lévite
3.1.1- Introduction

Dans I’Ancien Testament,le peuple d’Israél était formé par des tribus. Ces tribus
descendaient des douze fils de Jacob. Une des tribus était celle de Lévi qui était
lui-méme I'un des fils de Jacob. Tous ceux qui faisaient partie de cette tribu étaient

appelés Lévites.

Dés son début, la tribu de Lévi assume une grande importance dans ['histoire
d’'Israél. Dans 'Exode les personnages de Aaron et de Moise sont membres de
cette tribu et conduisent le peuple d’lsraél, maintenu dans l'esclavage dans I

Egypte ancienne, en direction de la région de Canaan.

Moise est devenu le chef spirituel et le 1égislateur de toute la nation durant son
pelerinage dans le désert, Il regut aussi les tables avec les dix Commandements
ainsi que des instructions au sujet des lois et des normes de conduite qui orientent

la nation d’lsraél durant les siécles qui suivent.

Lors de la conquéte de Canaan, la tribu de Lévi fut la seule a ne pas recevoir de
part de terre, un territoire spécifique et délimité ; toutefois, les lévites receverent

des villes isolées dans les régions de la part de toutes les autres tribus.

Les lévites occupaient la fonction de prétres que Dieu leur avait confiée ( a Aaron
et a ses fils). lls composaient des chants de louanges étant a la fois chanteurs et
instrumentalistes ( cela a 'époque de David). lls s’occupaient et prenaient soin du
tabernacle et du temple. lls avaient aussi la fonction de gardes, de portiers, de
boulangers, enfin, tout ce qui avait un lien avec le tabernacle ou le temple faisait
partie de la responsabilité des lévites. Les personnes des autres tribus n’étaient

pas autorisées a faire ce type de travail qui avait été confié, par Dieu, aux lévites.

Moise donne, aussi, le titre de grand prétre a son frére Aaron; Il désigne ses
descendants, et seulement eux, pour qu’ils aient la permission de réaliser des
sacrifices, d’embellir le tabernacle et d’entrer en présence de I’ Arche de
I'Alliance.Leurs fonctions de prétre n’étaient pas transférables. L' Arche de

'Alliance était en possession et sous les soins des lévites jusqu’a ce que lors

52



d'une attaque des philistins, celle-ci leur soit dérobée.Toutefois, les philistins
finirent par accepter que les israélites la récupérent et ainsi, elle resta dans la ville
de Silo, sous la responsabilité des lévites, jusqu’a ce que David ordonne qu’'on la

rapporte jusqu’a Jérusalem.

3.1.2- Les rituels des prétres

Le Code de Sainteté (Lv17-26) fut composé a Jérusalem avant I'Exil. Les prétres
de Jérusalem ont voulu codifier les traditions qui se réalisaient dans le temple,
elles étaient toutes centrées sur le culte pour rappeler que Dieu est saint, est
Totalement autre. La Loi sur les sacrifices(LV1-7) et la Loi de la pureté furent
élaborées aprés l'exil ainsi que la Loi sur les fétes (Nm 28-29). Ainsi, le Code
fournit des régles aux prétres, aux familles pour la vie sociale. Il indique également

la maniére de célébrer les fétes durant 'année.

Les rites sont nécessaires : Comme notre vie est temporaire, nos sentiments sont
exprimés a travers des gestes concrets. Quand nous nous préparons pour la
rencontre avec Dieu, nous avons besoin de rites. La rencontre avec Dieu, pour
ceux qui croient en lIsraél, était une grande question. Aussi, pour eux la rigueur
des rites était une maniére d’exprimer le sentiment qu’ils avaient du désir de vivre

dans la présence du Dieu Saint.

3.1.3- Comment lire le Livre du Lévite de nos jours

Le monde actuel est bien différent de celui qui est décrit dans le Livre du Lévite.
Ses régles et ses rites reflétent une culture passée. Comme nous pouvons le voir
dans Lettre aux Hébreux, beaucoup de recommandations sont dépassées.
Toutefois, nous découvrons que ’homme vit dans un monde ou tout nous parle de
Dieu puisque les choses sont signe de Dieu. Nous nous apercevons que les
évenements de la vie (naissance, maladie, amour, etc.) sont des occasions
privilégiées, pour ceux qui croient en Dieu, daller vers la rencontre et la

communion avec Lui.

53



a) Le sacré

Le sacre, dans toutes les religions, est le régne de la divinité complétement
séparé du profane (pro fanum : ce qui est en face du lieu sacré). Israél adhére

amplement a cette idée. Dieu est Saint, c'est-a-dire, Il est Totalement autre.
b) Le prétre

Le prétre a la responsabilité d’occuper la distance qui existe entre Dieu Saint et
’lhomme. Pour cela, il doit entrer dans la sphére du sacré ce qui se produit par la
consécration, qui au fond est une séparation : séparation du peuple et du profane

pour se consacrer au culte et aux activités du temple.
c) Le sacrifice

Ce mot ne signifie pas « la privation », mais « la transformation ». Le sacrifice
c’est « devenir sacré » : ce que I'on offre va a Dieu. Ainsi, en échange, le prétre
peut transmettre au peuple les dons de Dieu : le pardon, les instructions et les

bénédictions.
d) Jésus-Christ est le médiateur

La conception présentée antérieurement fat complétement transformée avec
larrivée de Jésus-Christ. En lui, le sacré se fait profane. Il n’existe plus de
distinction possible entre ces réalités : tout est sanctifié par Lui. Jésus-Christ est
l'unique prétre, le médiateur parfait. Son sacrifice est I'unique sacrifice. (voir la

lettre aux hébreux).
e) Soyez Saint, parce que je suis Saint

Les chapitres 17-26 contiennent ce qu'on appelle « le Code de Sainteté ». Dieu,
qui est le Saint d’lsraél, communique sa sainteté a ’homme qui doit, a son tour,
sanctifier le nom de Dieu. Ce Dieu est Saint; c'est-a-dire qu’il est Totalement
Autre, distinct de nous. Il est le Dieu vivant, il est la Vie. Ceci explique le respect

mystérieux que provoque le sang et la sexualité.
f) Le sang est la vie

Le sang est sacré parce qu’il est la vie, la vie qui vient de Dieu et coule dans nos
veines. Cependant nous ne pouvons pas faire couler le sang d'un homme. Nous

ne pouvons pas boire le sang d’'un animal. En revanche, I'offrande de sang lors

54



des sacrifices est une maniére de reconnaitre ce don de la vie que Dieu nous fait.
Lors de ces sacrifices, ce n’est pas la victime qui est donnée en offrande (qui ne
serait rien de plus qu’'un cadavre), mais le sang chaud ; autrement dit, le sang de

la victime. Le sang signife le don de la vie.
g) La sexualité posséede un caractére sacré

Au-dela des tabous (qui existent), il y a la sensation incroyable de participer, a
travers la sexualité, a la transmission de la vie qui vient de Dieu, ce qui explique

son caractére sacré.
h) Pur ou impur ?

Notre vision du pur/impur fait partie de notre perception morale. Dans la Bible
comme cela est aussi présenté dans d’autres religions, cette perception
s’approche de I'idée que nous nous faisons du tabou et du sacré. Une personne
devient impure quand elle entre en contact avec des forces mystérieuses qui
peuvent lui causer du mal. Cette personne a donc besoin d'un rite qui la

« purifie », qui la libére de cette force.

3.1.4- Le Sacrifice d’Expiation (Lv 16, 2-22)

Lors de la grande féte de I'expiation ou du pardon, 2 chevreaux étaient donnés en
offrande : I'un était sacrifié dans le temple, et l'autre était abandonné dans le
désert. La cérémonie juive décrit le rite de la confession sincére que le peuple
faisait de ses péchés et comment ils les transmettaient, de maniére symbolique,

au chevreau vivant avant de le conduire dans le désert.

Les chrétiens savent que seul le Christ pardonne véritablement les péchés et qu'il
nous donne [l'opportunité d’étre pardonnés a travers le Sacrement de la

Réconciliation donné par le Ministére de I'Eglise.
a) Le jour de I’Expiation ou Yom Kippur

Une fois par an, le grand prétre passait derriére le rideau du temple pour obtenir le
pardon des péchés (Lv 16, 29-34). C’est le samedi solennel ou on fait pénitence.

De cette maniére il se libére devant Dieu de tous péchés.

55



b) Les Festivités (Lv 23, 1-43)

Israél n'a pas tardé a donner a ces fétes une signification historico-religieuse. Le
Chapitre 23 offre une compilation du calendrier liturgique. Les festivités, dans la
Bible, nous rappellent les merveilles que Dieu réalise en faveur de son peuple.
Elles sont une célébration du « mémorial », c'est-a-dire des mémoires vivantes et

efficaces de I'action de Dieu toujours présente pour sauver le peuple et 'Thomme.
c) L’Année du Jubilée (Lv 25, 8-38)

Israél le célébre tous les 50 ans. Cette année-la, la libération de tous les habitants
du pays était décrétée. On laissait se reposer les terres. Les dettes étaient
pardonnées et les esclaves libérés. On évitait ainsi que I'esclavage ou la misére
deviennent une situation permanente pour certaines familles ou personnes en
Israél. Cela signifiait un sérieux effort pour corriger les injustices accumulées

durant une période de 50 ans.

3.2- Les nombres
3.2.1. Introduction

Dans la tradition hébraique ce livre est dénommé Désert justement parce qu’il
raconte la traversée du désert par les israélites. Cependant dans la traduction
grecque on parle du nom Les Nombres en raison de la présentation des

recensements, notamment dans les chapitres 1-4 et 26.

Le livre est intimement uni aux livres de 'Exode et du Deutéronome. On doit l'unité
du livre au cadre géographique c'est-a-dire le désert entre le Mont Sinai et les

steppes de la région de Moab et commence avec une indication chronologique.

Il décrit les 20 derniers jours passés sur le Mont Sinai (Nb 1-10, 10), les 38
années dans le désert prés de Cades Barnéa, entre le Mont Sinai et la région de
Moab (Nb 10, 11-21) et les 6 mois passés dans les plaines de Moab (Nb 22-36).

a) La préparation et les difficultés

Les derniers événements sur le Mont Sinai avant le départ sont : le recensement

des hommes aptes a la guerre, la localisation de diverses tribus dans le

56



campement, une série de recommandations sur les lévites et les autres lois, la

célébration de la Paque et I'apparition de la nuée qui couvre le tabernacle.

La marche dans le désert commence immediatement aprés sous la direction du

beau-pére de Moise qui connaissait bien la région ; en effet il habitait le Sinai.

Ensuite, le livre présente les difficultés survenues lors de la traversée du désert,
tout particulierement les murmures et les lamentations du peuple face aux
difficultés du voyage ainsi que le manque de nourriture. C’est pour cette raison
que le livre présente une série de recommandations au sujet des offrandes

d’aliments lors de certains sacrifices et au sujet de la violation du Sabbat.
b) Description de plusieurs histoires

Le livre nous raconte I'histoire du devin Balado qui au lieu de maudire le peuple
israélite, le bénit, puis il raconte l'idolatrie des israélites provoquée par les
femmes de Moab et de Madian, la punition divine et le zéle de Finéias, le petit-fils
d’Aaron. Un nouveau recensement est fait pour diviser la terre promise. Suit
I'histoire de Josué dont il sort vainqueur contre les madianites, le partage de la
Transjordanie, la rétrospective des étapes de la traversée du désert, la division de
Canaa et finalement termine en donnant les dispositions sur les cités refuges pour

les homicides et sur I'’héritage des femmes mariées.
c) Israél idéale

Le livre présente Israél du désert comme I'Israél idéale. Le silence et la solitude du
désert favorisent la rencontre avec Dieu. Les prophétes y voient le temps ou Israél

et Dieu, juste eux deux, vécurent I'expérience inoubliable de I'amour.

Cependant, le désert est aussi un lieu d'épreuve et de tentation. C'est I1a, qu'lsraél
apprendra a devenir s'appauvrir et a prendre conscience de son humilité en
sentant que sa vie dépend de Dieu. Tout homme a besoin de silence et de
« lacher prise » pour rencontrer Dieu. Le peuple d'Israél sera le symbole de tout

homme qui dans cette vie, cherche Dieu.

Toutefois, il ne cesse de raconter les révoltes sous différentes formes: des
murmures, le découragement, le rejet de la médiation de Moise, la non-croyance,

etc. Dans la théologie de l'auteur, le désert est le lieu ou Dieu habite et chemine

57



avec son peuple, mais c'est aussi le lieu du péché, de l'ingratitude, de la révolte

contre Dieu.

3.3- Le Deutéronome
3.3.1- Introduction

40 ans sont passés depuis que Yahvé a libéré les fils d'Israél du joug égyptien. Le
peuple israélite continuait sans territoire, errant toutes ces années dans le désert.
Finalement, aprés tout ce temps, ils arrivent aux portes de la Terre Promise. Que
les attendait-ils au moment d'en prendre possession ? Quels problémes allaient-ils

affronter et comment devraient-ils les aborder ?

Avant que les israélites ne traversent le fleuve Jourdain vers le territoire de Canaa,
Moise avait préparé son peuple pour aller de l'avant. De quelle maniére ? En
pronongant une seérie de discours qui les animaient et les encourageaient, les
conseillaient et les avertissaient. Il leur a rappelé que Dieu méritait une dévotion
exclusive et qu'ils ne devaient pas imiter les nations voisines. Ces discours

constituent la plus grande partie du livre biblique du Deutéronome.

Ecrit par Moise, a I'exception du dernier chapitre, le livre du Deutéronome, nom

d'origine grecque, signifie deuxiéme loi ou répétition de la loi (Dt 17,18).

Les discours contenus dans ce livre, en général, renforcent I'idée que servir Dieu
n'est pas seulement agir selon la loi. Moise souligne que I'obéissance est une
conséquence de l'amour: « Tu aimeras Yahvé, ton Dieu, de tout ton cceur, de
toute ame, et avec tout ton entendement ». « Le chemin de la bénédiction et de la
malédiction est souligné aussi ; en effet Dieu encourage son peuple a suivre ses

commandements selon lesquels le peuple serait béni ou serait maudit.

Toutefois, si le peuple se repentait et revenait de tout coeur vers Dieu, Il se
repentirait aussi et pardonnerait a nouveau a son peuple, ou alors exigerait un
sacrifice de sang, en général la mort de celui qui a « péché » contre Lui ou contre
Israél, et ensuite, aprés le sacrifice, le reste du peuple serait pardonné. Comme
cela est écrit dans plusieurs passages de « La colére de Dieu » contre « les

rebelles » présentés dans le Lévite, I'Exode et les Nombres.

58



Le livre est la conclusion d'une longue histoire dont les principales étapes peuvent

étre résumées de la sorte :

>

Dans le royaume du Nord, avant la chute de la Samarie e n 721 av JC,
on prend conscience que l'ancienne loi apportée par Moise s'ajuste mal
a la réalité de I'époque. Le régne devient une nation organisée et non
plus une nation nomade. Ainsi, graduellement, d'autres lois et d'autres
coutumes sont nées, qui plus tard formeraient le coeur du Deutéronome

ou de la seconde loi.

Aprés la chute de la Samarie en 721 av JC, quelques lévites se
réfugient & Jérusalem ou Ezéchias régne. lls emménent avec eux ces

lois, les organisent et les complétent.
Le regne de I'impie Manasséen plonge le livre dans I'oubli.

En 622 av JC, en exécutant certains travaux dans le temple sous l'ordre
du roi Josias, le grand prétre découvre le « livre de la loi » qui est le
noyau central de ce qui deviendra le Deutéronome. Le roi Josias en fait
« le livre de I'Alliance » et il deviendra une base pour la grande réforme

qu'il réalisera dans sa nation.

Finalement, aprés quelques adaptations, ce livre fera partie de la grande
synthése réalisée vers 400 av JC: la LOI en 5 volumes, a savoir le

Pentateuque.

Conscient d'étre fidele a la pensée de Moise, Josias dicte les lois de sa

propre comme si c'était un discours prononceé avant de mourir.

3.3.2- Premier discours (Deutéronome 1,1-4 ; 4,9)

Dans le premier discours, Moise rappelle quelques unes des expériences dans le

désert, tout spécialement celles qui ont aidé les israélites lors des préparatifs pour

la conquéte de la Terre Promise.

Avant que les fils d'Israél ne traversent le Jourdain, leur rappeler les victoires que

Dieu leur avait concédeées, leur a donné du courage alors qu'ils s’apprétaient a

conquérir l'autre rive. Le territoire qu'ils allaient occuper était rempli d'idolatrie. lls

59



ont donc véritablement mis a profit le fort conseil de Moise contre I'adoration des

idoles.

3.3.3- Second discours (Deutéronome 5, 1-26 ; 19)

Dans le second discours, Moise rappelle que la loi fit donnée sur le Mont Sinai et
il répéte les 10 Commandements. On a rappelé aux fils d'Israél une legon
importante qu'ils avaient appris dans le désert: « L'homme ne vit pas seulement
de pain mais de tout ce qui sort de la bouche de Yahvé ». Dans leur nouvelle

situation, ils devaient « garder tous les commandements ». (Dt 8,3 ; 11,8)

3.3.4- Troisieme et Quatrieme discours (Dt 27, 1-26 ; 12)

Dans son troisieme discours, Moise a deéclaré que les israélites, aprés avoir
traversé le Jourdain, devaient écrire la Loi sur de grandes pierres et devaient
aussi proclamer les malédictions issues de la désobéissance et les bénédictions

résultant de I'obéissance.

Le quatriéme discours commence avec le renouvellement du pacte entre Dieu et
Israél. Moise avertit & nouveau contre la désobéissance et exhorte le peuple a
« choisir la vie » (Dt 30, 19).

a) Discours, lois et conseils de Moise

Au fur et a mesure que les israélites s'établissaient sur la Terre Promise, ils
avaient besoin de lois non seulement relatives a I'adoration mais aussi relatives
aux jugements, au gouvernement, aux guerres ainsi qu'a la vie sociale et de tous
les jours. Moise a récapitulé ces lois et a souligné la nécessité d'aimer Dieu et

d'obéir a Ses Commandements.
b) Le livre de mémoires et d'amour

En plus des 4 discours, Moise a parlé du meneur qui lui succéderait et il enseigna
aussi aux israélites un beau cantique de louange a Dieu et d'alerte contre les
préjudices de l'infidélité. Aprés avoir béni les tribus, Moise meurt a I'age de 120

ans et est enterré.

60



Ce livre est une fervente méditation sur le passé d'Israél. « Rappelle-toi » et « Tu
aimeras » sont les mots clés de ce livre. Israél se souvient de son incroyable
passé. Elle garde dans son cceur (c'est-a-dire se rappelle) I'histoire des merveilles

que Dieu fait pour chacun et ainsi aime le Seigneur de tout son cceur.
c) Ecoute Israél (Dt 6, 4-19)

Le début du chapitre 6 est devenu la priére de tous les juifs et le cceur de leur foi.
« Ecoute, Israél : Yahvé notre Dieu est le seul Yahvé ! ». C'est cette affirmation
fondamentale qui apporte comme conséquence : « Tu aimeras le Seigneur de tout

ton ceceur, de toute ame et de toute ta force ».
d) Ouvre ta main au pauvre

« S'il y a un pauvre chez toi, tu n'endurciras pas ton cceur ni ne fermera ta main a
ton frére pauvre, mais tu lui ouvriras ta main et tu lui préteras ce qui lui manque »
(Dt 15, 7-8).

La Bible affirme la relation entre la pauvreté et la fraternité. De plus, la présence
du pauvre doit augmenter l'activité du frére croyant afin que le pauvre sorte de la

pauvreté et vive dignement.
e) Mon pére était un araméen errant

Le peuple d'Israél est entré en Terre Promise. Il était esclave et aujourd'hui est
libre. Autrefois il travaillait pour les autres ; aujourd'hui il travaille pour lui-méme.
Lors de la féte annuelle d'action de grace, pour la récolte, le peuple hébreux récita
«un crédo » (Dt 26, 5 ss) qui était I'histoire de son salut, et il offrit & Dieu « les
prémices des produits du sol » avant que le fruit de son travail n'arrive sur la Table

de la famille.

61



POUR REFLECHIR

1)

Les livres du Lévite, les Nombres, le Deutéronome présentent au peuple
élu de Dieu, une grande quantité de régles et de lois. Pensez-vous que ces

régles et ces lois étouffaient la liberté religieuse de ce peuple ?

Et aujourd’hui, comment les personnes comprennent-elles I'existence de
lois et de normes ? Permettent-elles de réguler I'action éthique des

personnes pour le bien de tous ?

3) Comment décrivez-vous le temps de « désert» et vécu par le peuple

4)

5)

d'Israél ? Pensez-vous qu'il manque a I'homme moderne ce temps de

« désert » pour favoriser la rencontre avec Dieu ?

Revoyez le contenu des discours de Moise. Que retiendriez-vous de plus

important dans chacun d'entre eux ?

La Bible affirme une relation entre pauvreté et fraternité. Pourquoi cette
relation est-elle si difficile de nos jours ? Quelle est votre relation avec les

pauvres ?

62



TABLE 4 — LES LIVRES HISTORIQUES : LE LIVRE DE JOSUE,
LES JUGES ET SAMUEL

4.1- Introduction

Dans cette table, nous étudierons les Livres Historiques, en particulier le Livre de

Josué, le Livre des Juges et les Livres de Samuel.

La séquence des livres de la Bible possédent divers traits d'une longue parabole
historique et l'intérét pour I'Histoire était bien présente dans les livres du
Pentateuque. Mais il est courant d'appeler Livres Historiques I'ensemble qui vient
aprés le Pentateuque. En réalité, il n'est possible de faire une Histoire d'lsraél

dans le sens actuel qu'a partir du moment ou le peuple s'installe a Canaan.

Il nous faut connaitre comment les israélites racontaient leur histoire et surtout
dans quel objectif. Les écrivains de ces récits n'étaient pas des historiens au sens
ou nous l'entendons aujourd'hui. lls n'ont pas voulu satisfaire notre curiosité
historique avec des détails et des précisions. lls souhaitaient mettre en avant que
Dieu intervient dans I'Histoire et sauve lIsraél. Les auteurs essaient, bien plus
qu'une narration d'événements, de découvrir ce qu'ils signifient pour eux, a savoir

découvrir la Parole de Dieu dont ces événements sont porteurs.

Par exemple : I'archéologie nous enseigne que Jericho était en ruines lorsque
Josué l'a conquise, or l'auteur sacré n'est pas un photographe qui capte des
images d'une bataille, mais un prophéte qui cherche la signification de
I'événement. Il ne cherche a pas reconstruire les faits avec précision. En méditant

sur le passé, il cherche une lumiére pour le présent et un espoir pour I'avenir.

Les livres historiques nous disent comment la promesse du salut faite par Dieu a
son peuple se réalise. lls affirment que Dieu est fidéle a sa promesse et que bien
souvent le peuple tombe dans le péché. C'est ce qui est le plus important de

I'histoire biblique.

63



Les livres qui suivent font partie des Livres Historiques :
a) Josué

Il présente l'entrée des hébreux en territoire de Canaan comme s'il allait
solennellement prendre possession de I'héritage qui lui a été attribué. C'est une
construction symbolique, qui ne représente pas entierement les évenements

historiques et réels comme ce que I'on peut voir dans le Livre des Juges.
b) Les Juges

De fait, le livre nous montre une entrée beaucoup plus disperse des tribus dans
Canaan et qui prend possession de I'ensemble du territoire plus lentement. De
plus, il nous décrit les vicissitudes et I'insécurité de la vie que ces tribus menaient

a une époque encore distante de la monarchie.
¢) Ruth

C'est un roman historique situé a I'époque des Juges mais c'est avant tout un livre

contre la xénophobie qui marque des époques plus tardives du judaisme.
d) Samuel

Il est la séquence historiographique la plus représentative et formelle de cette
époque qui avait commencé avec Josué et avec les Juges. Cette séquence
intégre aussi dans un grand ensemble le premier et deuxieme livre de Samuel et
le premier et deuxiéme livre des Rois. Sa rédaction finale semble avoir été
inspirée de la mentalité deutéronomique. Elle prétend faire un examen de

conscience de I'Histoire nationale aprés le désastre de la fin de la monarchie.

Plus tard, les livres 1 et 2 des chroniques reprennent toute I'Histoire d'lsraél
depuis les origines, soit au travers de généalogies et synthéses historiques, soit
en rappelant quelques épisodes qui coincident et d'autres qui sont
complémentaires aux sujets qui avaient été racontés dans ['Histoire

Deutéronomique.

4.2- Josué

a) Promesse, réalisation

64



Quitter 'Egypte voulait dire entrer en Palestine. Les actions sont réalisées sous
l'initiative de Dieu qui respecte prodigieusement ses promesses. Il y a une seule
armée : le peuple de Dieu. Un héros national : Josué (qui, comme Jésus, signifie
« Dieu sauve »). Une foi et une espérance : Dieu est fidéle a ses promesses. Ainsi

se réalise une lente conquéte.

Le Livre de Josué est directement lié a I'Exode. Le peuple d'Israél, pélerin dans le
désert arrive a la Terre Promise. |l faut la conquérir et la distribuer entre les tribus.
Josué est I'élu de Dieu pour mener a bien cette double tache. La pénétration des
tribus fGt lente en ondes massives et dispersées. La conquéte faite
d'escarmouches et d'embuscades, fit laborieuse et sanglante. « Dieu sauve ».

L'union fait la force.

Ainsi le livre conserve toute son actualité. Nous découvrons un message éternel :
Dieu est toujours fidéle & un plan de salut, au sein de I'Eglise, il nous conduit vers
son véritable régne. Sa présence parmi nous, stimule notre courage et notre
responsabilité de chrétiens afin de lutter pour une véritable liberté et une dignité
authentique de 'hnomme. L'Eglise est ce peuple uni par la foi en Christ qui a été

choisi par Dieu parmi d'autres et qui avance vers Lui.
b) La traversée du Jourdain

La traversée du Jourdain est racontée en soulignant le paralléle avec la traversée
de la Mer Rouge : Yahvé interrompt le cours du fleuve Jourdain comme il avait
asséché la Mer Rouge. L'Arche de Yahvé guide le passage comme une colonne
de nuage et de feu. Josué remplit le méme rbéle que Moise dans I'Exode. Tout
comme leur libération de I'Egypte, I'entrée en Terre Sainte est un fait de Dieu dans

le respect de sa promesse (Jos 3, 14-17).

Dans le désert, la circoncision est reprise (Jos 5, 2-5). La manne cesse quand le
peuple entre a Canaan. La Paque est célébrée aprés le deuxiéme passage et
l'alliance du Sinai (Jos 5, 9-11) est renouvelée. Cet événement apparait comme

le baptéme, véritable entrée dans le royaume de Dieu, sa Terre Promise.
c) La conquéte de Jericho

L'auteur sacré reformule d'anciennes traditions et résume de longues années de
pénétration et de conquéte sous forme de narrative qui mélange des éléments de

I'épique national et de la commémoration religieuse. Ainsi, il cherche a montrer

65



que tout le peuple d'Israél a participé et était uni dans la foi en Dieu pour une

construction commune (Jos 6, 1-20).
d) Hymne de foi et victoire

Le récit est un hymne des armées a Dieu. L'auteur sacré veut que auditeurs et ses
lecteurs expriment et renforcent leur foi en Dieu. Jericho sera toujours le symbole
de la résistance inutile du mal et des pouvoirs du monde face a la force

conquérante et transformatrice du pouvoir de Dieu.
e) L'Anathéme

Le « peuple » du Sinai ne pouvait ni adorer les idoles, ni les tolérer sur la terre
gu'ils étaient en train de conquérir. La maniére la plus efficace d'exterminer les
idoles, était d'exterminer ceux qui les adoraient. La malédiction était pour eux un

acte de culte, de service au véritable roi (Jos 6, 21).

Quand Jésus arrive, |l va nous enseigner que I'homme est au-dessus des idoles et
des idéologies, que la méthode n'est pas d'exterminer mais de convertir et de
sauver. Pour Dieu il n'y a ni juifs ni paiens mais des hommes qui sont ses fils et

qui sont appelés a vivre ensemble de forme chrétienne.
f) L'assemblée de Sichem

L'assemblée Sichem a une grande importance religieuse. A Sichem, le Seigneur,
qui s'était manifesté sur le Sinai, est accueilli comme le Dieu de toutes les tribus,

qui acceptent sa Loi, conscients d'étre le peuple de Dieu.

Dieu maintient sa promesse : terre et liberté. Le peuple s'engage a obéir et servir
uniquement ce Dieu. Le peuple et sa conscience, deviennent témoins de
'Alliance. Le témoignage est gravé sur une grande pierre avec des mots qui

doivent étre dans le coeur de chaque membre du peuple (Jos 24, 1-28).

4.3- Le Livre des Juges

Le Livre des Juges est un recueil populaire, incomplet et local des événements qui
avaient été conservés dans les traditions de diverses tribus et qui se sont produits
aprés la mort de Josué et jusqu'a I'apparition de la monarchie. L'auteur de ce livre

utilise ces anciens récits sans qu'ils soient nécessairement liés entre eux, il les

66



organise comme une histoire continue. Ainsi, il veut expliquer est le maitre de
I'histoire. Samuel (1200-1040 av JC), le plus sublime de tous les juges, ne fait pas

partie de ce livre.
a) Les dangers d'Israél

Les groupes d'israélites dispersés sur la terre de Canaan vivent exposés a un
double danger : les peuples voisins qui saccagent leurs champs essayant de les
soumettre (les amalécites et surtout les philistins) et I'attraction séductrice du culte
idolatre de Canaan qui commémorait, lors de fétes champétres, les forces de la

vie et de la fertilité.
b) Les élus de Dieu

Les juges sont des chefs, des héros que le Seigneur a élus pour sauver Israél de
I'oppression de ses ennemis et restaurer la normalité. lls sont des instruments de

la fidélité de Dieu a sa parole.
c) Le Seigneur nous libére et nous sauve

Le livre des Juges est une invitation a découvrir le sens de I|'Histoire, beaucoup
plus que connaitre les détails de ce qui est arrivé. C'est une histoire ou la méme
chose se répéte sept fois : « Israél péche et Dieu juge ; le peuple se convertit et le

Seigneur le libére et le sauve ».

La lecture aujourd’hui de ce livre, nous aide a comprendre que le Seigneur vient

au secours de celui qui l'invoque aussi désespérée que soit sa situation.

4.3.1- Gédéon : la résistance et I'acceptation

Gédéon flt un juge qui libéra les fils d'Israél du peuple de Madian. C'était un
peuple nomade, arabe, des déserts de la Syrie et de I'Arabie. Ce peuple opprimait
Israél en lui volant ses récoltes et aussi ses animaux. lls avaient envahi la partie
centrale de la Palestine et lors d'une de leurs attaques, a Tabor, ils tuérent les

freres de Gédéon.

C'est alors que Gédéon eut une expérience avec Dieu ou I'Ange du Seigneur
I'appela pour libérer Israél. La vocation de Gédéon suit le modéle trouvé aussi

dans les autres personnages bibliques: Moise, Sall, Jérémie. Dieu appelle

67



Gédéon, il refuse. Dieu insiste. La tdche semble humainement impossible. Ainsi.

Le Seigneur promet Sa présence et Son aide (Jg 6, 11-16).
a) On ne peut pas servir deux seigneurs

La premiére mission que le Seigneur confie a Gédéon est d'éliminer les idoles du
cceur de son peuple ; c'est le véritable mal qui détruit la foi et I'unité d'Israél et
c'est une proie facile pour les étrangers. Gédéon se voit obligé de détruire le lieu
sacré et l'idole de sa famille. Son propre pére se convertit et découvre

l'impuissance des idoles (Jg 6, 25-32).
b) Un signe et une victoire du Seigneur

Gédéon demande au Seigneur un signe de sa bénédiction et de son engagement.
Lorsqu'il voit le signe de Dieu, il ne doute plus. Le Seigneur lui fait avoir confiance
en Lui plus qu'en ses propres ressources (Jg 6, 36-39). La victoire contre le
peuple Madian est assourdissante. 300 hommes armés de torches et de
trompettes font fuir une armée bien supérieure en armes et en nombres. La

victoire est reconnue comme celle du Seigneur (Jg 7, 16-21).

4.3.2- Samson

La menace des philistins : les philistins étaient des hommes de la mer issus de I'ile
de Créte. Vers 1200 av JC ils arrivérent en Palestine. Leur culture était
mediterranéenne et ils savaient travailler le métal. Les armes et les chars leur
donnérent I'avantage sur les peuples voisins. La tribu de Dan était sérieusement

menaceée.

Samson était un Nazir (de I'hébreux Nazir ou « consacré ») ce qui désigne une
personne qui fait le voeu d'étre au service de Dieu pour un temps déterminé ou

pour toute la vie.

D'aprés la Bible, ce qui différencie le plus couramment cette personne (homme ou
femme) était le port des cheveux longs jamais coupés et I'abstinence de vin ou de

tout autre aliment a base de raisins.

L'histoire de sa naissance ressemble a celle des autres héros bibliques : Isaac,
Jacob, Samuel, Jean-Baptiste. Sa mére, qui était stérile, le recoit comme un don

de Dieu et le consacre a Dieu comme « Nazir » (Jg 13, 1-25). Samson est ainsi,

68



un serviteur de Dieu, un héros national et religieux, un don de Dieu pour son

peuple en danger et il est capable de donner une continuité a I'histoire du salut.

Il appartenait a la tribu de Dan et fit le 13éme juge d'Israél. La Bible raconte que
Samson flt le juge du peuple d'Israél durant 20 ans (Jg 16, 31) approximativement
de 1177 a 1157 av JC.

Il se distinguait par une force surhumaine qui, d'aprés la Bible, lui était donnée par
I'Esprit Saint de Dieu tant qu'il obéirait au Dieu des Armées. Il subjuguait
facilement ses ennemis et réalisait des actions impensables pour le commun des

mortels.

Cependant, Samson se comporte comme un mauvais Nazir. Il rompt toutes ses
promesses : il boit du vin lors des banquets, il mange des aliments contaminés, il

se lie a des femmes étrangéres et permet qu'on Iui coupe les cheveux.

Selon le texte biblique, Samson tombe amoureux de Dalila, une femme du peuple
philistin, qui le trompe et le livre aux chefs de sa nation aprés avoir découvert que
ses cheveux étaient la source de sa force surhumaine. Les philistins se saisirent

de lui et lui crevérent les yeux. Apres cela, Samson devient esclave.

Samson mit du temps a comprendre son importance. Paradoxalement, cette
découverte a lieu a la fin de sa vie quand il semble ne plus avoir de forces. C'est
alors que Samson se convertit. Sa conversion et sa foi réalisent le miracle. Sur le
point de mourir, il refait le chemin, découvre qui il est et quelle est sa mission.

Ainsi, sa vie et sa mort sont inscrites dans I'histoire du salut (Jg16, 23-31).

4.4- Les livres de Samuel

Le livre est artificiellement partagé en 2 parties : la premiére raconte l'institution de

la royaute, et la deuxiéme présente David, roi d'Israél.

L'histoire, extrémement humaine, racontée dans ces pages englobe prés de 100
ans (1070-970 av JC). C'est une histoire faite de chair et d'os, d'embrassades et
de coups de poignards, d'amis, de serviteurs fidéles et infidéles, de laches,
d'intrigues. On trouve dans ce récit des histoires d'amour, des échecs et des

victoires, des larmes et des joies, des priéres et des célébrations, des péchés et

69



des attitudes de foi profonde. C'est une histoire humaine proche de celle de

chacun de nous.
a) Prétre, juge et prophéte

Samuel réunit sous sa personne les fonctions de plusieurs hommes. Il est prétre. Il
est juge, dans le sens de chef, gouverneur (1S 7, 15-17). Mais avant tout, il est
prophéte, le premier des grands prophétes qui marqueront le chemin de I'histoire
de la Bible.

Un cantique célébra sa venue au monde. Sa mort fat un deuil national. Entre ces
deux extrémités, il a vécu la vie austére et honnéte d'un homme fort et vigoureux
qui, enraciné dans la tradition, a préparé une nouvelle ére au prix de son propre

sacrifice.
b) Une mére consolatrice

Le livre de Samuel commence avec un pélerinage au sanctuaire Silo et avec la
description d'un drame familial. Anne est stérile. Elle se sent rejetée par Dieu et
méprisée par la seconde épouse de son mari. Elle souffre et prie. Elle fait un

voeu : consacrer a Dieu le fruit de son ventre.

La faiblesse de cette femme affligée sert a nous faire comprendre que chaque
enfant est un don de Dieu. La fécondité d'’Anne (comme celle de tant de femmes

de la Bible) est le fruit du pouvoir de Dieu et de la priére (1S 1, 1-28).
c) L'élu de Dieu

Méme si Samuel fat consacré au service de Dieu, il n'avait regu aucune mission
en particulier. Il devait étre appelé. Cet appel le crédibilise comme propheéte (1S 3,
1-20).

En lisant cette page des Saintes Ecritures, il nous faut comprendre que tout
homme doit écouter et interpréter I'appel de Dieu dans sa vie et le suivre aussi
difficile que cela puisse paraitre. N'est-il par important de se sentir appelé a
réaliser quelque chose dans la vie et savoir que les autres attendent cette aide et

en ont besoin ?

70



d) Le désir de la monarchie

Les tribus israélites commencent a ressentir le risque de la dispersion. Il faut les
regrouper. Les pasteurs nomades deviennent des agriculteurs. lls vivent soit des
moments de guerre ou de paix. Les ennemis les plus puissants sont les philistins.
Quand ces derniers menacent I'existence des hébreux, le désir de la monarchie se
fait sentir. Le peuple demande un roi. Il semble préférer la solidité d'une institution
royale a l'insécurité de vivre la foi. Dieu agit avec condescendance. Israél gagne
un roi comme c'est le cas pour les autres nations (1S 8, 1-22). Le premier fat Sadl

puis David et ainsi de suite jusqu'a I'exode (1050-586 av JC).
e) Laroyauté : le signe et la promesse du véritable royaume

Le régne de David sera le signe et la promesse qu'un jour Dieu Lui-méme établira
son régne sur terre et en la personne du Messie : un royaume de vérité et de vie,

de sainteté et de grace, de justice, d'amour et de paix.

Les livres de Samuel ne sont pas seulement la biographie d'un roi aimé de Dieu et
des hommes mais avant tout un message « messianique » et la promesse que le

véritable royaume de Dieu arrivera.

4.4.1- Saiul : élu et rejeté

Le prophéte révéle la volonté divine a Sall : méme s'il est d'origine modeste, il fOt
choisi pour une mission d'une grande responsabilité (1S 10, 1). Aprés une période
initiale de confiance, Dieu « se repent » de I'avoir choisi et le rejette (1S 13, 10-
14).

Il est curieux de constater comme les prophéetes apparaissent soudain aux
moments ou les rois oublient Dieu : pour Sall ce sera Samuel, pour David ce sera
Jonathan, pour Salomon ce sera Aias, pour Achab ce sera Elie, pour Joran ce
sera Elisée, pour Ezéchiel ce sera Isaie, pour Sédécias ce sera Jérémie. Ni la

peur, ni la jeunesse seraient des obstacles a l'intervention et a la voix de Dieu.

71



4.4.2- David

Abraham, Moise et David sont les plus grands responsables du peuple d'Israél : la
graine d'un peuple (Abraham) ; sa naissance (Moise) ; sa majorité (David et son

regne).

L'histoire de David commence quand Dieu I'élit. Il est « oint » par Samuel, il est le
benjamin d'une famille de 8 (1S 16, 1-13). Ainsi, I'histoire de la Bible nous rappelle

que Dieu aime les humbles, les petits et les simples.
a) Le berger lutte contre le guerrier

La lutte de David contre Goliath nous donne une importante legon : la force de
I'nomme n'a aucune valeur face a Dieu. L'intention de cette histoire bien connue
est de montrer que Dieu choisit un nouveau libérateur qui ménera son peuple
Israél (2S 17, 1-57).

b) Le pardon magnanime

David a I'opportunité de tuer Salil dans le campement ou il dormait. Cet épisode
montre un David chevaleresque et noble de cceur. Il sait que le roi est le protégé
du Seigneur. |l refuse de mettre sa main sur lui. L'auteur, avec ce geste généreux
de David, exalte la dignité sacrée du roi en I'honneur de qui est composé ce livre
(1S 26, 6-25).

c) La mort de Saiil et Jonathan

Sall participe a sa derniére bataille contre les philistins et meurt avec son fils
Jonathan, ami de David (1S 31, 1-13). La nouvelle arrive de suite a David. De son
cceur jaillit un chant ou il manifeste une tendresse intense et une sincére
admiration (2S 1, 19-27).

d) David, sacré roi

A Hébron, David est sacré roi de Juda. Toutes les tribus d'Israél vinrent & Hébron
pour le voir. David conclut un pacte avec eux, en présence de Yahve, et ils le
oignirent roi d'Israél. Il commenca a régner a I'age de 30 ans et son regne dura 40
ans (2S 5, 1-5).

72



e) Jérusalem : ville de David

David et ses hommes ont conquis Jérusalem lors d'une action éclair et géniale.
Elle devient aussitét la capitale du régne et son symbole « La, il construisit sa
maison » (2S 5, 5-12). A partir de & le nom de David est uni & Jérusalem.
Salomon y nait. David s'enfuit de la les larmes aux yeux poursuivi par son fils

Absalom. C'est a Jérusalem qu'il meurt et qu'il est enterré.
f) Le transfert de I'arche

Jérusalem sans Yahvé n'est rien. David transfére I'arche de I'Alliance a Jérusalem.
L'arche est le symbole de la foi d'Israél et sera aussi le symbole efficace de I'union
des israélites autour de Yahvé et de David leur roi. Jérusalem, le mont saint,

remplacera le Mont Sinai (2S 6, 1-19).
g) La prophétie de Natan

La voix du prophéte répond a la préoccupation que le roi a de construire une
demeure, a savoir, un temple pour Dieu. Le prophéte annonce au roi que, au lieu
de construire une demeure pour Yahvé, ce sera Dieu qui construira une
«demeure» pour David. Il ajoute : le roi sera « Fils de Dieu» (2S 7, 1-17). A

I'annonce du prophéte, David répond avec une belle priere (2S 7, 18-29).

On comprend que le roi a un réle essentiel : responsable du salut de la nation

devant Dieu. Autour de lui, l'unité politique et religieuse doit étre construite.
h) J'ai péché contre Yahvé !

La faute de David nous enseigne que I'histoire d'un crime sert a nous positionner

de forme adéquate face aux hommes et face a Dieu (2S 11, 1-27).

David fat impressionné par la beauté de Bethsabée alors qu'elle se baignait. I
réussit a la séduire, ce qui était commun chez les rois dans les sociétés, méme si
son acte f(t considéré comme une transgression a la loi de Moise et un péché aux

yeux du Dieu d'Israél.

Pour essayer de cacher sa transgression, David commit d'autres péchés en
exposant a la mort, Uri, I'époux de Bethsabée, lors d'une bataille, réduisant ainsi
ses chances de survie (2S 11). Bethsabée était enceinte de David et aprés la mort

de son mari, elle devint une de ses épouses.

73



Apres cette transgression, Natédn courageusement dénonce le péché du roi contre
Dieu. David clame son repentir avec une lucidité profonde : j'ai péché contre
Yahvé! (2S5 12, 1-25). Dieu pardonne (psaume 51). Son pardon annule la
sentence de mort contre le roi. Toutefois, le bébé qui nait de cette grossesse
adultére meurt sous la justice divine (2S 12, 15-18), ce qui abattit profondément
David tout en restant plongé dans un grand état d'adoration au Dieu éternel pour

sa justice.

Toutefois, David eut 4 autres fils de Bethsabée, dont Salomon qui succéda au
trone d'lsraél (1 chroniques 3, 5).

i) Administrateur et politique

David commence a organiser le régne. Plusieurs fonctions sont définies : chefs
militaires, prétres, secrétaires, ministre de l'information. Grace a des guerres
victorieuses, David rassemble sous son regne quelques tribus et en soumet
d'autres. Pour ceux qui sont aussi vassaux, ils peuvent profiter de I'Alliance de

Dieu.
j) Une lampe qui ne s'éteint pas

Le royaume de David fat si beau qu'lsraél s'en souviendra toujours comme le
royaume idéal, symbole et figue du roi messianique qu'ils attendaient. Dieu ne

laissa pas sa lumiére s'éteindre. Il décide du successeur : son fils Salomon.

Avec lI'annonce de la naissance de Jésus, rappelons qu'il « régnera sur le trone de

David, son pére »

POUR REFLECHIR :

1) Avez-vous compris que, tout au long de I'histoire, Dieu est fidele a son
projet de salut ? Comprenez-vous cela dans votre vie et dans votre vie de

famille ? Quels sont les faits qui vous donnent cette certitude ?

74



2) Quels sont les aspects qui sont mis en avant dans le Livre de Josué ?

Pourquoi ?

3) Lisez et réfléchissez a l'extrait du livre de Josué suivant : 24, 14-24. Quel

est votre choix ? Quel est le choix de votre famille ?

4) Avez-vous compris qu'au long de ['histoire, Dieu élit ou choisit des
personnes pour sauver son peuple ? Comprenez-vous aussi ce choix de
Dieu dans votre vie ? Dans votre vie de famille ? Quelles sont les

personnes qui vous ont le plus aidé a étre fidéle a Dieu ?

5) Quels sont les aspects qui sont mis en valeur dans le Livre des Juges ? Et

pourquoi ?

75



TABLE 5 - LE LIVRE DES ROIS : LE ROYAUME DU NORD ET LE
ROYAUME DU SUD

5.1- Introduction

Dans cette table, nous reverrons les 2 Livres des Rois qui continuent a raconter
I'histoire d'lsraél dans le 2éme livre de Samuel. C'est le méme travail en 2
volumes. Il a été écrit entre 561 et 539 av JC par un auteur inconnu. D'aprées le
texte original et I'ancienne tradition hébraique, ces 2 livres constituérent une seule
ceuvre, qui décrivait I'histoire de la monarchie hébraique a partir du sacre de
Salomon jusqu'a la conquéte et la destruction de Jérusalem par Nabuchodonosor
en 586 av JC.

Nous pouvons clairement distinguer 3 parties :
» Le royaume de Salomon (970-931 av JC),

> L'histoire des royaumes du Nord (Israél) et du Sud (Juda) racontée
depuis la division du régne de Salomon jusqu'a la chute de Samarie,

capitale d'Israél, conquise par les assyriens (721 av JC).

» L'histoire des rois, de la disparition du royaume d'lsraél jusqu'a la chute

de Jérusalem sous I'action de Nabuchodonosor (587 av JC).

Ce livre décrit le comportement des rois d'Israél et de Juda face aux malheurs qui
progressivement frappaient le peuple, comportement dont dépendait la destinée
des israélites. De fait, la plupart de ces rois a fait « ce qui est mauvais aux yeux de

Yahvé ».

Si le livre peut représenter des pratiques variées, il semble surtout faire référence
a la tolérance et a l'acceptation des cultes donnés aux dieux étrangers (1Rs 11, 1-
10 ; 14, 22-24), mais il caractérise aussi les actes de culte a Yahvé réalisés dans
des sanctuaires hors de Jérusalem (1Rs 12, 26-33). C'est surtout le péché de
Jéroboam qui est fréquemment cité (1Rs 13, 34 ; 14, 16 ; 15, 30 ; etc.).

L'histoire Deutéronomique est adepte de la centralisation du culte a Jérusalem.

Pour cela, en plus de David fondateur du temple de Jérusalem, et de Salomon son

76



constructeur, seuls Ezéchiel et Josias, réformateurs du culte dans le sens proposé

par le Deutéronome, y sont objets d'éloges.

Et ainsi, les Livres des Rois, qui par leur theme historique pourraient sembler avoir
peu d'importance pour la pensée religieuse d'Israél, finissent par se trouver au
centre d'une des plus marquantes Théologies de I'Histoire qui donnent un contenu
a la Bible.

Le second Livre des Rois raconte I'histoire du prophéte Eliséee (successeur du
prophéte Elie) et des 2 rois d'Israél et de Juda, donnant ainsi continuité aux
événements racontés dans le 1er Livre des Rois. Il raconte la destruction du régne
d'lsraél, dont le siege se trouve en Samarie, qui tombe entre les mains de I'Assyrie
en 722 av JC, et la miraculeuse résistance du roi Ezéchiel lors du siége par
Sennachérib. Le livre se termine avec la destruction en 586 av JC de la ville de
Jérusalem par Nabuchodonosor, roi de Babylone, qui réduit les juifs en esclavage

et les emmeéne en Mésopotamie, comme I'événement fit prophétisé par Jérémie.

Plus qu'une relation détaillée des événements, ces livres fournissent une réflexion
critique sur I'histoire du peuple et des rois qui le gouvernérent : la fidélité a Dieu
conduit a la bénédiction ; l'infidélité conduit a la malédiction, a la ruine et a I'exil
(2Rs 17, 7-23).

a) Le temple et les prophétes ont un réle important dans cette histoire

Le Temple est le lieu de réunion de tout le peuple pour la rencontre avec Dieu. La
réforme de Josias cherche a réunir a nouveau tout le peuple autour du culte dans
le Temple (2Rs 22 et 23).

Les prophétes sont ceux qui maintiennent vivante la conscience du peuple, qui le
surveillent dans les relations sociales et sont aussi les grands critiques de l'action
politique des rois. Leur intention de faire respecter la justice et le droit est toujours
au premier plan, et ils s'occupent autant de la religion que de la morale et de la
politique ; en effet tout doit étre soumis a Dieu, le seul roi du peuple (Is 6, 5 ; Is 44,
6; Zc 14, 16).

77



b) L'infidélité, la punition et I'espoir

Il'y a des moments brillants comme la construction et le temps passé au temple de
Salomon. Il y a de grands personnages tels que Elias et Elisée. Il y a des rois

réformateurs et pieux tels que Josaphat, Josias et Ezéchiel.

Les grands prophétes de Juda et d'Israél font leur apparition mais la description de
la décadence graduelle de la nation en est le fil conducteur. A la fin du livre, la
catastrophe est compléete. Le roi, le temple et la ville sainte disparaissent. L'exil
vers une terre étrangere est la dure réalité. Méme si Israél fit infidéle a I'Alliance,

la punition vécue est un appel a la conversion et a I'espoir.

Quand le réve de la royauté temporelle échoue, il sera possible d'inspirer I'idée du
regne de Dieu dans l'esprit des pauvres. Un pauvre sauvera les hommes du
péché. L'espoir des hommes en un regne temporel est modifié par I'attente du

Messie.

5.2- Salomon : 2 noms significatifs

Le second fils de David et Bethsabée recoit 2 noms a la naissance. Sa mére
I'appelle Salomon, c’est-a-dire, le « riche de paix ». Le prophéte Nathan l'appelle
Jedidia ce qui signifie « aimé de Yahvé ». Les faits confirment la pensée de
Bethsabée : son fils deviendra un roi plus pacifiste et opulent que croyant.

« L’aimé de Yahvé » sera fréquemment infidéle au Seigneur.
a) Quelques caractéristiques de Salomon

Sage, il commence comme un jeune prudent qui n’aspire pas aux richesses mais
a la sagesse pour gouverner. Conseillé par Nathan, le roi agit avec sagesse et

sens de la justice.

En vérité, le Seigneur est avec lui. Sa réputation de roi sage se répand amplement
parmi ses contemporains. Toute la sagesse d’Israél est la bienvenue pour son
prestige et divers livres de la Bible, méme écrits des siécles plus tard, citent son

nom. Il encourage I'activité littéraire et ouvre la porte a des courants étrangers.

Politicien, Salomon conserve les territoires conquis par David, cependant il ne les
fait pas grandir. Salomon n’est pas un guerrier. Il préfére une politique de co-

existence pacifique et commerciale. Pour arriver a ses fins, le roi se marie avec

78



des princesses étrangéres, augmentant son harem jusqu'a des limites

insoupgonnables.

L’administration se développe. Le pays est divisé en 12 districts responsables de
'apport de main d’ceuvre nécessaire chaque mois pour les grands travaux. Dans
I'économie, il crée une flotte de navires qui parcourent les mers. La richesse issue
du commerce avec 'Egypte et la Syrie se déplace vers Jérusalem. L’économie est
florissante mais le peuple n’en profite pas. Les dépenses pour le palais sont
énormes. Le peuple se voit opprimé et surchargé avec les imp6ts qui peu a peu
'appauvrissent alors que les trésors du palais augmentent. Ainsi, la monarchie
récemment constituée, au lieu d’unir le peuple, provoque lentement sa division a
cause des abus de la cour et des coutumes religieuses contraires a la foi d’Israél

des femmes du roi.

En tant que constructeur, il continue un des projets que David lui a légué:
construire le temple. Dans ce domaine, il est également génial et excessif. Non
seulement il s’engage avec enthousiasme dans la construction de 'un des plus
beaux et célebres temples du monde mais il construit également un magnifique
palais et des fortifications pour la ville. Une fois le temple terminé, il représente la
fierté de la foi d’Israél. Salomon introduit un culte courtisan et les prophétes
doivent lutter pendant de longues années contre cette religiosité contraire a la foi

primitive d’Israél.

Dans le domaine littéraire, durant les temps de paix, Salomon organise sa cour
dans le style de celle du Pharaon. Les scribes y occupent un réle important.
Entrainés a l'art de I'écriture, ils sont aussi des hommes cultivés qui apprennent
I'art de diriger leur vie avec droiture. Leur connaissance est considérée un don de
Dieu. L’histoire sacrée juive ou la tradition javiste est sans doute le résultat de leur

travail.
b) Nous ne pouvons pas servir 2 Seigneurs

Salomon ne méritait sans doute pas tout le prestige et la célébrité par lesquels il
est rappelé dans I'histoire. Il a sacrifié la foi au profit de la splendeur de la cour, la
liberté du peuple de Dieu au profit de la tyrannie de ses golts personnels. La

conclusion peut étre la suivante : « Vous ne pouvez pas servir deux Seigneurs ».

79



En divisant le royaume, Salomon exploite son peuple et arrive a contenir la
rébellion qui germe et qui explose a sa mort. Son fils, un politicien stupide,
provoque la fracture du royaume en 2. Les tribus du Nord se séparent. L’'union du

royaume aura duré a peine 70 ans.

5.3- L’histoire sacrée du sud (tradition javiste)
a) L’origine

Elle commence avec les scribes et les sages de la cour du roi Salomon. Cette
tradition a continué avec les premiers successeurs dans le royaume de Juda. On
l'appelle la tradition Javiste puisque dés le début, Dieu est appelé Yahvé (le
Seigneur). L'auteur recueille des traditions de différentes origines : histoires du

royaume et des chefs de clans qui avaient vécu a Canaan.

A partir de toutes ces histoires, il arrive a en faire une histoire unifiée ou son
regard de croyant comprend l'intervention de Dieu. De plus, grace a des récits
théologiques et non historiques, il présente les origines du monde et de ’homme

en montrant I'unité du projet de Dieu.
b) Soutien a la royauté

La tradition javiste est au service de la royauté et elle montre que la promesse de
Dieu faite au patriarche, se réalise. Le roi, fils de David et fils de Dieu, a le réle de

lieutenant de Dieu et de constructeur de I'unité politique et religieuse de la nation.

Toutefois, simultanément, le javiste critique la royauté et appelle a I'ordre : le roi

n’est pas un monarque absolu mais il est au service de Dieu et de son peuple.
c) Quelques caractéristiques javistes

» Bon narrateur : c’est un merveilleux conteur d’histoires. Ses récits sont
d’'une grande vivacité, toujours concrets et emplis d’images. Dieu est
souvent représenté comme un homme (anthropomorphisme). Dans le
récit de la création, Dieu apparait successivement comme jardinier,
potier, chirurgien, tailleur. C’est sa maniére de parler de Dieu et de

’lhomme et ainsi il se révele un profond théologue.

80



» Un Dieu trés humain qui chemine avec Adam en ami (gn 2). |l s’invite a
manger chez Abraham et fait des affaires avec lui (gn 18). L’homme Le

cétoie familierement et Le rencontre dans sa vie de tous les jours.

» Un Dieu différent qui est le maitre : il ordonne ou interdit (gn 3, 16). Il a
un projet pour I'histoire : sa bénédiction doit rendre son peuple heureux
et a travers lui, le bonheur s’étend a tous les autres peuples (c’est une

universalité incroyable pour I'époque).

» Un Dieu toujours prét a pardonner. L’homme doit répondre a cet appel
de Dieu, il doit Lui obéir. Le péché de I'homme consiste a vouloir
supplanter Dieu. Ce péché va attirer la malédiction sur ’homme : Cain,
le déluge, la Tour de Babel. Mais Dieu est toujours prét a pardonner,
principalement face a la priére des intercesseurs comme Abraham (gn

18) ou Moise (ex 32, 11-14), et a renouveler sa bénédiction.
d) Le royaume de Juda
> Lalocalisation géographique

Juda est un petit royaume localisé entre Israél et le territoire des philistins
occupant les collines autour de Jérusalem et du désert de Negev. lIs vivent
de I'agriculture, de la vigne, des oliviers et de I'élevage, principalement de

I'élevage de moutons mais aussi du commerce avec I'Assyrie et 'Egypte.
» La situation politique

La situation politique souffre des transformations qui ont lieu aux alentours.
Durant une bonne partie de cette période, les grandes puissances, 'Egypte

et 'Assyrie ne sont pas trés fortes.

L’action politique et militaire se concentre sur le territoire de Canaan : luttes,
alliances, échecs, victoires, entre les petits royaumes de Juda, Israél et

Damas.
» Politique internationale

A partir de 745 av JC, la situation change de direction avec le retour de
I'Assyrie sur la scéne politique. Pour lui résister, Damas et Israél s’allient et
veulent forcer Juda a s’allier a elles. C’est la guerre syro-éphraimite,

époque des oracles du prophéte Isaie. Le jeune roi de Juda, Acaz, préféere

81



demander de l'aide au roi d’Assyrie. Il entre et prend Damas en 732 av JC
et la Samarie en 722-721 av JC.

e) Juda entre 721 et 587 av JC

> Ezéchiel, fils de Acaz, malgré les conseils d’lsaie, établit une politique
complexe d'alliances avec 'Egypte et avec un roi de Babylonie qui se
rebelle durant un certain temps contre I'Assyrie. En 701 av JC,
Sennachérib, le nouveau roi assyrien, lance une campagne contre Juda.
Ezéchiel fortifie sa capitale et fait creuser un tunnel pour apporter de
'eau a sa forteresse. Sennachérib assiege la ville et ensuite, leve le

siege en se contentant du paiement d’un lourd tribu.

» Manassé, roi violent et impie, régna 45 ans, se soumettant servilement
au roi d’Assyrie, Assurbanipal. Mais a la fin de son régne, les choses
commencent a changer : une nouvelle dynastie apparait en Babylonie ;
les Médes, dans I'lran d’aujourd’hui, gagnent du pouvoir ; 'Egypte se

réveille a nouveau.

> Josias régne sur Jérusalem prés de 30 ans. Durant son régne, en 622
av JC, un rouleau contenant les diverses lois de I'ancien royaume du
Nord est découvert dans le temple; ce rouleau deviendra le
Deutéronome. Ce document servira de base a la réforme que Josias
entreprend avec un objectif politique et religieux (2R 22-23). Une
nouvelle génération de prophétes, Sophonie, Nahum, Habacuc et en

particulier Jérémie, préche a cette époque-la.
f) La chute de Ninive

En 612 av JC, Ninive, la capitale Assyrienne, est prise. Tous les peuples du
moyen-orient applaudissent la chute de I'ennemi. lls n'ont pas compris que, en
vérité, le pouvoir change de cété. La premiére préoccupation du général

triomphant, Nabuchodonosor, est de partir en campagne contre 'Egypte.
g) La conquéte de Jérusalem

En 597 av JC, Jérusalem est prise et s’ensuit la déportation du roi et d’'une partie
de ses habitants. Parmi les déportés se trouve Ezéchiel, un prophéte prétre.

Nabuchodonosor avait installé a Jérusalem un roi a sa solde. Cependant juste

82



aprés, le monarque babylonien quitte Jérusalem et le nouveau roi sallie a
I'Egypte. Nabuchodonosor est furieux et reprend possession de la ville pour la
détruire et brller le temple et I'arche de lalliance, finissant par déporter les

habitants vers la Babylonie. Ainsi finit le royaume de Juda.
h) L’activité littéraire
Les lévites du Nord se réfugient a Jérusalem emportant la littérature écrite durant

le régne, parmi lesquels : I'histoire sacrée du Nord (tradition Eloiste), 'ensemble

des lois et les oracles des prophétes.

Toutefois, pendant un siécle ils sont oubliés dans la bibliotheque du temple. lls
seront seulement retrouvés a I'époque de Josias qui en fera la base de sa

réforme.

Les scribes du Sud réalisent la fusion des 2 histoires : I'histoire juive (javiste) et
celle du Nord (Eloiste). Cette fusion, parfois appelée jéoviste (Je), apparait

comme le patrimoine commun des tribus du Nord et du Sud.

La réforme de Josias devient le Deutéronome. A la lumiére de I'enseignement
découvert dans le Deutéronome, commence l'organisation des traditions sur
Josué, Les Juges, Samuel et Les Rois. Pour terminer, les oracles des prophétes
Sophonie, Nahum, Habacuc et Jérémie sont rédigés. Nombre de psaumes sont
composeés et ainsi la réflexion des sages continue, tout particulierement aprés la

mort du roi Saint, Josias.
i) Caractéristiques du Deutéronomiste

L’auteur ne se contente pas seulement pas d’enseigner, il veut aussi convaincre et
conduire a l'obéissance. |l effectue de nombreuses répétitions comme par
exemple : le Seigneur, ton Dieu; écoute, rappelle-toi Israél; garde les

commandements, les lois et les coutumes.

Le « vous » et le « nous » : c’est, sans aucun doute, un signe de 2 étapes dans sa
rédaction. Dans le livre actuel, cela se convertit dans I'affirmation que le peuple
est un (il peut le vouvoyer), et que tout le peuple conserve sa personnalité

(lorsqu’il dit « nous »).
j) Quelques idées centrales

> Yahvé est le seul Dieu d’Israél.

83



» Il a choisi un peuple. En réponse a cette élection, le peuple doit aimer

Dieu et respecter ses commandements.

» Dieu lui a donné une terre, mais avec la condition que le peuple Lui soit

fidele : « rappelle-toi aujourd’hui de l'alliance ».

» C’est surtout dans liturgie ou le peuple, I'assemblée convoquée par Dieu

comme dans le Sinai, se rappelle de la Parole de Dieu et L’écoute.

5.4- L’histoire sacrée du Nord (tradition Eloiste)

a) L’origine
Les tribus du Nord se séparent de Jérusalem et de son roi, successeur de David.
Mais elles possédent le méme passé, les mémes traditions. Comme dans le
royaume de Juda, mais 2 siécles plus tard, peut-étre vers 750 av JC, ces
traditions furent écrites pour composer I'histoire sacrée du Nord. Elle est connue

comme la tradition Eloiste car Dieu est de nombreuses fois appelé Eloim. Elle

commence avec le récit de I'alliance avec Abraham.
b) Un contexte différent

Méme s’il s’agit de la méme histoire qui fut écrite dans le Sud, elle devient

distincte en raison du contexte différent :

» La division politique assume immédiatement la scission religieuse. lls
ont la tentation d’adorer le dieu Baal ou tout du moins d’accepter Dieu et

Baal.

» Pour maintenir la véritable foi, le Nord ne peut pas compter sur le roi qui
n’est pas un descendant de David et qui ne soucie ni de la dégradation

de la foi nationale, ni de 'augmentation progressive du paganisme.

> Les prophétes rappellent énergiquement qu’il n’existe qu’une alliance

possible : celle que Dieu a fait avec son peuple.

» Les écrivains qui racontérent cette histoire, ont recherché I'esprit des

prophétes et des sages.

84



c) Caractéristiques de la tradition Eloiste

d)

>

Dieu est distinct de 'homme : I'Eloiste évite de parler de Dieu de la
méme maniére dont on parle de 'homme. Ce Dieu hors d’atteinte est
révélé au moyen de réves. Quand |l parle personnellement, Il le fait au
moyen de théophanies ou d’apparitions splendides : une nuée, des
flammes, un mont. Il n’est pas possible de se faire une image de la
divinité.

Le sens moral : les questions de moralité sont présentes et le sens du
péché est valorisé. La loi se soucie du respect de I'Alliance. La loi
donnée par Moise se soucie moins de la maniere de célébrer le culte

que de la morale liée au devoir envers Dieu et envers son prochain.

Le véritable culte consiste a obéir a Dieu et a respecter I'Alliance. |l faut
refuser toute alliance avec de faux dieux. Dieu est un seul et ne peut
tolérer la concurrence des idoles. La « crainte » de Dieu doit maintenir
les personnes dans I'Alliance (crainte ne signifie pas avoir peur, mais le
respect allié a la confiance, en respectant les normes morales dictées

par Dieu).

Le courant prophétique : les véritables hommes de Dieu ne sont ni les
rois ni les prétres, mais les prophetes. Moise est le porte-parole
(prophéte) du Seigneur par excellence. La mémoire de ses actions et de

ses enseignements est continuellement présente.

Le royaume du Nord-Israél (935-721 av JC)

>

La situation géographique

Le royaume du Nord occupait les collines de la Samarie avec des

vallées vertes et quelques plaines. La capitale est Samarie. Les relations

commerciales avec les princes cananéens du Nord (le Liban et la Syrie

actuels) étaient faciles, ce qui explique en partie, la situation économique et

religieuse du pays.

>

La situation économique

La prospérité du pays peut étre observée par la description des maisons

de la Samarie, maisons dont les murs sont décorés avec de |'ébéne et de

85



l'ivoire comme le raconte le Prophéte Amos (Am 3, 12; 5, 11; 6,4). Cette
situation est due a une injustice sociale ou quelques riches exploitent les

pauvres.
» La situation religieuse

Plus que Juda, Israél est en contact avec les cananéens qui vivent sur
leur territoire et avec les princes de Tiro, de Sidon et de Damas. Israél est
tentée d'adorer Yahvé alors qu'ils servaient Baal. Pour éviter que son
peuple ne se rende au temple de Jérusalem, Joroboam construit deux
taureaux a Dan et Béthel (Rois 1, 12, 26), probablement comme pied
d'estal pour que le véritable Dieu, Yahvé, se fasse présent. Toutefois,
comme le taureau était le symbole de Baal, le danger de l'idolatrie était

grand.
» La situation politique

Le systéme monarchique établi par David et Salomon continue en
Israél. Cependant, les rois ne sont pas des descendants légitimes de David.
Parmi les 19 rois qui régnérent, 8 furent assassinés. Le roi n'était pas,
comme en Juda, la garantie de I'unité du peuple ni son représentant devant
Dieu. En Israél, ce sont les prophétes Elie, Elysée, Amos et Osée qui

prennent ce réle en s'opposant frequemment aux rois.
» La politique internationale

Israél s'engage intensément dans la politique de I'époque. L'Egypte était
alors en décadence. La puissante Assyrie faisaient des insertions
fréquentes dans Canaan. Damas était tantét ennemie, tantét alliée. En 732
av JC I'Assyrie prend possession de Damas puis occupe la ville de Samarie
en 721 av JC. Une partie des habitants est déportée vers I'Assyrie. C'est la

fin du Royaume du Nord.
» L'activité littéraire
A partir du IXéme siécle av JC, les traditions sur Elie, que I'on peut

trouver dans les livres des Rois 1 et 2, sont écrites, ainsi qu'environ 750

écrits d'Elisée (2R 3, 9). Les paroles d’Amos d'Osée furent aussi mises par

86



écrit. Vers 750 av JC, I'histoire sacrée du Nord est également rédigée, c'est

ce que nous appelons « la Tradition Eloiste ».

Finalement un ensemble de lois commence a étre formé pour adapter la
|égislation ancienne a une nouvelle situation sociale. Fortement influencés par le
message des prophétes, en particulier Osée, ces ensembles de lois vont devenir

le noyau du Deutéronome.

5.5- Les Prophétes
a) Etre Prophéte

Il ne s'agit pas de quelqu'un qui annonce le futur mais plutdt de quelqu'un qui parle
au nom de Dieu, qui fut introduit dans le projet de Dieu « Mais le Seigneur Yahvé
ne fait rien qu'll n'en ait révélé le secret a ses serviteurs les Prophétes (Amos 3,
7).

b) Un homme de son temps

Le Prophéte est capable de voir tout ce qui fait barriere au projet de Dieu. Il est
loin d'étre un réveur sans contact avec la réalité, il a un sens trés aigu de son
époque. Les prophétes clament les injustices et fortifient la foi et I'espoir du

peuple. Pour chaque situation, il a une parole opportune.
c) Il découvre la parole de Dieu

Le prophéte découvre la parole de Dieu dans sa vocation et dans sa vie. Sa
vocation est cruciale : c'est le moment ou il fait I'expérience de Dieu. Cela peut se
produire lors d'une visite au Temple comme pour Isaie ; dans la priére continue

comme pour Jérémie ; dans un amour malheureux comme pour Osée.

A la lumiére de cette expérience de Dieu, aussi bien dans les principaux
événements politiques que dans le quotidien, la Parole est révélée et permet de
faire une lecture des signes des temps. A partir de ce moment-1a tout lui parle de

Dieu.

De cette maniére, il nous enseigne a interpréter dans notre vie, cette méme Parole

qui continue a nous interpeler.

87



d) Il annonce la parole de Dieu

Les prophétes s'expriment par la Parole : les oracles (ou déclarations faites au
nom de Dieu), les exhortations, les récits, les priéres. lls s'expriment aussi a

travers des actes. Les gestes prophétiques révélent la Parole et sa réalisation.

Si les prophétes formulent des paroles d'exhortation, de menace, de censure ou
de promesses, c'est toujours dans le but que le peuple se tourne vers Dieu.
Fondamentalement, les oracles annoncent le salut de Dieu. Le prophéte I'attend

avec espoir.
e) Il réveille et soutient le peuple

« Anticiper » et « prévoir » l'avenir, n'est pas le réle du prophéte. Le prophéte
souhaite se consacrer, « voir » et « annoncer » le projet de Dieu. Si parfois il
s'arréte sur le passé, c'est pour s'assurer que Yahvé peut renouveler de maniére

continue son soutien au peuple et lui ouvrir un nouvel avenir.

Il dénonce vigoureusement l'injustice, l'idolatrie et tout ce qui peut empécher le
projet de salut de Dieu. En bon lutteur, il ne pointe aucune arme contre I'adversite.
Sa lucidité et sa clairvoyance lui font sentir a I'avance les catastrophes futures qui

se dessinent dans le présent.

Sa finalité est d'éveiller, de soulever et de soutenir le peuple dans le but de le

maintenir dans I'Alliance.

5.5.1- Les prophétes du Royaume du Sud
5.5.1.1- Isaie
a) Poéte, politicien et prophéte

Isaie préche a Jérusalem entre 740 et 700 av JC. Grand poéte et politicien
intelligent, mais avant tout prophéte, il a eu une grande influence a son époque.
Deux siecles plus tard, quelques disciples rappelérent sa mémoire et ajoutérent

son oceuvre aux leurs.

Aussi, il faut distinguer plusieurs ceuvres dans le livre : Is 1-39 est en partie
l'oeuvre d'Isaie; Is 40-55 appartient a un autre disciple du temps de l'exil

(Deutéro-Isaie) ; Is 56-66 est d'un autre disciple post-exil (Trito-Isaie).

88



b) La situation politique

La situation politique a I'époque d'lIsaie est fort complexe. Les deux royaumes de
Jérusalem et de la Samarie profitent de la prospérité (tout du moins pour les
riches qui exploitent les pauvres !), mais I'Assyrie commence sa menace. En 734
av JC, les rois de Damas et de Samarie veulent obliger Jérusalem a entrer dans
une coalition contre I'Assyrie. Cette guerre syro-éphraimite fut la scéne des

principaux oracles d'lsaie.
c) Lavocation d'Isaie

La vocation d'Isaie (Is 6) explique son message. En arrivant au temple, il fait
I'expérience de la présence de Dieu. |l prend conscience qu'il n'est rien de plus
qu'un homme et qu'il est pécheur ; il se sent perdu. Mais Dieu le soutient et le
purifie. Isaie comprend que le plus grand péché est I'orgueil (c'est vouloir vivre par
soi-méme, vouloir devenir Dieu) et que le salut est la foi (se livrer totalement et

humblement a Dieu dans une confiance totale).
d) Une pierre sur le chemin

Dieu est comme un énorme rocher sur le chemin. Le peuple doit choisir : I'orgueil
est d'entrer en collision avec cette pierre et de trouver la mort (Is 8, 14-15) ; la foi
est de s'appuyer sur cette pierre (Is 10, 20-21), cette pierre qui représente aussi le
Messie (Is 28, 16). Méme si ce préche a entrainé la formation d'un petit groupe de
fideles (Is 6, 9-11), il a aussi, malheureusement, provoqué le durcissement des

cceurs de certains.
e) L'attitude du roi Achaz

Isaie est originaire de Juda. Pour lui, le roi, fils de David/Fils de Dieu, est la
garantie de la foi du peuple et son représentant devant Dieu. C'est pour cette
raison que le manque de foi du roi Achaz lui fait mal (734-727 av JC). Ce dernier,
devenu fou avec la coalition Damas-Syrie, sacrifie son fils a de faux Dieux (2Rois

16, 3) mettant ainsi en danger la promesse de Dieu a David.

89



f) La jeune épouse est enceinte

Isaie vient annoncer que Dieu, malgré tout, maintiendra sa promesse, et qu'un
autre enfant est en chemin grace a la grossesse de sa jeune épouse. Isaie place
tout son espoir dans cet enfant, le petit Ezéchiel, Emmanuel, Dieu avec nous (Is
7). Quand Ezéchiel accéde au tréne, il devient un fils de Dieu. Isaie chante I'ére de
la paix qui se profile (Is 9) et célébre a I'avance la venue du véritable Fils de David

qui viendra un jour rétablir la paix universelle (Is 11).

5.5.1.2- Jérémie
a) La situation

Jérémie a vécu les terribles tragédies qui se sont abattues sur son peuple en 597
av JC et ensuite, en 587 av JC. De plus, il les avait prévues et avait essayé de
préparer le peuple insouciant qui en fait I'a persécuté. Jérémie, homme timide et
violent, délicat et terrible, passe sa vie a précher la religion de la foi en Dieu, de la

fidélité intérieure et de l'alliance gravée dans le cceur.
b) L'appel du prophéte

La vocation de Jérémie est une histoire d'une sincérité extraordinaire. Le prophéte
parle a la premiére personne de la fagon dont il a été appelé par Dieu, comment il
Lui a résisté et comment Yahvé le confirme dans la mission et lui promet la
protection. Jérémie est appelé a étre un messager de Dieu: c'est un service
inespéré auquel il était destiné depuis le ventre maternel (Jr 1, 4-19). La parole de
Dieu est un feu dévorant, qui est renfermé dans ses os « Tu m'as séduit, Yahvé,

et je me suis laissé séduire » (Jr 20, 7).
c) Le début de sa mission

Jérémie commence a précher a I'époque du roi Josias. Son préche n'est pas si
différent de celui des prophétes antérieurs. |l souhaite que son peuple prenne
conscience qu'il est sur le mauvais chemin. Le peuple avait abandonné Dieu ; il

devrait retourner a Dieu, se convertir.

90



d) La situation politique

En 605 av JC, le roi babylonien Nabuchodonosor, arrive a Jérusalem qui se
soumet a lui. Jérémie comprend que I'ennemi viendrait du nord, de la Babylonie. II
pressent le désastre et prépare son peuple. Jérémie donne « un sens » a cet
événement destructeur avant qu'il ne se produise et c'est cela qui, en partie, va
permettre au peuple de vivre I'exil avec foi et espoir, sans tomber dans le malheur

mais plutét en y trouvant un nouveau sens a la vie.
e) La figure de Jésus-Christ

Jérémie vit le drame de la destruction de son peuple. Il veut rester jusqu'au bout
avec ceux qui souffrent a cause de leur infidélité. Persécuté par les rois, les
prétres, les faux prophétes et méme par sa famille, il connatt la prison, la torture et
l'injure d'étre appelé traitre de la nation. Il a ressenti I'échec de son préche jusqu'a

la fin.

Il est mort dans l'exil forcé, étant le témoin de I'apostasie de beaucoup d'exilés.
Cependant, sa parole perdure. Une telle souffrance, supportée par le prophéte
avec une admirable patience et force, est humainement insupportable. De ce fait,
il devient dans I'Ancien Testament, une des figures les plus vivantes et profondes
de Jésus-Christ.

f) Les actes prophétiques

Comme tous les prophétes, mais certains plus que d'autres, Jérémie préche avec
ses actions aussi bien qu'avec ses paroles. Ces événements symboliques sont
souvent bien plus qu'une simple annonce. En quelque sorte, ses actions rendent

présent ce qui avait déja été annoncé antérieurement.
Dans ce sens, le geste de Jésus lors de la céne est aussi un acte prophétique.
g) Le livre de Jérémie

Le livre de Jérémie est une collection de beaucoup d'écrits. Il ne fut pas écrit en

une seule fois mais de forme graduelle.

Il englobe des dires du prophéte et sa biographie : une histoire douloureuse peut-

étre écrite par Baruch, secrétaire et compagnon de Jérémie.

91



Ces dires et cette biographie, sauvés de la catastrophe de Jérusalem, deviennent
un trésor pour les exilés : tout ce qui avait été dit se réalisa. Les juifs, durant I'exil,

méditérent sur ces paroles comme un nouveau message de Dieu.
Mettons en relief ces textes :
» La véritable religion

Le peuple pratique sa religion d'une certaine maniére : il vénere I'Arche de
I'Alliance, il va au temple, il offre des sacrifices, il respecte le samedi et circoncise
les enfants. Il pratique mais le coeur est absent de ces pratiques. Il croit qu'en
respectant les rites extérieurs, Dieu doit et le protéger et protéger la ville sacrée de

Jérusalem.

Le peuple fait de sa pratique une garantie qui le dispense d'aimer. Jérémie
prophétise que Dieu va détruire toutes ces fausses garanties : I'Arche de I'Alliance
(Jr 3, 16), le temple (Jr 7, 1-5; 26) et Jérusalem (Jr 19) car, Dieu ne demande pas
la circoncision externe de la chair, mais celle du cceur (Jr 4, 4 ; 9, 24-25). Ces
attaques ressemblent tellement a des blasphémes que Jérémie échappe a la mort
de justesse. Ainsi, cela présage les attaques de Jésus contre nos pratiques vides
de sens.

> La nouvelle Alliance

Le chapitre 31 est le point culminant de son message. Au-dela du malheur, il
préche l'espoir : Dieu pardonne et fait de bonnes choses. Jérémie annonce une

nouvelle Alliance qui est différente de I'Alliance renouvelée.

Elle est nouvelle car la loi de Dieu ne séjourne plus hors de son peuple, elle n'est
plus gravée dans la pierre ou écrite dans un livre mais sera une force intérieure,
incrustée dans le cceur de I'hnomme et qui rend possible I'amour humain. Elle est
nouvelle car Dieu offre son pardon de maniére définitive. L'homme se sentira
membre du Peuple de Dieu « pardonné ». Jérémie ignore quand et comment cela

se réalisera.

Nous savons que c'est une réalité actuelle, au cours de laquelle Jésus en buvant
le vin dit : « Voici le calice de la Nouvelle Alliance, scellée par mon sang qui sera

versé pour vous et pour la rémission des péchés ».

92



5.5.2- Les prophétes des royaumes du Nord
5.5.2.1- Elie
a) Mon Dieu est Yahvé

Tout comme Nathan a Jérusalem, Elie ne laissa rien écrit. Il est toutefois, avec
Moise, la grande figure de la loi juive. Saint Luc présente Jésus comme le nouvel
Elie. Le sens de son nom fut découvert sur le Mont Sinai ou il a d0 se réfugier. ||

signifie : Mon Dieu est Yahvé !
b) Affronter l'idolatrie

Elie apparait au IXéme siécle av JC pendant le royaume d'Achab (874-852 av JC).
Le roi s'est marié avec Jézabel, la fille du roi de Tiro. Ce partenariat a contribué a
la prospérité d'Israél ; toutefois, Jézabel apporte sa religion, ses dieux Baals et ses
prophétes. Le peuple adore Dieu mais sert Baal. Dans cette situation, Elie est
I'hnomme de Dieu qui se place avant le roi en annoncgant le chatiment du a

I'idolatrie : une sécheresse dévastatrice.
c) La foi sans partage

Elie a été l'acteur du sacrifice du Carmel (1Rois 18) forcant le peuple et le roi
Achab lui-méme a choisir entre le Dieu vivant et personnel qui intervient dans
I'histoire, et les forces naturelles divinisées telles que Baal.Tout comme Elie, nous

devrions croire sans voir, comme Dieu le demande.
d) Son intimité avec Dieu

Sa vision de Dieu (1Rois 19), comme celle de Moise, est le modéle de vie
mystique. Mais Elie continue a étre un homme comme nous tous, découragé,
ayant peur. Dans sa priére, comme Moise le fait aussi, il n'appelle pas a des
effusions mystiques, mais parle a Dieu de sa mission. Il n'entre pas en contact
avec Dieu a travers des forces de la nature divinisées, mais a travers le silence.

Dieu se manifeste par une brise légére (1Rois 19, 11-14).
e) Le défenseur des pauvres

Il défend les pauvres face au roi et aux puissants (comme dans la vigne de Nabot,
1Rois 21). Achab, sur les conseils de son épouse, s'auto-attribue les pouvoirs

absolus, il se croit au-dessus des lois et tue pour voler. Elie lui fait voir ses crimes

93



et lui annonce tous types de malédictions. Alors, le roi se repend et regoit le

pardon de Dieu.
f) Son universalisme

Comme il croit en un Dieu sans partage et qu'il se laisse conduire par I'Esprit, il est
libre pour diriger les gentils, (la veuve de Sarepta: 1Rois 17). Il demande aussi

une foi inconditionnelle a la femme paienne.
g) L'ascension d'Elie (2Rois 2)

Comme son tombeau était inconnu, on pensait qu’il avait été emmené prés de
Dieu en ascension. Luc va profiter de ce texte pour son récit sur 'ascension de
Jésus (Actes 1, 6-11).

Elysée, qui voit Elie dans son ascension, regoit son esprit pour continuer sa
mission. Le méme Esprit de Jésus est recu par les disciples qui L’'ont vu monter

aux cieux.

5.5.2.2- Amos
a) Respecter la justice

Durant la splendeur de La Samarie et sous le regne du Roi Jéroboam II, Amos,
berger originaire de Téqoa, ville prés de Bethléem, est envoyé par Dieu vers le
Nord. Précheur populaire et au parler facile, il est impressionné par le luxe des

maisons, et plus particulierement par l'injustice des riches (Am 2, 6-16 ; 8, 4-8).
b) Le prophéte

Amos est prophéte, il parle de sa vocation a 2 occasions (Am 7, 10-17, 3, 3-8). Un
prophéte est celui qui entre dans le projet de Dieu et qui, a partir de ce moment-1a,
voit tout sous cet angle, essayant d'interpréter ce mystére dans la vie et dans les

événements.
c) La doctrine sociale

Sa doctrine sociale se base sur I'Alliance : “Ecoutez cette parole que Yahvé
prononce contre vous, enfants d'lsraél, contre toute la famille que j'ai fait monter
du pays d'Egypte ; je n'ai connu que vous de toutes les familles de la terre, c'est

pourquoi je vous chatierai pour toutes vos fautes” (Am 3, 1-2). Si Dieu punit c'est

94



pour conduire a la conversion. Amos prévoit qu'un petit groupe sera sauvé du

désastre (Am 3, 12), ce qui permet de garder un peu d'espoir (Am 8, 11-12).

5.5.2.3- Osée
a) Aimer avec tendresse

Osée est originaire du Nord. Il préche a la méme époque qu'Amos. Il découvre la
tendresse de Dieu suite a un événement personnel. Osée aime son épouse qui se
comporte de maniére erronée. Avec son amour, il arrive a reconquérir son coeur

qui était partagé.

Il en est de méme avec Dieu: |l nous aime, non pas parce que nous sommes

bons mais pour que nous devenions bons (Os 1-3).
b) L'Alliance entre conjoints

Dieu nous aime comme un mari aime sa femme. Ce théme est abordé avec
fréquence dans la Bible et donne un nouveau sens a la foi: la Loi du Sinai est
présentée comme un contrat amoureux, comme une alliance entre époux (Os 2,

21-22). Le péché est comme I'adultére, une prostitution de I'amour.
c) Mon peuple périt

Osée présente clairement le péché du peuple : “Il n'y a ni fidélité, ni amour, ni
connaissance de Dieu dans le pays, mais il y a parjure et mensonge, assassinat et
vol, adultére et violence, et le sang versé succéde au sang versé” (Os 4, 1-2).
Israél a le coeur partagé par l'idolatrie : “Mon peuple périt, faute de connaissance”
(Os 4, 6). Connaitre Yahvé c'est en vérité L'imiter, aimer les autres comme Il nous

aime.
d) Je veux la miséricorde

Les prophétes connaissent I'hypocrisie du culte purement extérieur. Alors Osée va
a l'essentiel : “Car c'est I'amour qui me plait et non pas les sacrifices, la
connaissance de Dieu plutét que les holocaustes” (Os 6, 6). Le prophéte appelle a
la conversion et a la fidélité, ayant confiance en la miséricorde de Dieu : “Reviens

Israél, a Yahvé ton Dieu, car c'est ta faute qui t'a fait trébucher” (Os 14, 2). “Je les

95



guérirai de leur infidélité, je les aimerai de bon cceur ; puisque ma colére s'est
détournée d'eux” (Os 14, 2 ; 14, 5).

POUR REFLECHIR

1)

Quelles sont les aspects qui ont le plus retenu votre attention dans Les

livres des Rois ? Pourquoi ?

2) Vous venez de prendre connaissance de I'histoire de quelques prophétes.

3)

4)

Vous considérez-vous un prophéte d'aujourd'hui ? Clamez-vous la justice et
la paix ? Animez-vous la foi et l'espoir de votre famille ? De votre

communauté ecclésiale ?

Réussissez-vous a appliquer l'affirmation de Jérémie dans votre quotidien :
“Tu m'as séduit Seigneur, et je me suis laissé séduire”? Comment
s'applique-t-elle de maniere concréte dans votre vie personnelle, conjugale,

familiale, communautaire ?

Le prophéte Elie voyait la manifestation de Dieu dans une brise Iégére. Et

vous, de quelle maniére comprenez-vous la manifestation de Dieu ?

Le prophéte Osée a affimé: “Mon peuple périt par manque de
connaissance de Dieu, de la vérité.” Cela s'applique-t-il a notre époque ?

Quels sont les fait que vous pourriez citer ?

96



TABLE 6 - L'EXIL ET LA DOMINATION PERSE

6.1- Introduction

L'exil a profondément marqué le peuple d'Israél méme si sa durée fut relativement
courte. De 587 a 538 av JC, Israél n'a plus connu l'indépendance. Le royaume du
Nord avait déja disparu en 722 av JC avec la destruction de la capitale Samarie.
La plupart de la population s'est dispersée parmi d'autres peuples dominés par
I'Assyrie ; le royaume du Sud terminera aussi de maniére tragique en 587 av JC
avec la destruction de la capitale Jérusalem. Une autre partie de la population

sera déportée vers la Babylonie.

Tout ceux qui resteront sur le territoire de Juda, ainsi que ceux qui sont partis en
exil portent en eux I'image d'une ville détruite et d'institutions défaites : le Temple,
le Culte, la Monarchie, la Classe sacerdotale. Les uns et les autres, de diverses
maniéres, ont vécu l'expérience de la douleur, de la nostalgie, de l'indignation et
ont conscience d'étre coupables de la catastrophe qui s'est abattue sur le
royaume de Juda. Les écrivains qui ont surgi en Juda durant la période de I'exil
révélent l'intensité de la souffrance et de la désolation que le peuple a vécue. Ce

sont les livres de : Les Lamentations, Jérémie, Abdias.

Les exilés de la Babylonie se rappellent également de leur terre d'avant I'exil : “Au
bord des fleuves de Babylone, nous étions assis et nous pleurions, nous
souvenant de Sion ; aux peupliers d'alentours, nous avions pendu nos harpes. Et
c'est la qu'ils nous demandeérent, nos gedliers, des cantiques, nos ravisseurs, de
la joie ; “chantez-nous” disaient-ils “un cantique de Sion” Comment chanterions-

nous un cantique de Yahvé sur une terre étrangére ?” (Ps 137).

L'expérience fut vécue par ceux qui sont restés et par ceux qui sont partis comme
un jugement de Dieu, un chatiment et comme la reconnaissance de leur infidélité
a I'Alliance avec Dieu. Peu a peu, le peuple reprit confiance en Dieu, qui peut
sauver son peuple et qui les raménera a Sion aprées cet Exode, comme ['affirme le
Second Isaie : “Dieu rendra de nouveau le territoire a son peuple comme il le lui a

donné par le passé” (Ez 48).

97



En effet, dans le Second Isaie, on entrevoit déja la libération du peuple par Cyrus,
roi de la Perse. |l sera le nouveau dominateur, non seulement de Juda et d'Israél,
mais de tout I'Orient. Cyrus sera, de fait, le “béni”, le sauveur du peuple de Juda et

des exilés.

A Jérusalem, Jérémie préche la soumission & Babylone. Pour lui, la nation, libre
ou politiquement soumise, n'était pas le plus important, mais ce qui comptait est
qu'elle soit juste, qu'elle soit spirituellement libre, servant Dieu et pratiquant sa
justice. La voix de Jérémie, déclaré “traitre de la patrie”, s'éteint dans la citerne

remplie d'argile ou il est enfermé.

6.2- L'exil en Babylonie (587-538 av JC)

Ezéchiel a ces mémes réflexions avec ses fréres déportés avec lui. C'est inutile.
Ces derniers commencent a préparer secrétement des drapeaux pour accueillir
leurs fréres qui viennent les libérer. En 587 av Jc, ils ne les voient pas arriver
comme des libérateurs mais comme une horde épuisée par 1500kms de marche
et menée par un roi aveugle qui conserve la derniére vision de ses enfants

décapités dans ses pupilles vides.
a) Le choc psychologique et moral

Le peuple ressent un choc psychologique et moral terrible mais également une
souffrance dans leur chair. A cette époque-Ia, le siége d'une ville et la déportation
signifiaient : des femmes violées, des enfants lancés contre les roches, des
guerriers empalés ou écartelés vivants, des yeux exorbités, des tétes coupées.

Les échos de ces souffrances peuvent étre lues dans le psaume 137.
b) En Babylonie

Nous ne devons pas imaginer la vie en Babylonie comme celle d'un camps de
concentration. Les juifs profitaient d'une liberté relative (ce qui n'excluait pas le

controle et les impositions tributaires et personnelles).

Ezéchiel pouvait rendre visite librement & ses compatriotes. Ces derniers
pouvaient se consacrer a I'agriculture s'ils le voulaient. A la fin de I'exil, quelques
uns choisirent de rester en Babylonie ou ils formérent un groupe important et

prospére.

98



c) Un peuple perdu
Le peuple avait perdu tout ce qui constituait sa vie :
» Son territoire, signe concret de la bénédiction de Dieu envers son peuple.

» Le roi, car Dieu lui transmettait sa bénédiction, garantissant ainsi I'unité du

peuple et de son représentant devant Dieu.
» Le temple, lieu de la présence divine.

En somme, le peuple semble avoir aussi perdu son Dieu qui, selon la mentalité de

I'époque, avait été vaincu par le dieu Marduk de Babylone.
d) Le miracle de I'exil

Le grand miracle de l'exil est que cette catastrophe, au lieu de détruire d'Israél,
provoque une exaltation de cette derniére et la purifie. On le doit a quelques
prophétes comme Ezéchiel et un disciple d'lsaie appelé Second lIsaie, et a
quelques prétres. lls poussent le peuple a revoir ses traditions et ainsi y découvrir

un fondement a leur espérance.
e) Le judaisme

Ensemble, ils ont créé une nouvelle forme plus spirituelle de vivre la foi. Il n'y a
plus de sacrifices et de temple ? lls se réunissent le samedi pour célébrer Dieu et
méditer sa parole ! Il n'y a plus de roi ? Dieu est I'unique et le véritable roi d'Israél !
Il n'y a plus de territoire ? La circoncision de la chair dessinera un régne de

dimensions spirituelles et ainsi de suite.

Ainsi, I'exil démarre ce qu'on appelle le JUDAISME c'est-a-dire une maniére de
vivre la religion judaique aussi bien a I'époque de Jésus qu'a la ndtre, que ce soit

en Israél ou partout ailleurs.
f) Le contact avec la culture babylonienne

La ville de Babylone et ses traditions impressionnent les juifs. La grande avenue
sacrée, peuplée de temples, se termine avec un “ziggurat” (un format de temple)

ou par une tour babylonienne ou de babel.

Tous les ans, au nouvel an, on récitait de longs poémes (Enuma Elich, épique de

Gilgameche) qui racontaient comment Marduk, le dieu de Babylone, créa le

99



monde et sauva I'humanité du déluge. lls découvrent également la pensée des

sages sur la condition humaine.

Pour reconstruire I'histoire de leur peuple et de leurs origines, les juifs ont assimilé
beaucoup d'éléments de la culture babylonienne en lui donnant une interprétation

en accord avec leur foi en un Dieu unique qui agit dans ['histoire.
g) Cyrus, I'élu de Dieu

En 539 av JC, probablement avec la complicité des babyloniens, fatigué de
l'incapacité du roi Nabonide, Cyrus prend possession de la Babylonie sans bataille

ni combat.

Cyrus est le roi d'une petite région de la Perse qui petit a petit a gagné du terrain
sur les autres rois jusqu'a la conquéte de la Babylonie. Sa prodigieuse ascension
fut accompagnée avec passion par les juifs exilés et le second Isaie : Cyrus ne

serait-il pas un élu de Dieu marqué par sa bénédiction pour les libérer ?

De cette forme, le grand Cyrus, paien et polythéiste, entre dans ['histoire du
peuple d'lsraél par la main du Trés Haut, avec la mission de reconduire a
Jérusalem les juifs exilés : “C'est moi qui ai suscité Cyrus dans la justice et qui
vais aplanir toutes ses voies, c'est lui qui reconstruira ma ville, qui rapatriera mes

déportés sans rangon ni indemnité, dit Yahvé Sabaot” (Is 45, 13).
h) L'édit de Cyrus

De fait, en 538 av JC, Cyrus a signé un décret permettant que les juifs retournent
dans leur pays. |l concéde aussi des “réparations de guerre” considérables afin

qu'ils puissent reconstruire leur nation.

En vérité, ce qui l'intéressait était que la nation judaique, poste avancé de son
empire du coté de I'Egypte, lui fut fortement fidéle. Les juifs voient la fin de leur

cauchemar. Grand nombre d'entre eux reviennent en “terre promise”.

i) L'activité littéraire
Déracinés, les juifs avaient tout perdu. Il ne leur restait que leurs traditions qu'ils
lisaient 1000 fois avec passion. Les prophétes Ezéchiel et le Second Isaie
préchérent, I'un au début et l'autre a la fin de l'exil. Les prétres collectent les

traditions légales qui avaient été écrites a Jérusalem a la fin du royaume de Juda :
la Loi de la sainteté (Lv 17-26).

100



Ces traditions devinrent le Lévitique aprés de nouveaux ajustements. Pour
maintenir la foi et I'espoir, les prétres, une fois de plus, reconduisent le peuple a
son origine. Cette relecture de I'histoire est connue sous le nom de Tradition
Sacerdotale et c'est le quatriéme document qui constitue le Pentateugque comme

nous l'avons vu antérieurement.

A cette époque, apparaissent quelques psaumes (par exemple 137, 44, 80, 89)
comme un appel au Dieu fidéle. A Jérusalem, quelques juifs avaient échappé a
I'exil, ils expriment leurs plaintes dans Les Lamentations, faussement attribuées a

Jérémie.

6.3- L'Histoire Sacerdotale
a) Les prétres en exil

Le peuple exilé a tout perdu et couraient le risque d'étre absorbé et de disparaitre,
comme cela était arrivé 150 ans plus tét avec les israélites du Nord qui avaient été

exilés en Assyrie.

Quelques prophétes, mais en particulier les prétres, ont aidé le peuple a résister a
cette dure épreuve. lls ont formé a Jérusalem un groupe solide, bien organisé et
de profonde piété. Ce sont eux qui ont maintenu la foi des exilés, réussissant a
adapter la religion a la situation difficile qu'ils vivaient en leur offrant ainsi un

nouvel avenir.
b) Nouvelles formes, nouvelle valeur
» Le samedi pour sanctifier le temps.
» La circoncision pour marquer I'appartenance du peuple.

» Les assemblées (ou synagogues) ou ils priaient et méditaient la Parole

de Dieu remplagant ainsi les sacrifices.
c) L'Histoire Sacerdotale (S)

Dans ce contexte, I'histoire passée est relue pour y découvrir une réponse aux
questions qui angoissaient le peuple : Pourquoi le silence de Dieu ? Comment
croire en Dieu dans un monde babylonien qui célebre le roi Marduk comme

créateur ? Quelle place les nations avaient-elles dans les projets de Dieu ?

101



Cette tradition nous invite aussi a étendre la réflexion, a chercher aujourd'hui
comment vivre notre foi et répondre aux questions du monde dans cette nouvelle

situation.
d) Les caractéristiques de I'Histoire Sacerdotale

» Le style : le style est sec. Le sacerdotal n'est pas un conteur d'histoires.
Il aime les valeurs numériques. Il répete deux fois la méme chose :
« Dieu dit: « Ce fat Dieu ». » Par exemple : la traversée de la mer (Ex
14, 16, 22, 29), la création (gn 1), la construction du sanctuaire (ex 25,

31, 35, 40). Le vocabulaire est souvent culturel et technique.

> Les généalogies : elles sont fréquentes. C'est important pour un peuple
exilé qui s'enracine dans [l'histoire et établit un lien entre cette histoire et
la création (gn2-4 ; 5, 1) (Nb3, 1).

> Le culte est primordial : il a été organisé par Moise. Aaron et ses
descendants se chargent de I'assurer avec des peélerinages, des fétes,
des sacrifices et le service dans le temple comme lieu sacré de la
présence de Dieu. Le sacerdoce est une institution essentielle qui
garantit, d'une part I'existence du peuple et, d'autre part remplace le roi
et les prophétes des traditions javistes et éloistes. Dieu annonce qu'il va

faire d'Israél un royaume de prétres et une nation sainte (Ex19, 5-6).

» Les lois: elles sont généralement présentées dans quelques récits.
C'est de cette fagon qu'elles sont liées aux succés historiques qui leur
donnent un sens. Par exemple : la loi de la fécondité (Gn9, 1) dans le

récit du déluge ; la loi sur la Paque (Ex12, 1s) liée a la 10éme plaie.

6.4- Les Prophétes de I'Exil
6.4.1- Ezéchiel
a) Le prophéte exilé

Ezéchiel fait partie du premier groupe de déportés qui commencent & partir en 597
av JC (2Rois24, 10-17) et il prophétise entre 593 et 571 av JC. Tout comme
Jérémie, Ezéchiel est issu d'une famille sacerdotale, toutefois il est plus influencé

par son environnement et donne plus d'importance au temple. Sa premiére vision

102



By

se référe précisément a “la gloire de Dieu”, alors il quitte le temple pour

accompagner les croyants en exil. Dieu vit au sein de son peuple.

Grace a l'activité d'Ezéchiel, les exilés n'étaient pas confondus avec la population
de la Babylonie et ils ont conservé les habitudes de leur pays et gardé la foi en un

Dieu unique.
b) Le vrai culte a Dieu

Ezéchiel a préservé la maniére dont les prétres commentaient la loi et la maniére
dont ils “transmettaient le catéchisme” au peuple. Il a proclamé Il'importance du
culte dans la vie du peuple de Dieu et aspire a la reconstruction du temple.
Cependant, il rompt avec l'idée que la présence de Dieu est liée a un lieu sacré. |l
sait également qu'il n'y a pas de véritable culte a Dieu sans un cceur nouveau qui

est un pur don de I'amour de Dieu.
c) Je leur donnerai un cceur nouveau

Comme Jérémie, Ezéchiel dénonce linfidélité d'lsraél comme étant & l'origine de
la catastrophe d'Israél. Néanmoins, il était sGr que la fidélité de Dieu ne dépendait
pas de la fidélité du peuple. Il était possible de renaitre. Les braises restaient
incandescentes sous les cendres. Les os secs pouvaient reprendre vie. Le souffle
de Dieu encourageait le peuple détruit. Dieu est toujours capable d'une nouvelle
création : “Moi-méme ferai alliance avec toi et tu sauras que je suis Yahvé” (Ez 16,
62). “Et je vous donnerai un coeur nouveau, je mettrai en vous un esprit nouveau”
(Ez36, 26).

d) Laresponsabilité individuelle

Tout comme avec Jérémie, la religion d'Ezéchiel est une religion du coeur.
Ezéchiel proclame avec énergie que chacun recevra selon ses ceuvres. Cette
doctrine de la responsabilité individuelle se développera progressivement. Plus

tard, elle culminera avec l'espoir d'un monde futur ou Dieu fera justice a tous.
e) Une personne déconcertante

Ezéchiel a le sens de la mise en scéne et il n'hésitera pas a y avoir recours par
des gestes excentriques. Pour mimer la ruine prochaine de Jérusalem et celle des
malheureux déportés, il restera allongé 7 jours sur le sol. Alors, muet, il dessinera

le plan de la ville sur des briques et tracera un siége autour. Il reste ainsi allongé

103



comme s'il était paralysé. Pour finir, il rationnera sa nourriture et sa boisson et

demandera qu'on lui cuise ses repas sur des excréments humains (Ez 4).
f) Le talent littéraire

Ezéchiel place son imagination et son talent littéraire au service de sa mission
prophétique comme nous pouvons le voir dans les 4 principales visions de son
ceuvre (Ez1-3; 8-11; 37, 40-48). C'est un véritable maitre dans l'art de la
parabole et beaucoup de ses images seront reprises dans les écrits du Nouveau

Testament.
g) Guetteur et responsable de son peuple

L'idée que l'on se fait d'Ezéchiel est celle d'un prophéte qui veille, d'un guetteur
par temps de guerre, son peuple est son unique souci. Il éléve sa voix pour le
prévenir, toutefois chacun doit assumer ses responsabilités (Ez33, 1-20). Si tous
péchent, les plus grands coupables sont les pasteurs du peuple. Mais Yahvé lui-
méme va s'occuper de son troupeau. Le dernier mot du livre résume le message
du prophéte : “Yahvé est 1a” (Ez48, 35).

6.4.2- Le second Isaie
a) Un prophéte sans nom

Il s'était passé presque 200 ans depuis la mort d'Isaie. Le peuple était en exil.
Entre 550-539 av JC, avant la victoire de Cyrus, un autre prophéte, peut-étre un
disciple lointain de I'lsaie de Jérusalem, parle au nom de Dieu aux juifs qui vivent

avec lui en Babylonie.

Ses paroles, recueillies dans 16 chapitres (40 a 45) sont chargées d'espoir. La

tradition les inclut comme un supplément au “Livre d'lsaie”.
b) La voix qui clame

Exilé, méprisé, humilié, ayant tout perdu, manipulé, sans aucun espoir, travaillant
a l'étranger, il se met a chanter au Dieu qui fait des merveilles, d'une voix si

convaincante qu'il rend l'espoir a tout le peuple. C'est admirable !

Ou ce disciple d'lsaie que I'on appelle simplement “la voix qui clame”, a-t-il donc

trouvé cette force ? Dans sa foi en Dieu. Dieu est toujours celui qui nous sort de

104



I'esclavage par I'Exode et Il peut donc a nouveau libérer le peuple durant cet exil.
La force qui nous sauvera est en Dieu car |l est fidéle et son amour est plus grand

que celui d'une mére.
c) Le “Livre de la Consolation”

“Consolez, consolez mon peuple, dit votre Dieu” (Is40, 1). Le livre de ce second
Isaie commence avec ce cri de réconfort a un peuple qui gémit en exil : I'époque
de I'esclavage est terminée. C'est la bonne nouvelle de la visite de Dieu qui met

son peuple d'exilés en mouvement (le nouvel Exode).

Le prophéte voit Dieu cheminer parmi son peuple qui se dirige vers la terre
définitive. “Une voix crie : dans le désert, frayez le chemin de Yahvé ; dans la
steppe, aplanissez une route pour notre Dieu” (Is40, 3). Des siécles plus tard,
Jean-Baptiste répétera ses paroles pour conduire les coeurs a la conversion (Mt1,
3).

d) Le Dieu grand et fort

Les israélites exilés en Babylonie se sentaient découragés et tristes. lls n'avaient
pas de force pour recommencer. lls n'avaient ni temple, ni palais, ni roi. En
revanche, leurs ennemis possédaient une culture brillante, un grand pouvoir et

offraient a leurs dieux un culte splendide.

La comparaison était inévitable : Yahvé est-il inférieur aux dieux babyloniens ?
Terrible crise religieuse. Le prophéte proclame a haute voix sa foi en Dieu,
créateur et éternel, souverain entre tous les dieux, le seul et I'unique. Dieu voit tout

et peut insuffler une nouvelle force a ceux qui croient en lui (Is40, 25-31).
e) Le Nouvel Exode

Le prophéte présente le retour de I'exil comme “un Nouvel Exode” et affirme, avec
de belles images, la réalit¢ de I'amour de Dieu. Cette nouvelle “sortie” sera
accompagnée de prodiges plus grands que ceux dont Israél a été témoin en
Egypte. Il y a un appel incessant et tendre & Dieu pour qu'll “prenne le peuple de
Sa main droite”. “Ne crains pas car je suis avec toi ; ne te laisse pas émouvoir car
je suis ton Dieu : je t'ai fortifié et je t'ai aidé, je t'ai soutenu de ma droite justiciére”
(Is41, 10).

105



f) “Le messie” Cyrus

Voici un bon exemple de l'interprétation de I'histoire. Cyrus prend possession de la
Babylonie pour agrandir son territoire. Il interpréte cet événement comme un appel
du dieu Marduk de la Babylonie. Pour Isaie, c'est le dieu d'lsraél qui l'appelle le
marquant de l'onction (Is 41, 1-5). C'est la foi et uniquement la foi qui lui fait voir

un sens aux événements.
g) Le serviteur de Yahvé (Is 42-52)

Dans le Livre de la Consolation on trouve “les Chants du Serviteur de Yahvé”,
dans lesquels Dieu se présente en offrant a son peuple opprimé, le salut a travers

la souffrance rédemptrice de son Messie (son Protégé, son Christ).

Ces chants sont une réponse a l'état de prostration du peuple et aux désirs de

vengeance et de violence comme seul chemin vers la liberté.
h) Qui est ce serviteur ?

Ce serviteur est sans aucun doute la personnification du peuple d'lsraél, humilié,
méprisé, condamné a mort. Le malheur s'est abattu sur lui et il ne pouvait rien
faire de plus que donner un sens a tout ce qui se passait. Ce serviteur a aidé les
premiers chrétiens a comprendre la mission du Christ et le mystere pascal. Il
semble évident que ces prophéties en dépassant les limites concrétes de I'espace

et du temps, indiquent mystérieusement Jésus.

6.5- Israél sous la domination perse (538-333 av JC)

L'édit de Cyrus a permis que les juifs reviennent vers la terre de leurs ancétres et
reconstruisent le temple (Esdras 1, 2-4). Ainsi, le roi perse met fin a 50 années
d'exil en Babylonie. Prés de 50.000 juifs regagnérent leur patrie en 2 grands

migrations.
a) Le premier de rapatriés

Le premier groupe conduit par Scheschbatsar arrive en 538 av JC ; sont présents
dans ce groupe, beaucoup de prétres, quelques lévites, beaucoup de serviteurs
donnés (esclaves et serviteurs du peuple). Les moins religieux qui avaient une

bonne situation en Babylonie, ont préféré ne pas rentrer.

106



b) Des difficultés avec les samaritains

S'installer de nouveau a Juda fut difficile. Le territoire était sous le contréle des
samaritains qui voyaient arriver les anciens propriétaires du terrain ou ils s'étaient
installés. lls voulaient les aider a reconstruire le temple mais les juifs ont refusé
car leur religion n'était pas pure. Les samaritains s'opposeront plus tard, a
I'époque de Néhémie, a la reconstruction des murs de Jérusalem. Ces difficultés,
ajoutées a la sécheresse et au manque d'argent, provoqueérent l'interruption des
travaux du temple. C'est a cette époque-la qu'un disciple d'lsaie, appelé troisiéme

Isaie, précha.
c¢) La nouvelle migration

En 520 av JC, durant le régne de Dario, a lieu une nouvelle migration venue de
Babylonie et conduite par le prince royal Zorobabel et le grand prétre Josué. lIs
ont les mémes problémes que précédemment, mais sous la direction et avec le
soutien des prophétes Aggée et Zacharie, le temple fut finalement reconstruit en
515 av JC.

d) La célébration jubilaire

Le “second temple” est terminé. Les plus agés se rappellent la splendeur du
temple de Salomon. Ce deuxiéme temple est bien plus pauvre mais l'important est
sa reconstruction. Il est comme le drapeau d'un peuple religieux qui reconnait et
valorise la présence de Dieu et célébre ainsi sa deuxiéme libération. Le temple est

une forteresse et le centre vital de la nouvelle nation.
e) Néhémie reconstruit les murs

Les deux missions de Néhémie (445 et 432 av JC) ont permis la reconstruction
des murs de Jérusalem et ont marqué l'indépendance de la Samarie. A cette

époque-la, le prophéte Malachie essaie de raviver la foi du peuple.
f) La mission d'Esdras

A la fin de cette période, Esdras recoit du roi Artaxerxés la responsabilité de
réorganiser la religion. Avec une certaine dureté, il réussit a rétablir la pureté de la
foi, il dissout les mariages avec de non-juifs et impose, comme loi d'état, la “loi du
Dieu du ciel”. Cette loi est, sans aucun doute, I'actuel Pentateuque, qu'Esdras a

rédigé a partir de différentes traditions.

107



g) La liturgie de la Parole

Tout le peuple se réunit sur la place et demande a Esdras d'apporter le Livre de la
Loi de Moise. Esdras ouvre le livre a la vue de tous et loue Yahvé, le Dieu grand,
et tout le peuple, levant les mains, répond: amen, amen. Les lévites lisent
clairement le livre de la Loi de Dieu et en expliquent la signification de maniére a

ce que la lecture soit comprise (Ne 8, 1-10).

Ce culte solennel est I'un des moments les plus importants de I'histoire d'Israél.
C'est comme la naissance officielle du judaisme. La rencontre n'est pas basée sur
des sacrifices de sang mais sur la lecture de la loi et sur la priere. De cette

maniére, le culte de la synagogue est né.
h) Les juifs a travers le monde : la “Diaspora”

Beaucoup de juifs, qui formaient une communauté vivante, restent en Babylonie.
lls apprennent I'existence d'une autre communauté a Eléphantine (Egypte). La
communauté juive d'Alexandrie était importante aussi. Ainsi, a lieu une dispersion

(Diaspora en grec) du Judaisme. Le centre continue a étre Jérusalem mais

d'autres centres importants vont se constituer a travers le monde.
i) Une langue commune : I'araméen

Cette langue, proche de I'hébreux, est la langue internationale de I'empire perse
pour le commerce et la diplomatie. En Judée, cette langue remplace

progressivement I'hébreux qui devient seulement une langue liturgique.

A I'époque du Christ, le peuple parle I'araméen et ne comprend pas I'hébreux.
Cette langue commune et la Diaspora ont contribué a une ouverture des juifs a

l'universalisme.

j) L'activité littéraire
A cette époque-la, quelques prophétes comme Aggée, Zacharie, Malachie, Abdias
et spécialement le troisiéme Isaie, préchent. Toutefois, cette époque est marquée

par l'influence des scribes et des sages. Quelques scribes, comme Esdras,

relisent les Ecritures et les réunissent en livres organisés (Le Pentateuque).

Les sages recueillent les réflexions antérieures et produisent de grandes ceuvres
comme Ruth, Jonas, Job, les Proverbes. On commence a réunir les Psaumes

pour en faire un livre.

108



6.6- Les livres d'Esdras et de Néhémie
a) Un siécle d'histoire

Un siécle est passé depuis de le décret de Cyrus qui a rendu la liberté aux exilés
de la Babylonie (538 av JC) jusqu'a la fin de l'activité de Néhémie (432 av JC).
Ces deux livres parlent du retour de l'exil et de la réorganisation de la
communauté juive autour du temple et de la loi. Deux personnages se détachent :

le scribe Esdras et l'intendant royal Néhémie.
b) La lecture de la Loi

Le judaisme est né de la convocation d'un peuple a étre instruit par la lecture de la

Parole et pour dire que, lorsque tout échoue, il reste le véritable Dieu.

Dans ces livres, nous trouvons a nouveau le peuple d'Israél qui avance vers une
nouvelle étape, conduit par des prétres et des lévites, encouragé par des sages et
par les derniers prophétes. La communauté juive construit sa foi sur la piété et sur

le silence.

6.6.1- Esdras
a) Un scribe avec de l'autorité

Il'y a un homme a chague moment important dans I'histoire d'lsraél ; il est choisi
par Dieu qui sait unir le peuple dans le but de réaliser la tache difficile d'en faire un
peuple saint, a savoir une nation religieuse et une religion nationale. Rappelons-

nous de Moise, Josué, Samuel, David, chefs, prophétes.

C'est le tour d'Esdras, prétre et scribe selon Moise et en accord avec la tradition
judaique. Esdras, qui signifie “aide de Dieu”, est le secrétaire chargé des sujets
judaiques a la cour perse. Son prestige et son autorité sont indiscutables chez ses

compatriotes.
b) Un amoureux de la Loi

Durant I'exil babylonien, les prétres ne pouvant pas remplir leurs fonctions sacrées
comme & Jérusalem, consacrent donc leur temps a étudier les Ecritures. Les livres

sacrés sont leur nouveau temple. lls créent une école de scribes, interprétes de la

109



loi. Ces derniers vont devenir de plus en plus d'importants et nous les

retrouverons souvent dans les Evangiles.

Esdras dirigeait cette école et il est probable qu'il soit le “rédacteur” définitif du
Pentateuque. Son amour pour la loi est un mélange de dévotion sincére et d'étude

passionnée.
c) Un organisateur

Vers 430 av JC, Esdras arrive a Jérusalem et, au nom du roi Artaxerxeés, impose
la loi de Moise comme la loi d'état. C'est un homme d'une logique brillante et

d'une honnéteté inflexible dans le respect de la loi, assumant toujours la direction.

Peu a peu, Esdras organise le peuple juif autour de la loi et du temple. Sa foi
ardente et le besoin de sauvegarder la foi et les coutumes de la nouvelle nation
expliquent l'intransigeance des réformes et l'isolement qu'il impose aux juifs, les
obligeant méme a se séparer de leurs femmes et de leurs enfants qui étaient

étrangers.
d) Le Judaisme

La communauté célebre la féte des Tentes, confesse ses péchés et s'engage a
respecter la loi de l'alliance. Le judaisme nait ainsi avec 3 idées principales : la

race “élue”, le “‘temple” et la “loi”.
e) Les risques d'un systéme

Le projet est bon. Une organisation forte favorise le développement de la foi chez

le peuple, mais il existe aussi des risques :

> La théocratie : les sujets religieux et politiques, mélangés, sont régis par

la loi de Moise.

» Le cléricalisme : les prétres dirigent le monde religieux, politique et

social.

> Le pharisaisme : le respect de la loi se transforme en un acte extérieur

étouffant la véritable piété.

110



f) Jésus et le Judaisme

Le strict respect des lois est, dans un premier temps, une protection contre les
paiens, mais avec le temps un mur commence a isoler les juifs des autres

peuples.

Le Judaisme n'a pas su intégrer, dans son projet de renouvellement, les
enseignements des prophétes qui annongaient I'entrée de toutes les nations dans
le peuple de Dieu. Jésus va affronter les scribes de son époque, en attaquant les
erreurs et les excés dans lesquels ils étaient tombés. Il a élu et envoyé ses

disciples pour un service fraternel et a condamné I'hypocrisie des Pharisiens.

6.6.2- Néhémie
a) Un juif, échanson du roi

A la cour perse d'Artaxerxés | (465-423 av JC), le juif Néhémie est échanson et
servait les boissons au roi. L'empoisonnement était un fait courant dans la vie d'un
roi et donc cette charge revenait uniquement a des hommes en qui le roi avait
toute confiance. Néhémie était jeune, élégant, sociable et aimable, il a su gagner

la confiance du roi. Son brillant avenir était assuré.
b) Une mission urgente

Une nouvelle inattendue arrive de la lointaine Jérusalem : la ville, constamment
attaquée par I'ennemi qui I'encercle, est en ruines. Néhémie s'émeut. Une de ses
convictions les plus osées de sa foi est que Dieu dirige tous les évenements de
I'nistoire. Néhémie pense que cette nouvelle est peut-étre un appel de Dieu. I

réfléchit, il prie et décide de changer ses plans.

A partir ce moment-la, son éloquence, son optimisme, son sens du relationnel, sa
jovialité, ne seront plus utilisés pour ses intéréts personnels mais pour servir corps

et ame son peuple et Yahvé.
¢) Reconstruire Jérusalem

Néhémie demande au roi la permission de s'absenter de la cour pour aller a
Jérusalem. Le roi, non seulement le lui permet mais lui donne également l'autorité

et les moyens financiers pour s'y rendre.

111



En 445 av JC, Néhémie entreprend son premier voyage a Jérusalem. Il marche
prés des murailles et comprend que les reconstruire est une tache urgente. Les

murailles symbolisent l'unité et garantissent la paix.
d) Il soutient la justice et la solidarité

Néhémie convoque le peuple et ce dernier répond en donnant un bel exemple de
solidarité. Mais, des personnes sans scrupules profitant des circonstances pour

s'enrichir, mettent en danger cette solidarité.

Néhémie, qui s'était engagé financiérement avec les travaux, ne pouvait pas
tolérer de tels abus et réagit fortement en défendant les pauvres et en dénongant

les excés des riches.
e) Que tous ne soient qu'un seul

Néhémie appelle a la collaboration de tous, non seulement pour reconstruire les
murailles mais également la communauté de Jérusalem. Ainsi, cet homme
prudent et pensif, sensible aux conditions économiques, politiques et sociales de

son peuple, remplit sa mission.

La foi et la confiance en Yahvé en qui il priait fréquemment, l'ont aidées a
dépasser les difficultés. Néhémie nous apprend a découvrir la volonté de Dieu
dans les événements de la vie et a lui faire confiance pour réaliser la grande tache

d"“unir ceux qui sont dispersés”.

6.6.3- Le troisiéme Isaie (Is56-66) — Le prophéte du Retour
a) Un peuple sans espérance

Les 11 derniers chapitres du livre d'Isaie semblent former une mosaique de
prophéties anonymes, écrites peut-étre par un groupe de disciples d'lsaie qui

vivaient probablement a Jérusalem entre 539 et 460 av JC.

Il est probable qu'a cette époque ni Esdras ni Néhémie n'étaient encore arrivés a

Jérusalem pour reconstruire le temple et organiser la vie du peuple.
b) La difficile situation

Les rapatriés devaient affronter les peuples voisins pour pouvoir s'installer. lls

étaient trés découragés et quelques uns profitaient de la situation pour s'enrichir

112



au détriment des autres. Il n'y a aucune solidarité entre les peuples et le culte est

réduit a des rites externes mélangés a des pratiques paiennes.
c) Des prophétes optimistes

Ce groupe de prophétes apporte son enthousiasme patriotique, sa foi et son
espoir face a une réalité si triste et si dure. Les prophéties ont toujours une tonalité

optimiste et illuminent avec joie les années difficiles du retour.

Jérusalem est le centre de l'univers, la ville de Dieu, la capitale de la paix. Cette
image est reprise dans I'Apocalypse, comme la Jérusalem céleste, la ville finale
des fils de Dieu. Le messianisme de ces prophétes est une synthése du
messianisme triomphal avec un grand roi puissant et fulminant qui fut présenté
dans le premier Isaie, et le messianisme humble du Serviteur de Yahvé, du

second Isaie qui est porteur de joie et de paix.
d) Le jelGne, agréable a Dieu

La religiosité d'lsraél, une fois de plus, regoit l'influence bénéfique de la doctrine
prophétique plus spirituelle et réaliste. Ce qui compte c'est la réalité, la vie réelle
de tous les jours ou I'hnomme doit travailler, aimer, pardonner, respecter les droits

et accomplir ses devoirs.

“‘N'est-ce pas plutdt ceci, le jelne que je préfére : oracle de Yahvé, défaire les
chaines injustes, délier les liens du joug, renvoyer libres les opprimés, et briser
tous les jougs, partager ton pain avec I'affamé, héberger chez toi les pauvres sans
abri, vétir 'hnomme nu et ne pas te dérober devant celui qui est ta propre chair”
(1s58).

e) Yahvé resplendira sur toi

Les chapitres 60, 62, 65 et 66 sont un hymne a la nouvelle Jérusalem comme un
symbole de I'humanité transformée par Dieu en un peuple juste, pacifique et
heureux. Dieu sera tout en tous et tous vont se sentir fils de Dieu, sans haine ni
ambitions couardes. En elle, le meilleur de toutes les nations sera incorpore, c'est-
a-dire ses enfants les plus nobles. Voila le projet que Dieu a confié a I'église pour
qu'il soit exécuté tout au long des siécles. Chaque nouvelle année, la liturgie de la
féte de I'Epiphanie nous le rappelle : “Debout ! Resplendis Jérusalem ! Car voici ta

lumiére”.

113



f) La mission du prophéte et du Messie

Il a regu l'onction de I'Esprit, c'est-a-dire qu'il est consacré pour réaliser une

aventure extraordinaire : apporter la joie a ceux qui ne I'ont pas.

Un jour, Jésus, dans la synagogue de Nazareth, a utilisé ces mémes paroles qui
exprimaient sa mission (Lc4, 18-21). Il a scandalisé ses compatriotes qui ne

comprenaient pas la proximité de Dieu avec les pauvres.

POUR REFLECHIR :

1) Les prophétes élus par Dieu, avaient une mission bien définie a accomplir
auprés du peuple de Dieu. Faites un court résumé du profil et des

caractéristiques de chacun de ces prophétes.

2) Pourquoi la terre, le roi et le temple, étaient-ils les “propriétés” les plus

importantes du peuple de I'ancienne Alliance ?

3) Revoyez comment s'est formé le judaisme. Quelles sont les principales

caractéristiques du judaisme depuis ses débuts ?

4) Vous avez vu qu'il a existé 3 lIsaie. Quels sont les chapitres qui
correspondent a chacun d'entre eux ? Qu'y a-t-il de spécifique dans le

message de chacun d'entre eux ?

5) Comment voyez-vous et interprétez-vous l'importance de Jérusalem tout au

long de son histoire ?

114



TABLE 7- LA PERIODE GRECQUE ET LA DOMINATION
ROMAINE : LES ECRITS SAPIENTIAUX

7.1- Introduction

Durant cette période histoire, le peuple juif en Palestine subit la domination de

I'empire grec, égyptien et romain.

7.1.1- La domination grecque : Alexandre le Grand

En 10 ans (333-323 av JC), le jeune roi Alexandre de Macédoine, qui avait déja
conquis la Grece, créa un empire qui s'étendait dans tout le Moyen-Orient,
conquérant I'Egypte et tout I'empire perse jusqu'aux frontiéres de I'Inde. Victoire
aprés victoire, il a établi un empire immense de plus de 70 villes diffusant la
culture grecque, son art, ses piscines et ses stades et créant une unité avec une
langue commune : le grec. En 323 av JC, le jeune roi de 33 ans meurt en
Babylonie.

a) Israél sous la domination de I'Egypte d'Alexandrie (333-198 av JC)

Avec la mort d'Alexandre, ses généraux répartissent le territoire en 3, créant ainsi
des dynasties qui sont connues sous les différents noms de ses rois: les
antigonides en Gréce, les Lagides en Egypte et les Seleucides en Syrie
(contrélant le territoire de la méditerranée jusqu'a I'Inde). Les rois d'Egypte, les
Lagides, domineront la Palestine durant plus de 100 ans, en laissant vivre les juifs

en paix et en respectant leurs traditions.

C'est a cette époque que surgit I'Ancien Testament dans la version de la Septante.
Beaucoup de juifs se sont établis & Alexandrie (Egypte). Avec le temps, ils
oubliérent I'nébreux qui était leur langue maternelle et se mettent a utiliser le grec.
C'est pour cette raison que la traduction des écrits bibliques sera faite en grec et

sera largement utilisée dans les premiéres communautés chrétiennes.
b) Sous le contréle des syriens seulecides (198-63 av JC)

Les héritiers de I'empire d'Alexandre entrent en conflit. En 198 av JC, les

éléphants syriens détruisent I'armée égyptienne et la Palestine passe aux mains

115



de ses voisins du Nord. Pour Israél commence I'ére des martyres. Les rois syriens
veulent imposer par la force la culture et la religion grecque. En 167 av JC,
Antioche IV supprime les priviléges des juifs, interdit le Sabbat, profane le temple
en y installant une statue de Zeus et interdit, sous peine de mort, la pratique de la

Loi et de la circoncision.
c) Larévolte des Maccabées

Les conditions imposées par les rois syriens établissent un climat de révolte chez
les juifs. Ainsi, un prétre donne le signal de la révolution en décapitant un
émissaire d'Antioche qui venait imposer le sacrifice aux idoles. A partir de 13, il
entreprend une guérilla avec ses 5 fils. Le cinquiéme, appelé Judas Maccabée (le
marteau), réussit a vaincre et a libérer Jérusalem, rétablissant ainsi le culte du
temple. Deux fréres succédent a Judas, puis juste aprés d'autres qui prennent le
titre de roi. Mais cette dynastie appelée Les Hasmonéens, dégénére et perd le

pouvoir. Divisés, ils ont du établir un pacte avec les romains.

7.1.2- La domination romaine

En 63 av JC, les romains occupent |la Palestine. Israél leur est soumise jusqu'a la
révolution de 70 et de 135 ap JC.

a) Les sectes juives

» Les pharisiens : les pharisiens ou les séparés sont des juifs pieux de
I'époque d'Esdras, ils veulent reconstruire la nation basée sur des
valeurs spirituelles. Les pharisiens étaient profondément religieux, liés a
la pratique de la Loi. Grace a leur profonde piété et a leur connaissance

des Ecritures, ils se convertissent a la conscience judaique.

» Les esséniens: ce sont des hommes pieux. Durant la révolte des
Maccabées, ils se réfugient dans le désert prés de la Mer Morte ou ils
forment la communauté de la Nouvelle Alliance, préparant la venue du
Messie par lintermédiaire de la priecre et de la méditation.

Intransigeants, ils rompent avec les pharisiens, trop faibles a leurs yeux.

» Les saducéens: c'est un groupe de prétres a la position élevée. lls

cétoient les hasmonéens et semblent désireux de défendre leur pouvoir

116



par tous les moyens. On ne peut pas confondre ces aristocrates du
sacerdoce avec les nombreux prétres de “base”, bien souvent pieux et

plus liés aux pharisiens.

b) Les activités littéraires

>

>

A cette époque, le prophéte appelé Second Zacharie, préche.

Les derniers livres sapientiaux sont écrits : Qoelt (ecclésiaste), Sirac
(I'ecclésiastique), Tobie, Le Cantique des Cantiques, Baruch, la
Sagesse.

Les Ecritures sont traduites en grec : la Septante.

La persécution d'Antioche et I'Epique des Maccabées suscitent
plusieurs écrits : Esther, Judith, Maccabées 1 et 2 et le développement
d'un genre littéraire qui commencgait a apparaitre parmi les derniers
prophétes : le courant apocalyptique dont Daniel est le représentant

dans I'Ancien Testament.

Les derniers Psaumes sont composés et constituent le Psautier.

7.2- Un prophéte de I'époque grecque : le second Zacharie

a) La foi en péril

Si les spécialistes avaient divisé Isaie en 3, Zacharie fut réparti en 2 chapitres. Les
chapitres 9-14 sont d'un prophéte du temps d'Alexandre. L'auteur inconnu de ces
chapitres vit une situation historique différente de celle de la premiéere partie du

livre de Zachairie.

Israél perd a nouveau son autonomie, probablement sous la domination grecque.
La foi souffre. Le prophéte avertit son peuple du danger d'étre, une fois de plus,
rejeté par Dieu.

b) L'annonce du Messie

Elle proclame I'espérance messianique, a savoir l'attente d'un Messie ou I'élu de
Dieu, qui rétablira son régne, source de motivation et de persévérance pour le

peuple qui souffre. “Exulte avec force, fille de Sillon! Crie de joie, fille de

117



Jérusalem ! Voici que ton roi vient a toi : il est juste et victorieux, humble, monté

sur ane” (Za9, 9).
c) L'image du Messie

L'image qui est faite du Messie est unique dans la bible. Elle nous présente un
Messie humble, qui annonce la paix a toutes les nations (Za9, 10), un pasteur qui
n'abandonne pas son troupeau (Za11, 17), le serviteur qui souffre (Za12, 10), celui
qu'on a transpercé (Za 12, 10), un Messie royal (Za 14,9), fils de David et fils de

Dieu, qui réegnera sur le monde entier (Za 14, 9).

Le second Zacharie est le prophéte le plus utilisé dans le Nouveau Testament. Il
annonce tout spécialement Jésus, humble et simple, le régne de la vérité, de la

justice, de I'amour et de la paix.

7.3- Les Ecrits Sapientiaux
a) L'origine

La réflexion sapientiale a accompagné I'étre humain depuis les débuts.
Cependant, certaines époques historiques ont privilégié le recueil de traditions et

ont poussé a de nouvelles formulations sapientiales.

L'origine de la pensée sapientiale en Israél est traditionnellement liée au
personnage de Salomon (1Rois, 3, 4-15; 5, 9-14) qui est devenu le prototype de
tous les Sages. De ce fait, il n'est pas étonnant qu'on lui ait attribué des ceuvres
du genre sapiential plus récent et qui n'ont effectivement rien a voir avec lui.
C'était la vieille coutume de la pseudo épigraphe qui se vérifie dans beaucoup de

cas de la bible.

A I'époque post-exil de la Babylonie, on a procédé au recueil et a la consolidation
du patrimoine religieux et culturel d'Israél. Il fallait préserver l'identité religieuse et
culturelle d'un petit peuple et relancer I'espoir en un avenir bien meilleur, face aux
menaces des autres cultures dominantes comme la babylonienne et, plus tard la

grecque.

A ce sujet, le passage de Ne8, 1-8, ou les prétres et les |évites enseignent au
peuple la loi de Dieu, est emblématique. Les hommes du culte deviennent les

hommes du livre. Les prophétes sont a présent en voie de disparition. La parole

118



de Dieu et sa volonté commencent a étre cherchées dans le livre, dans les textes
écrits. Pour cela, les responsables doivent se consacrer a I'étude, a la réflexion, a

la culture et a I'école.

C'est dans ce climat d'exigence intellectuelle, ou apparaissent aussi des scribes
laics, que se développe la réflexion sapientiale, autrefois I'apanage de

I'environnement de la cour et des fonctionnaires de I'état.

Dans la recherche de la sagesse, Israél ne fut pas totalement originale. Ce petit
peuple a su assimiler la sagesse des peuples voisins, surtout de 'Egypte et de la

Mésopotamie et I'adapter selon la perspective de son expérience religieuse.
b) Mais qu'est-ce que la sagesse ?

Israél, depuis son existence en tant que peuple, a cherché le sens de sa vie et a
réfléchi aux grands problémes. Ainsi, elle essaie de découvrir ce qui conduit a la
vie et non a la mort. C'est une réflexion sur les grandes questions humaines : la
vie, la mort, I'amour, la souffrance, le mal, la relation avec Dieu et avec les autres,

la vie sociale.

Les sages d'Israél ont modelé toute leur réflexion a travers leur foi en un seul
Dieu. La vérité frontale de la sagesse est Dieu. La seule maniére de l'obtenir est
d'avoir une relation étroite et respectueuse avec ce Dieu, qui est ce que la bible

appelle la crainte de Dieu.

Cette sagesse n'est pas atteignable par l'effort humain. C'est un don et une
communication avec Dieu. Pour finir, on la comprend comme la propre action

créatrice de Dieu.

Dans le contexte sapiential, le centre d'intérét et d'attention se déplace du peuple,
comme tel, vers l'individu ; de I'Histoire vers la vie quotidienne ; de la situation
particuliere d'lsraél vers la condition humaine universelle ; des vicissitudes
historiques du peuple de I'Alliance vers l'existence dans le monde énigmatique de
la création ; des interventions prodigieuses de Dieu vers les relations de cause a
effet; de la sphére de la Loi et du culte vers un monde d'options libres et
d'initiatives personnelles ; de I'autorité de Dieu vers la sphére de I'expérience et de
la tradition humaine ; des oracles des prophétes proclamés a I'aide de la parole de
Dieu vers l'utilisation de toutes les ressources de la raison et de la prudence selon

I'orientation de sa propre vie ; de l'imposition de la Loi vers la force persuasive du

119



conseil et de I'exhortation ; de la punition présentée comme une sanction externe

vers la conséquence négative résultant d'un choix erroné ou d'un acte insensé.

A linverse de la parole prophétique, la sagesse exige I'engagement de toutes les
capacités et de tous les talents dont I'étre humain dispose (Ecclésiastique 15, 14-
20; 17, 1-14). Bien plus que provenant du haut comme la Loi, la prophétie et
I'Histoire, la sagesse elle, surgit et grandit a partir du bas, c'est-a-dire de
I'expérience humaine. Le sage est celui qui sait s'adapter a ce systéme cosmique,
découvrir son mécanisme opératif et entrer dans son essence. “Insensé”, ou
méme “impie”, est celui qui ne découvre pas les regles de ce jeu ou ne s'y

intéresse pas.

Le monde que le sage cherche a connaitre est le méme que celui créé par Dieu :
un monde qui n'est pas fondamentalement hostile, car il a été créé bon dés le
début (Gn1) ; un monde qui se soumet a Dieu et a partir duquel I'nomme lui-méme
est constitué seigneur (Gn1, 3-31). La principale préoccupation des Sages est le
destin personnel des individus. L'insistance des sages d'Israél sur l'idée de la
crainte de Dieu, surtout dans une période plus tardive, est symptomatique : “La
crainte de Yahvé est le principe du savoir’ (Pr1, 7). En effet, sans la crainte de
Dieu n'importe quel type de sagesse perd son propre fondement, et pour cela sa

validité en vue d'une conduite de vie droite.

En résumé, grace a I'application de l'intelligence et de la réflexion, la sagesse finit
par constituer la mentalité dominante dans le judaisme du post-exil, récupérant et
analysant aussi bien le patrimoine particulier d'Israél comme peuple de l'alliance
que son expérience humaine plus vaste, commune a d'autres peuples de la région

du moyen-orient.

Cette théologie sur la sagesse prépare déja I'ambiance du Nouveau Testament,
ou Jésus apparait comme celui qui est “plus sage que Salomon” (Mt12, 42), et “la
sagesse de Dieu” (1Co1, 24-30), le seul moyen de salut pour tous (Jo14, 6), parce

qu'll est la sagesse non créée qui s'est incarnée au sein de I'humanité.
c) Et qui furent ces sages d'Israél ?

Les sages en Israél font partie des guides spirituels, tout comme le prétre et le
prophéte. Le maitre, I'ancien et le pére en sont les figures les plus représentatives.

lls enseignent au disciple, au jeune et a I'enfant.

120



La tradition biblique a fait de Salomon le sage par excellence et pour cela, la plus

grande partie des livres sapientiaux et poétiques lui a été attribuée.
d) Que veulent-ils ?

Les sages veulent enseigner a se mouvoir correctement dans la vie et ils essaient
d'enseigner aux hommes avec qui ils vivent. lls s'efforcent de trouver une
harmonie et un sens qui les conduisent vers une vie comblée dans ce monde. lls

utilisent leur propre expérience, I'observation, la réflexion et la foi.
e) Comment enseignent-ils ?

Les sages n'obligent personne et n'imposent rien. lls exhortent et persuadent. lls
invitent a voir, a écouter, a prouver, a juger, pour qu'au final celui qui écoute
réfléchisse et décide par lui-méme. Leur doctrine est ouverte : elle inclut des
questions et des interrogations ; elle encourage a la découverte ; elle crée parfois
des problémes et des conflits. Les sages utilisent le proverbe ou le refrain, la

fable, le poéme, I'énigme, le récit et la priére sapientiale.

La tadche des sages d'Israél ressemble, sous certains aspects, a celle des
penseurs qui aujourd'hui réfléchissent a la vie des hommes de notre temps. Leur
enseignement est élaboré a partir de legons qui leur sont présentées a travers leur

propre expérience ou celle des autres.

Les sages se laissent conduire par la foi et se laissent mener par le mystére qui
entoure le monde et I'nomme. lls découvrent la maniére dont Dieu parle a I'homme
depuis la Création. lls affirment que la “crainte de Dieu” est le principe de la
sagesse. Ce n'est pas de la peur mais du respect, de la fidélité et de la confiance

en ce Dieu qui soutient I'hnomme.

lls pronostiquent le Christ, “la sagesse de Dieu”. La contribution la plus importante
de ces livres sapientiaux est peut-étre de parler sur la sagesse de Dieu comme
d'un don et d'une communication de son mystére. La “sagesse de Dieu” nous est

pleinement communiquée dans la personne du Christ.
f) Quels sont ces livres sapientiaux ?
Ces livres sont :

» Job : dans un style poétique, il présente le probléme de la souffrance.

Ce livre est probablement une parabole.

121



Ecclésiaste : il n'y a aucune certitude sur l'auteur. || montre I'instabilité
et l'insécurité de la vie présente mais aussi beaucoup de bonnes choses

qui viennent de Dieu.

Les Proverbes : une partie de ce livre a été écrite par le Roi Salomon —
fils du Roi David. L'auteur nous parle d'un Dieu créateur et juste,

miséricordieux et ineffable.

Le Cantique des Cantiques : signifie “le chant par excellence” ou “le
plus beau des cantiques”. C'est un cantique d'amour au style oriental. Il
prend pour exemple I'amour de I'époux et de I'épouse mais il veut nous
montrer I'amour de Dieu pour son Peuple avec lequel il a scellé une

Alliance.

Ecclésiastique : connu aussi sous le nom de “Sirac”. Il a été écrit vers

120 av JC. Il montre la valeur stable de la loi de Dieu.

La Sagesse : le livre fut écrit par un juif qui vivait en Egypte. Nous ne
savons rien de l'auteur. Il parle de I'immortalité de I'ame et du destin

éternel de I'homme.

Les Psaumes : Psaumes veut dire “Louanges”. Ce sont des poésies qui
sont faites pour étre chantées. En tout, ce sont 150 psaumes. Une
bonne partie fut composée par le Roi David. Les Psaumes sont un livre

de caractéristiques spéciales toutefois intégrées dans cet ensemble.

Il s'agit d'un livre écrit entre le Véme et llléme siécle av JC, qui avait pour principal

objectif de questionner la théologie de son époque, selon laquelle la souffrance

est la conséquence directe du péché personnel de celui qui souffre. En général,

on pensait que la fidélité a Dieu était récompensée dans cette vie par des biens

matériels, par la famille, par une bonne santé et une longue vie, en revanche

l'infidélité était punie d'échec et de divers malheurs dans la vie présente. La foi en

une vie aprés la mort n'existait pas encore.

122



Le livre présente Job, un homme véritablement fidéle a Dieu, le citant en exemple

aux anges et qui, toutefois, fut mystérieusement éprouvé par la perte de ses

biens, de ses fils, de sa santé et de sa dignité.

a) Comment comprendre une telle chose ?

>

Le drame de l'innocent : le drame de Job est celui de tout croyant qui
souffre sans motif. Job croyait en Dieu, en un Dieu juste et tout puissant.
Il souffre et commence un examen de conscience (sur la justice et

I'amour du prochain). |l se considére innocent.

La doctrine traditionnelle : ses amis sont chargés de présenter les
théses traditionnelles : “si I'on souffre c'est parce que I'on a péché”. lls
en concluent que Job ne peut pas étre innocent et ils se présentent a lui

pour déclarer le jugement au nom de Dieu.

La colére contre Dieu : le cri de Job est un cri ou il maudit le jour de sa
naissance, début de tous les maux dont il devait souffrir. Il représente le
cas d'un homme qui souffre tout en étant innocent. Convaincu de cette
innocence, il quitte ses amis et se dirige a Dieu. L'objet de son appel
n'est pas la souffrance mais son innocence. Il accuse Dieu de détruire
au lieu de s'occuper de ses créatures. Il en arrive a désirer un jugement
neutre entre lui et Dieu. Ce n'est pas un dialogue mais un monologue.

Dieu continue absent et silencieux.

La réponse de Dieu : finalement, la réponse de Dieu conduit Job a une
rencontre personnelle. C'est la que, se voyant simple devant Dieu, il
cesse de croire qu'il est innocent. Yahvé lui montre qu'll est présent
partout. Dieu ne détruit pas mais aime ses créatures. Ceci n'est pas une
réponse au probléme ; bien au contraire : il plonge dans le mystere.
Aussi, Job, qui était face a Dieu, se prosterne en adoration et trouve son

repos dans cette mystérieuse présence.

La réponse finale de Job : dans cette derniére réponse, Job reconnait le
besoin de mieux connaitre Dieu. Il connaissait la théorie et en parlait a
ses amis. La rencontre avec le Dieu vivant lui fait reprendre l'attitude
correcte de la créature face a Dieu. Libéré de son innocence, il se

prosterne devant le mystére. Job cherchait Dieu dans la lutte.

123



Finalement, il se sentit trouvé par Dieu. Cette rencontre fut pour Job une
nouvelle connaissance du mystére insondable de Dieu. La seule attitude

possible pour le croyant est celle de la confiance.

» La conclusion du livre: la conclusion du livre rappelle que Job a
récupéré ses biens. C'est un signe que la Parole nous dit aussi: que
Dieu lui donne raison. Parallelement, un jugement négatif des amis est
fait.

b) Les conclusions pour 'homme d'aujourd'hui

> La fidélité : Job est un homme qui continue fidéle au long de toute sa vie.
[l alimente sa fidélité par la recherche de la vérité sans demi-mesure. |l
manifeste son amour désintéressé et gratuit. Il en arrive a un acte de
silencieuse adoration du mystére de Dieu, méme s'il est passé par la

révolte et I'accusation.

» Ne pas fuir ni se laisser noyer : l'attitude de Job nous enseigne beaucoup
sur la maniere de supporter la difficulté sans fuir, sans se noyer, sans
précipiter les solutions qui alors se révéleraient incomplétes ou bien
fausses. C'est cette fidélité qui doit étre vécue quand notre soutien,

ordinaire ou extraordinaire, s'effondre.

» Aimer malgré tout : perdre la santé ou la compréhension des amis ; sentir
combien le visage de Dieu s'obscurcit ainsi que nos idées a Son sujet ;
vivre I'Eglise, le monde et I'obscurité des hommes, et malgré tout marcher
fidelement en révélant aux hommes de tous temps un amour qui est le

fruit du désintéressement et non de I'égoisme.

7.5- Ecclésiaste

Le livre de I'Ecclésiaste ressemble a celui de Job puisque tous deux parlent de la

souffrance.
a) Le livre du précheur

Le nom d'Ecclésiaste est en grec (Qohélet) et désigne ainsi celui qui conduit la
discussion dans une assemblée. |l a été traduit par “Le Précheur’. L'auteur

s'identifie a Salomon, toutefois, cet attribut est pure fiction littéraire de l'auteur, qui

124



place ainsi ses réflexions sous le parrainage d'un des plus illustres Sages d'Israél.
Il semble qu'il ait été écrit durant la période de domination grecque avant la

réapparition de la foi et de l'espoir a I'époque des Maccabées.
b) La critique de la sagesse traditionnelle

Tout comme le livre de Job, I'Ecclésiaste représente I'exemple le plus clair de
l'opposition a la sagesse traditionnelle. L'auteur s'interroge sur le sens de la vie et

trouve une différence entre ce que la foi affirme et ce que les yeux voient.

L'Ecclésiaste ne voit pas la doctrine traditionnelle de la rétribution avec toutes ses
promesses de vie prospere pour les justes et de menace de ruine pour les

pervers, confirmée par I'expérience.
c) La vanité des choses humaines

Le livre ne contient pas un plan définitif mais des variations sur un théme unique :
la vanité des choses humaines qui est affirmée du début a la fin du livre. Tout est
faux : la science, la richesse, I'amour et méme la vie elle-méme. Cette derniére
n'est rien de plus qu'une série d'actes incohérents et sans importance (Qo 3, 1-11)
qui s'achéve avec la vieillesse (Qo 12, 1-7) et avec la mort. Ceci affecte
pareillement les sages et les insensés, les riches et les pauvres, les animaux et
les hommes (Qo 3, 14-20).

d) Il faut profiter des petits riens

L'auteur est pessimiste au sujet de la vie. En effet, tout est mal. Se basant sur
cette vision de la réalité, I'auteur donne des conseils pour prendre le peu de joie et
de dons comme un cadeau, sachant que c'est le don de Dieu. “Réjouis-toi, jeune

homme, dans ta jeunesse” (Qo 11, 9).

Conclusion : a la fin du discours, l'auteur affirme : “Crains Dieu et observe ses
commandements, car c'est la tout 'homme ; oui Dieu fera venir toute ceuvre en
jugement, tout ce qu'elle recéle de bon ou mauvais” (Qo 12, 13). L'Ecclésiaste a
influencé la littérature ecclésiastique qui met en avant le “mépris pour le monde”.
Mais il donne aussi une lecon de détachement des biens terrestres et, en niant le
bonheur des riches, il prépare le monde a I'écoute de paroles “Heureux, vous les

pauvres, car le Royaume de Dieu est a vous” (Lc 6, 20).

125



7.6- Les Proverbes

Le livre des Proverbes nous révéle la richissime sagesse que le peuple juif a
emmagasineé durant sa vie douloureuse, en particulier lors de I'exil. L'introduction a
comme objectif d'enseigner la sagesse, la discipline et une vie prudente, de
montrer ce qui est correct, juste et digne. En somme, il nous apprend a mettre en

pratique et a fournir I'éducation morale.

Le terme proverbe vient de I'nébreux “Meschalim” qui veut dire “Maximes”. Le livre

contient 9 collections de maximes, les plus anciennes sont attribuées a Salomon.

Ce livre ne présente aucune unité ni dans son aspect littéraire ni dans son aspect
doctrinal. D'une forme générique, il enseigne l'art de bien vivre, en mettant en
relief les soucis que les simples se font, en particulier pour les jeunes
inexpérimentés, cherchant ainsi a leur inculquer une personnalité ferme, guidée
par la sagesse et la piété filiale, afin qu'ils ne tombent pas dans la paresse, qu'ils
évitent le vin, les mauvaises fréquentations, les femmes de mauvaise vie, les

exces de langage et l'iniquité.

Cette morale peut paraitre simplement naturelle et laique ; mais il n'y a aucun
doute que la religion est la base de toute la moralité des Proverbes. Pour cela, “la
crainte de Dieu”, début et couronnement de la sagesse, source du bonheur,
apparait comme la clé et la cloéture de ce livre (1, 7; 31, 30), méme si les
références directes a la loi, au culte et a l'alliance, notions fondamentales de la

religion hébraiques, ne sont pas nombreuses.
a) La sagesse israélite et étrangére

Le Livre des Proverbes est le plus caractéristique du genre littéraire appelé
sapiential en raison de sa forme (en particulier le refrain ou la beauté artistique) et
de de l'enseignement qu'il offre. C'est un ensemble tres diversifié contenant la

sagesse israélite et étrangére.
b) La sagesse humaine

Elle n'est pas dirigée au peuple mais a l'individu. Cet enseignement des sages
aide I'nomme a se mouvoir correctement dans les différentes situations qu'il
affronte et face aux diverses réalités: la vie en société, la justice, le

gouvernement, les affaires, le travail et le repos, la joie et la souffrance.

126



c) La sagesse pratique dans les situations, les relations et les valeurs

En vérité, les sages aiment les biens terrestres et chantent la joie d'étre des sages
qui coincide avec leur bonté. La sagesse dépasse toutes les valeurs. Dans leurs
écrits, ils montrent un vif intérét pour I'honneur, I'équité et la justice. lls enseignent
a apprécier le contréle de soi, la modération dans les paroles et I'humilité comme
trait de caractére des personnes. lls condamnent fermement la jalousie, le mépris
du pauvre et l'escroquerie au nécessiteux. lls louent avec ardeur I'amour, I'amitié

et la franchise.
d) La sagesse théologique

Elle n'est pas un enseignement qui tient en compte la religion ou qui prétend une
fin utile. Parmi les 7 proverbes, I'un d'eux est explicitement religieux. Les sages
prennent en considération la limite de 'hnomme et ils n'oublient pas que le mystére
existe. Mais ils Lui font confiance. La confiance des sages dans I'ordre du monde
est en définitive, la confiance en un Dieu créateur et juste. La crainte de Dieu est

le fondement de la sagesse.

7.7- Le Cantique des Cantiques

Le livre du Cantique des Cantiques veut dire “le plus beau des cantiques”. Le
theme du livre est I'amour d'un homme, qui est le roi Salomon, pour une jeune fille

appelée “La Sulamite”, la gardienne des vignes et bergere.

C'est une série de poémes ou on célébre I'amour mutuel d'un Bien-aimé et d'une

Bien-aimée, dans toute sa densité charnelle et avec beaucoup de réalisme.

Cet ensemble de cantiques célébre I'amour humain Iégitime, amour qui consacre
l'union des conjoints. Le théme n'est pas seulement profane mais aussi religieux
puisque Dieu bénit le mariage. A une époque de I'histoire ou la femme était
I'esclave de 'homme, ces chants sont extraordinaires, avec la ferveur d'un amour

qui n'exclut pas les difficultés.

Les fortes scénes d'amour sont une forme orientale d'expression et ne doivent pas
nous impressionner ou nous conduire a des fausses conclusions ; les scénes sont

fortes pour montrer combien Dieu aime I'humanité.

127



a) L'origine et I'auteur

Le livre est attribué a Salomon. C'est une coutume que nous connaissons déja. Le
fait refléte I'image de ce roi comme étant celle d'un sage et d'un poéte et, ou dans

certains chants sa personne est citée.

Mais le livre surgit bien plus tard. Sans aucun doute, le livre présente quelques
poémes d'origine populaire chantés au crépuscule, mais on y trouve aussi la main
d'un artiste qui non seulement les a rassemblés, mais qui a aussi cru a leur

importance.
b) L'Amour de Dieu et son peuple

Méme si le texte ne cite jamais le nom de Dieu, les juifs et les chrétiens voient une
expression de la relation de Dieu avec son peuple dans ces chansons. “La joie

qu'un mari trouve avec son épouse, Dieu va la trouver avec toi.”

Saint Paul y a vu le symbole profond de I'amour du Christ pour son église. Saint
Jean de La Croix, Sainte Thérése de l'enfant Jésus et beaucoup d'autres
mystiques se servent du langage des Cantiques pour exprimer l'expérience
mystique de leur amour sacré. Et c'est normal puisque I'amour humain est le reflet

de Dieu, en effet “Dieu est Amour”.

7.8- L'Ecclésiastique ou Sirac (Deutérocanonique)

Sa traduction grecque est “la sagesse de Jésus, fils de Sirac”. Les chrétiens de
langue latine I'appelaient “Ecclesiasticus”. En effet il était utilisé pour enseigner les

bonnes coutumes aux catéchuménes qui se préparaient au Baptéme.

C'était le livre de “I'ecclésia” (Eglise). Il ressemble un peu au livre des Proverbes,
mais il révéle une phase plus avancée de la pensée des juifs. Les juifs ne

l'incluent pas dans leur canon de livres inspirés.

Il fut écrit par Jésus Ben Sira a Jérusalem vers 190 av JC. De la le nom de
“Siracida”. A Alexandrie, un des petits-fils de l'auteur I'a traduit de I'hébreux en

grec. Le texte original en hébreux a été perdu.

128



a) L'objectif

Ben Sira connaissait bien les livres sacrés, la Loi et la tradition religieuse juive. Il a
écrit cette ceuvre pour défendre ce patrimoine culturel et religieux contre la
fascination exercée par la culture grecque sur beaucoup de juifs et que les
gouvernants étrangers voulaient imposer. Avec son livre, il a réussi non seulement
a sauver le trésor spirituel de son peuple mais aussi a aider a former la

personnalité de ceux qui défendraient la foi pendant la révolte des Maccabées.
b) Le contenu

L'auteur enseigne les régles d'une vie droite dans les relations avec la famille et
avec les étrangers, avec les personnes ageées et les plus jeunes, avec les

seigneurs comme avec les serviteurs, avec les femmes, avec Dieu.

Il recommande des vertus et pointe les devoirs, comme la pieté avec les parents,
la patience dans la souffrance, l'aide aux nécessiteux, I'hospitalité, la frugalité

dans le manger, le silence lorsqu'il est nécessaire, la modeération en toute chose.

Il dénonce les vices comme la paresse, la duplicité dans le comportement, la

négligence et le relachement moral.

Il inclut I'hymne a la crainte de Dieu (Si 1, 9-20) aussi beau que I'hymne a I'amour
dans les Corinthiens (1ere épitre, 13), les grandes définitions et les cantiques a la

sagesse.

7.9- La Sagesse (Deutérocanonique)

Le livre de la Sagesse (ou sagesse de Salomon) est I'un des plus grands livres
Deutérocanoniques de la Bible, il posséde 19 chapitres. Il est communément
attribué a Salomon. Toutefois, des études montrent qu'il fut écrit par un juif
d'Alexandrie lors des dernieres décennies du 1er siécle av JC. C'est le dernier
livre de I'Ancien Testament a avoir été écrit, c'est donc pure fiction que de
I'attribuer a Salomon.

Son objectif fut de fortifier la foi des juifs qui vivaient dans cette région-la, de
maniére a ce qu'ils n'adhérent pas a la religion des peuples de cette région.
Beaucoup de juifs vivaient dans cette riche ville fondée par Alexandre le Grand

(324 av JC). L'auteur exalte la Sagesse juive dont l'origine est Dieu ; il veut

129



également montrer qu'elle n'est pas inférieure a la sagesse grecque qui dominait

Alexandrie.

Alexandrie était un important centre politique et culturel grec et comptait plus de
200.000 juifs parmi ses habitants. La culture grecque, avec ses philosophies, ses
coutumes et ses cultes religieux, au-dela de I'hospitalité qui parfois incluait la
persécution ouverte, constituait une menace constante pour la foi et la culture du
peuple juif qui habitait en Egypte. Pour ne pas étre mis en marge de la société,
beaucoup d'entre eux abandonnaient leurs coutumes et méme la foi, perdant ainsi

leur propre identité pour se fondre dans une société idolatre et injuste.

L'auteur du Livre de la Sagesse, profondément alimenté par les Ecritures et par la
conscience historique de son peuple, affronte la situation en écrivant un livre qui
cherche par tous les moyens a renforcer la foi et a raviver I'espoir en rappelant le

patrimoine historico-religieux des ancétres.

Il enseigne la véritable sagesse qui conduit a une vie juste et au bonheur. Il ne
s'agit pas de la culture que I'on gagne par la pensée mais de la sagesse qui vient

de Dieu, s'opposant a l'idolatrie et a la vie injuste qui nait de cette culture.

Cette sagesse divine a guidé magistralement I'histoire du peuple de Dieu, révélant
que le véritable bonheur appartient aux amis de Dieu. En d'autres mots, 'auteur
veut montrer que la sagesse ou le sens de réalisation de la vie n'est pas
seulement un fruit de l'effort de 'homme, mais avant tout un don que Dieu

concéde gratuitement a ses bien-aimés.
a) Ladivision du livre
Le livre se divise en 3 parties :

» La premiére partie inclut les chapitres 1-5: la sagesse est présentée

comme la source de bonheur et d'immortalité.

» La deuxieme partie inclut les chapitres 6-9: elle fait réfléchir sur
l'origine, la nature et les propriétés de la Sagesse. Cette partie termine

avec la priere de Salomon qui demande la sagesse.

» La troisiéme partie inclut les chapitres 10-19 : elle présente la sagesse
et la justice en action dans I'histoire. Cette partie se subdivise en 3

parties :

130



e 10-12: la Sagesse sauve le juste et punit les injustes,
e 13-15: l'idolatrie est le chemin opposé a la Sagesse,

e 16-19 : le souvenir de I'histoire de I'exode avec un fort contraste

entre le destin d'Israél et celui des Egyptiens.
b) La lecture chrétienne

C’est le livre de la Sagesse, originaire d’'une ambiance culturelle grecque ou la
philosophie platonicienne donnait I'idée de I'immortalité spirituelle sans la
nécessaire liaison avec I'élément matériel, qui a affirmé pour la premiére fois

d’'une maniére explicite : « Dieu créa 'lhomme pour 'immortalité » (Sg 2, 23).

7.10- Le livres des Psaumes

C’est le plus grand livre de toute la Bible et il est constitué de 150 (ou 151 selon
I'église orthodoxe) cantiques et poeémes prophétiques qui sont le cceur de ’Ancien
Testament ; c’est la grande synthése qui réunit tous les thémes et tous les styles
de cette partie de la Bible, utilisés par I'ancienne Israél comme un hymne dans le
Temple de Jérusalem, et aujourd’hui comme priere et louange dans le Judaisme,
le Christianisme et aussi I'lslam (le Coran dans le chapitre 17, verset 82 fait

référence aux Psaumes comme a un « baume »).

Un tel fait, commun aux 3 monothéismes sémites, n’a pas de paralléle puisque les
juifs, les chrétiens et les musulmans croient que les Psaumes ont été écrits en

hébreux et ensuite traduits en grec et en latin.
a) L’origine

La plupart des Psaumes est attribuée au roi David qui en aurait écrit au moins 73.
Asafe en serait 'auteur de 12, les fils de Cora en auraient écrit environ 9 et le roi
Salomon au moins 2. Hema, avec les fils de Cora, ainsi qu’Ethan et Moise, en
auraient écrit au moins un chacun. Néanmoins 51 psaumes seraient d’auteurs

anonymes.
b) Les poémes de louange

Les Psaumes ont été initialement transmis a travers la tradition orale et le passage

a I'écrit eut surtout lieu grace au mouvement de recueil des traditions israélites

131



commencé durant I'exil babylonien par le prophéte Ezechiel (Vlléme et Viéme

siécle av JC).
c) La période durant laquelle les Psaumes furent composés

Cette période varie beaucoup, représentant un laps de temps d’environ un
millénaire, a partir de 1440 av JC au moment de I'exode des israélites de 'Egypte
vers la captivité babylonienne ; sachant que bien des fois ces poémes ont permis
de tracer un paralléle avec les événements historiques, principalement avec la vie
de David quand, par exemple, il avait fui la persécution conduite par le roi Saul (Ps
18, 52, 54) et par son fils Absalom (Ps 3) ou lors du repenti de son péché avec

Bethsabée.

Les Psaumes sont aussi une poésie qui est la forme la plus appropriée pour
exprimer les sentiments face a la réalité de la vie recompensée par le mystére de
Dieu, l'allié qui s’engage vis-a-vis de ’homme pour construire I'histoire avec lui.

Dieu participe a cette lutte pour la vie et la liberté.

De cette forme, les Psaumes nous invitent aussi a nous tourner vers la vie et vers
I'histoire avec attention. En eux, nous découvrons le Dieu toujours présent et prét
a nous aider pour cheminer dans la lutte vers la construction d’'un monde

nouveau.
d) Les Psaumes sont des priéres

Le livre des Psaumes est un des plus cités par les auteurs dans le Nouveau
Testament. Jésus lui-méme priait les Psaumes, et sa vie et son action ont apporté

une pleine signification au sens que ces priéres possédaient déja.

Aprés lui, les Psaumes sont devenus la priere du nouveau peuple de Dieu,
engagé avec Jésus Christ pour la transformation du monde en vue de la

construction du régne.

La priere connue sous le nom de rosaire, avec ses 150 Ave Maria, s’est formée
par analogie avec les 150 Psaumes de I'Office. Organiser des listes de Psaumes
pour étre priés a certaines occasions, comme les fétes, la maladie, les récoltes ou
les funérailles, est une autre forme trés populaire d'utiliser les psaumes.
Historiquement, la premiére de ces listes fut organisée quand Saint Arséne de

Cappadoce commenca a utiliser un Psaume comme priere dans un but particulier.

132



Ce sont des priéres qui nous sensibilisent et nous engagent dans la lutte lors des
moments de conflits, sans sentimentalisme larmoyant, ni individualisme, ni

aliénation.
e) Une collection de chants religieux

Ainsi que dans d’autres traditions culturelles, la poésie hébraique était également
étroitement liée a la musique. Bien qu’on ne puisse pas exclure la possibilité de la
réciter sous forme de lecture, étant donné son genre littéraire, les poémes sont
désignés en hébreux par le terme « Tehillim » qui veut dire « cantiques de
louange » et en grec par le terme « Psalmoi» qui veut dire « cantiques
accompagnes au son du psaltérion », ou encore : la priere chantée accompagnée

d’'instruments de musique.

Les psaumes finissent par constituer un hymne liturgique dans le Temple pour

étre diffuser soit vers la synagogue juive, soit vers les liturgies chrétiennes.

Dans l'église catholique, les 150 Psaumes forment le centre de la priére
quotidienne : ce qu'on appelle la Liturgie des Heures, aussi connue comme I'Office
Divin et dont I'organisation remonte a Saint Benoit de Nurcie.

f) Quelques thémes de priéres :

> La priere de louange a Dieu sauveur et créateur : la louange apparait
dans la majorité des Psaumes. C'est une des dispositions essentielles

face a Dieu.

» La priere de louange au Dieu proche : Il vit au sein de son peuple

(Jérusalem, le Temple) et habite dans son cceur (la Loi).

» La priere d'espérance : Dieu est roi et va établir un régne de justice

comme roi-messie et non comme roi terrestre.

» La priére de supplication et d'action de grace : les deux sont essentielles

pour le peuple de Dieu.

» La priére pour la vie: elle regroupe plusieurs themes sur lesquels la

condition humaine doit réfléchir.

» Les Psaumes de pélerinage : ils étaient récités lors des 3 fétes de

pélerinage a Jérusalem.

133



g) La valeur spirituelle

Les Psaumes furent récités par le Christ et la Vierge Marie, par les apoétres et les
premiers martyres. L'église en a fait, sans aucune modification, sa priére officielle.
Ainsi, ils ont un écho universel puisqu'ils expriment I'attitude que tout homme doit

avoir face a Dieu.
h) Un nouveau sens

Dans la Nouvelle Alliance, le fidéle loue et remercie Dieu qui lui a révélé le secret

de sa vie intime, qui I'a racheté par le sang de son Fils et lui a insufflé son Esprit.

Les anciennes suppliques se font plus ardentes puisque la Céne, la Croix et la
Résurrection ont enseigné a I'hnomme I'amour infini de Dieu, l'universalité de son

peuple, la gravité du péché, la gloire promise aux justes.

Ainsi, les espoirs chantés par les psalmistes se réalisent. Le Messie est arrivé et

régne sur toutes les nations qui sont appelées a lui rendre louange.

POUR REFLECHIR

1) Quels sont les livres Sapientiaux ? Que pouvons-nous dégager de chacun

d'entre eux ?
2) Que nous enseigne, d'une maniére générale, les livres Sapientiaux ?

3) Qu'est-ce que la sagesse ? Et comment les sages d'Israél ont-ils modelé la

foi en un seul Dieu ?
4) Qu'enseigne le Livre de Job a I'homme d'aujourd'hui ?

5) Pourquoi les Psaumes sont-ils considérés comme un “livre de priéres” ?

Pouvez-vous citer quelques thémes de priére trouvés dans les Psaumes ?

134



TABLE 8 - LES LIVRES DEUTEROCANONIQUES

8.1- Que sont-ils ?

Comme nous l'avons vu antérieurement, le canon de la Bible est le catalogue ou
la liste de livres que I'Eglise considére inspirés de Dieu, appelé donc Livres

Canoniques.

Le canon s'applique & toute I'Ecriture Sacrée et pas seulement & une partie. Il y a
73 livres dans la Bible Catholique, 46 de I'Ancien Testament et 27 du Nouveau
Testament. En résumé, nous pouvons dire que I'Eglise est en charge de
déterminer quels sont les livres inspirés et ceux qui ne le sont pas. En effet, elle a

I'autorité regue du Christ et le soutien de I'Esprit Saint.

Cependant, I'Eglise n'exécute pas cette opération de forme arbitraire mais en
appliquant des critéres internes et externes, au travers desquels il lui est permis
de discerner et de découvrir la régle de la foi et de la vérité dans un livre. Pour des
raisons historiques, il y a 7 livres que I'on trouve dans le canon catholique romain
et non dans les canons hébraiques et protestants de la Bible. Ces livres sont :
Tobie, Judith, Maccabées | et Il, 'Ecclésiastique et la Sagesse (déja vus dans les
livres sapientiaux), Baruch et quelques passages additionnels d'Esther et Daniel.
Ces livres sont appelés “Deutérocanoniques” par les catholiques romains et

“apochryphes” par les autres.

Le mot “Deuteros” vient du grec et signifie “second”. lls sont appelés ainsi
puisque, méme s'ils faisaient déja partie du canon lors du Concile de Carthage au
IVéme siécle, ils furent seulement officialisés par le Concile de Trente au XVIéme
siecle. En vérité, ils se trouvaient déja dans la version grecque de la Bible,

appelée la Septante, mais ils ne faisaient pas partie du texte hébraique.

Ces livres ont depuis toujours fait partie de la version appelée “La Bible Juive”
écrite en grec, appelée La Septante, qui fut écrite a partir de 250 av JC. La
Septante est la version de la Bible la plus utilisée par les juifs de langue grecque

ainsi que par les premiers chrétiens.

135



De cette forme, nous pouvons voir que le processus de reconnaissance des
Deutérocanoniques fut une nécessité comprise par I'Eglise pour officialiser ce qui

était déja considéré comme la Sainte Ecriture par I'Eglise primitive.

Les 3 livres — Tobie, Judith et Esther — présentent un aspect commun qui doit étre

caractérisé avant que nous ne passions a une analyse particuliére de chacun.

Ce ne sont pas des ceuvres uniquement historiques. L'intention des auteurs est
manifeste ; ils ont voulu se servir d'éléments historiques déja connus comme
cadre et dans lequel ils ont inséré des enseignements religieux. Les faits
authentiques ou plus ou moins fictifs embellissent et poétisent, et sont donc

seulement une maniére de présenter ces enseignements.

Ce sont des livres écrits dans le genre littéraire appelé Midrash, qui est la
narration d'un fait historique avec une emphase religieuse, c'est-a-dire I'action de
Dieu qui agit en défendant les fidéles, soulignant les aspects édifiants et

moralisateurs des faits racontés avec pour objectif de former les lecteurs.

Ce sont des histoires dont on ne sait pas exactement quand elles sont arrivées et
qui ne font pas référence a tout Israél, mais seulement a une personne, une
famille (Tobie) ou une ville (Judith). Ce sont des livres que l'ont peut nommer
“narrations épisodiques ou littérature édifiante” et qui montrent I'action de Dieu

dans la vie d'une personne, d'une famille ou d'une ville qui a confiance en Lui.

8.2- Le Livre de Tobie

Quand le livre de Tobie fut écrit, I'exil était déja terminé depuis longtemps. L'auteur
de ce récit, si familier, relate I'histoire des patriarches et en retire un conte édifiant
situé durant le temps de l'exil.

a) Une invitation a la fidélité

Le peuple est découragé au point de vivre isolé des autres peuples. Méme les
morts sont abandonnés. L'égoisme et la peur avaient affaibli I'unité de la foi et

I'espoir du peuple.

L'auteur de Tobie veut réanimer son peuple, lui rappelant que Dieu se soucie de

lui et qu'il n'a pas oublié ses promesses. Dieu est présent dans la vie de chacun

136



mais il est occulte. Il faut savoir Le découvrir. Méme si tout va mal, Dieu

récompensera la foi du croyant.
b) Les vertus de la famille et les ceuvres de miséricorde

C'est une narrative édifiante qui souligne les devoirs envers les morts et
encourage l'auméne. Le sentiment de la famille s'exprime avec émotion et
enchantement. Elle développe quelques idées trés avancées sur le mariage, qui

annoncent le concept chrétien.

Le livre invite a reconnaitre la providence de Dieu dans la vie quotidienne et la

proximité d'un Dieu bon.
c) L'histoire de deux fidéles communs

Tobie et Sara, deux personnes fidéles, sont frappées par le malheur: des
excréments de moineaux aveuglent Tobie ; les morts soudaines des 7 maris

successifs lors de ses nuits de noce mortifierent et humiliérent Sara.

Dans leur tristesse, Tobie et Sara se tournérent vers la priére. L'auteur informe le
lecteur que leur priére fut exaucée ; un ange leur fut envoyé pour leur apporter la
guérison. Entretemps, les personnages ne connaissent pas la fin de I'histoire et la
fidélité sans fin apporte un témoignage de leur courage. La guérison se produit et

leur fidélité est démontrée par la joie et les tristesses de la vie de famille.

Les personnages ont confiance en un Dieu miséricordieux et juste. A leur tour, ils
agissent avec miséricorde et justice envers Dieu et envers les autres et respectent
rigoureusement la Loi, I'hospitalité, pratiquent 'aumdne et I'amour respectueux au

sein de la famille.

Le livre montre que, méme si la fidélité divine peut étre cachée, les étres humains
sont des ministres de la providence divine, et les événements humains et

communs sont le cadre pour l'action attentionnée des fidéles de Dieu.

8.3- Le Livre de Judith

Le Livre de Judith, bien plus que de raconter une histoire, veut offrir une narrative
édifiante pour soutenir la foi et encourager la résistance, probablement pendant la

persécution d'Antioche IV.

137



Nous sommes face a une petite ville et a une veuve, désarmée et sans défense
contre I'ennemi puissant. Un symbole éloquent de la situation ou Israél se trouvait,
ravagée par la culture grecque envahissante et préparant la révolte embryonnaire

des Maccabées au lleme siécle av JC.
a) Judith

Elle personnifie la sagesse juive, ce qui confond la culture babylonienne et
grecque, et elle est protagoniste d'une histoire semblable a la libération qui eut lieu

lors de I'Exode.

Elle ressemble au modéle de femmes telles que Dalila, qui utilisent la séduction
pour vaincre l'ennemi. Mais, a une conduite irréprochable et une confiance
inébranlable en Dieu, Judith ajoute son attraction physique comme arme de

séduction.
b) L'histoire

Une ville israélite est assiégée par Holopherne, commandant en chef de I'armée
assyrienne. Les chefs de la ville désespérent de I'aide de Dieu et déclarent que si

la libération ne vient pas dans les 5 prochains jours, ils se rendront.

En entendant la décision des anciens, une belle veuve - juive pratiquante - leur
reproche leur manque de foi. Elle prie et les recommande a Dieu. Finalement, elle
prépare son arme - la beauté. Comme Dieu agit au travers de sa beauté, elle

décapite Holopherne et libére son peuple.

Le message du livre est celui de la victoire qui ne vient pas du pouvoir humain

mais de celui de Dieu. Dieu libére le peuple fidéle quand il le veut et a sa maniére.

Méme si la fagon dont elle a libéré le peuple peut paraitre insensé du point de vue
humain, I'histoire de Judith montre que les véritables insensés sont ceux qui
placent leur confiance dans le pouvoir et dans les armes des hommes. Toute
I'armée d'Holopherne devient inoffensive face a I'arme divine - la beauté d'une

femme fidele.
c) Le Dieu de Judith

Le Dieu dans lequel Judith croit, est : “Le Dieu des humbles, qui secourt les petits,
défenseur des faibles, défenseur des découragés” (Jd 9, 11) et qui : “accueille sa

clameur et l'aide dans ses tourments” (Jd 4, 13).

138



d) C'est Dieu qui agit et sauve

Dans les derniers chapitres de Judith, il y a un hymne de jubilé envers la prouesse
de cette courageuse, symbole de la résistance aux prétentions de tout
dominateur. Elle est la gloire de Jérusalem, la joie d'Israél, I'orgueil de son peuple
(Jd 15, 9). Mais ils savent que c'est Dieu qui sauve. Il choisit les moyens les plus

faibles : la main d'une femme.

8.4- Le Livre d'Esther

Méme si le récit contient beaucoup d'éléments de fiction littéraire, le point de
départ peut étre historiquement correct: une exécution religieuse déchainée

contre le peuple juif.

Avec Esther, I'auteur nous conduit a I'Empire Perse ou une minorité de juifs de la
diaspora vit l'angoisse d'une persécution. C'est la situation d'lsraél durant la

domination hellénique et durant le gouvernement tyrannique d'Antioche IV.
a) Cheffe de la libération

Ester apparait au début du livre uniquement sous la perspective de sa beauté,
mais elle vit un processus d'identification progressif avec ceux qui sont en danger.
Elle devient le symbole de la résistance active contre l'injustice et incarne la
solidarité d'une femme qui croit au destin de son peuple. Une orpheline faible

devient la cheffe qui conduit a la libération.
b) Le Dieu d'Esther

Quand Esther prie, elle se dirige a “Dieu, qui est au-dessus de tout homme” et elle
affirme “je ne me prosterne devant personne, seulement devant toi, Seigneur.
Protége-moi, je suis seule et je n'ai pas d'autre défenseur que toi”. Ce sera Lui qui
placera “des paroles opportunes” dans sa bouche afin d'intercéder pour le peuple
et Il lui permettra de vaincre sa peur et fera d'elle un instrument en vue de sauver

ceux qui furent menacés de mort.

139



c) La féte de Pourim

La fin du livre d'Esther nous montre que la féte de Pourim va toujours célébrer
I'événement ou les juifs ont été libérés de leurs ennemis et le mois ou I'on

échangea la tristesse contre la joie et le deuil contre la féte (Est 9, 22).

La féte de Pourim est caractérisée par deux récitations publiques du Livre
d'Esther, par la distribution de nourriture et d'argent aux pauvres, par des cadeaux
et par la consommation de vin durant le repas de la célébration (Est 9, 22);

l'utilisation de masques et de fantaisies sont d'autres coutumes.

8.5- Les Livres Maccabées | et i

Les livres des Maccabées raconte I'histoire du peuple juif durant I'oppression
syrienne, en particulier par le roi Antioche IV Epiphane (175-163 av JC) qui voulait
obliger le peuple a pratiquer les lois paiennes et a rejeter les lois de Dieu.
Matatias, prétre et chef de la guérilla a guerroyé contre les syriens avec ses fils
Jean, Simon, Judas, Eléazar et Jonathan. La révolte des Maccabées surgit a
cause de cette guérilla et dure approximativement de 175 a 163 av JC juste avant

['arrivée de Jésus.
a) Maccabée 1

L'auteur, qui écrit dans les années 100 av JC, est un juif, un nationaliste fervent,
favorable a la dynastie des Maccabées. Il raconte I'histoire des 3 premiers : Judas
(3-9), Jonathan (9-12) et Simon (13-16). Il veut faire une histoire sacrée dans la
lignée des juges et des premiers rois. Il montre Dieu libérant son peuple et le

sauvant du malheur dans lequel il se trouvait.

Judas Maccabée se démarque comme un nouveau Josué : il cherche a récupérer
l'indépendance, le territoire et le culte. Il n'a peur de rien. Il est convaincu que la

force lui vient de Dieu. Sa foi est nette et décidée : “Dieu est de notre c6té”.
b) Maccabée 2

Ce livre n'est pas la continuité de Maccabée 1 ; en effet il fut écrit avant celui-ci.
L'auteur écrit aux juifs d'Alexandrie et son intention est de réveiller le sentiment de

communauté qu'il formait avec ses fréres de la Palestine.

140



En racontant les prouesses de Judas Maccabée, I'auteur souligne ceci : c'est Dieu
qui donne la victoire ; de la les prieres avant chaque bataille et les interventions
miraculeuses. L'attachement total a sa foi peut conduire a offrir a Dieu le
témoignage décisif : le martyre. Certains sont célébres, tel que celui de I'ancien
Eléazar (2M 6, 18-31) et en particulier celui des 7 fréres (2M 7).

La foi dans la résurrection des morts est affirmée pour la premiére fois ici (2M 7, 9
et 23-29) et dans le passage du Dn 12, 2-3 ; elle est liée aussi a la persécution
d'Antioche Epiphane. Les martyres ressuscitérent par le pouvoir du Créateur et

comme récompense a leur fidélité.

Le livre souligne le mérite des martyres (2M 6, 18-20 ; 7, 41) et l'interception des
saints (2M 15, 12-16)

8.6- Le Livre Baruch

Disciple de Jérémie, Baruch est traditionnellement reconnu comme l'‘auteur du

Livre Deutérocanonique qui porte son nom.

Dans le Livre de Jérémie, Baruch est présenté comme le “scribe” ou le “secrétaire”
du prophéte (Jr 36, 4-32) et il est étroitement lié a quelques étapes de sa vie (Jr

32, 12-16), il en arrive méme a se réfugier avec lui en Egypte (Jr 43, 1-7).

Cet écrit recgoit le nom de Livre de Baruch a partir de 1, 1-3, ou son auteur se
présente et nous décrit un peu I'histoire des bannis de la Babylonie aprés la prise

de Jérusalem par Nabuchodonosor.

Mais le nom donné a l'auteur de cet écrit est certainement un pseudonyme,
technique trés courante de tous temps dans le domaine littéraire mais aussi dans

le monde biblique.

Ceci est d'autant plus probable que ce livre ne remonte pas a la période de l'exil
babylonien, méme si quelques sources et quelques épisodes racontés se situent
dans ce contexte. En rassemblant ces éléments, un auteur anonyme qui se cache
derriere le nom de Baruch, a composé cette ceuvre a partir de diverses sources et

a l'aide de différents genres littéraires.

L'auteur dénote les influences des prophétes de I'époque de [I'Exil, tout

spécialement celles de Jérémie, Ezéchiel et le Second Isaie, aussi bien dans les

141



themes abordés que dans la forme littéraire. Il faut aussi souligner le langage de

type sapiential et méme apocalyptique auquel I'auteur a fréquemment recours.
a) L'organisation du livre

L'oeuvre posséde six chapitres, sachant que les cinq premiers sont
traditionnellement attribués a Baruch alors que le sixieme est attribué a Jérémie.

Nous pouvons souligner :

» Introduction historique (1, 1-14): en plus de présenter le livre et son
auteur, elle raconte l'effet que la lecture produit sur le roi, les nobles et

tout le peuple.

» La confession des péchés, en prose (1, 15 et 3, 8) : ce n'est rien de plus

qu'une sorte de “célébration pénitentielle” des exilés de la Babylonie.

> L'exhortation a la sagesse, en poésie (3, 9 et 4, 4) : elle est composée
d'une exhortation de type sapiential et d'un oracle sur la restauration de

Jérusalem et sur le retour du peuple (4, 5 et 5, 9).

> La lettre de Jérémie (6, 1-72) : sous la forme d'un message dirigé aux
exilés de Babylonie, le propheéte critique l'idolatrie les exhortant a ne pas

suivre les idoles de la ville ou ils avaient été déportés.
b) Dieu n'abandonne pas son peuple

L'oeuvre a pour objectif de montrer comment était la vie religieuse du peuple, ses
cultes, et elle a le mérite de maintenir le sentiment religieux des israélites,
dispersés partout dans le monde aprés la ruine de Jérusalem et la perte de

presque toutes les institutions.

Elle montre comment ils ont su préserver cette conscience vivante d'appartenir a
un peuple adoré du véritable Dieu. En méme temps, elle montre comment ils
avaient conscience du désastre national : ils n'ont pas attribué tout cela a
l'infidélité de Yahvé ; au contraire, ils ont reconnu que leurs maux sont venus de
leurs propres fautes : ils sont dans cette situation car ils ont méprisé la parole des

prophétes, ont rejeté la justice et la véritable sagesse.

Cela dit, parallelement a la conscience de leurs péchés, ils conservent une vive
espérance ; en effet ils croient que Dieu n'abandonnera pas son peuple et

continuera fidele a ses promesses. S'il y a repentir et conversion, ils pourront

142



compter sur le pardon divin : ils seront de nouveau réunis a Jérusalem qui est

pour toujours la cité de Dieu.
c) Les faux dieux

La lettre du chapitre six est une lettre qui nous conduit dans les temples paiens ou
les idoles sont poussiéreuses et vermoulues. Ces idoles, présentées de forme
attirante et grandiose, n'ont pas de vie et ne sont méme pas capables de produire
la vie : “lls ne peuvent sauver un homme de la mort, ni arracher le faible au
puissant, ni restaurer la vue d'un aveugle, ni délivrer un homme en détresse ; ni
avoir de compassion pour une veuve, ni étre bienfaisants avec un orphelin. Ces
dieux sont semblables aux pierres extraites des montagnes, ces morceaux de bois
recouverts d'or et d'argent. Leurs serviteurs seront confondus ! Comment alors

peut-on penser ou dire que ce sont des dieux ?” (Br 6, 35-39).

8.7- Le Livre de Daniel

Le prophéte Daniel, nom qui signifie “Dieu est mon juge”, est le principal

personnage du livre. Il fut écrit vers 164 av JC durant la persécution d'Antioche.

Le livre est la cible de critiques pour la singularité de son style et de son contenu,
et de diverses spéculations au sujet de son origine. De méme qu'avec certains

écrits anciens, il n'y a pas de consensus sur son origine.

Pour certains, il s'agit d'un écrit apocalyptique qui surgit durant le lléme siécle av
JC, époque ou le roi Antioche IV voulait en finir avec la culture, les coutumes et la
religion des juifs et ainsi persécutait ceux qui ne se soumettaient pas au modéle et
aux coutumes de la culture grecque. Pour une compréhension correcte de ce livre,
il est important de le lire avec les livres des Maccabées. C'est I'oeuvre d'un maitre

de la loi qui donne de 'unité aux différents récits jusque la dispersés.

Les dates indiquées dans le livre ne concordent ni entre elles, ni avec l'histoire
telle que nous la connaissons. Il semble que quelques traditions anciennes dont il

est difficile de préciser le contenu, aient servi a une composition plus tardive.

143



a) Le but

La finalité du livre est de maintenir et de fortifier la foi et l'espoir des juifs
persécutés par Antioche Epiphane. Daniel et ses compagnons étaient soumis aux
mémes épreuves : I'abandon des exigences de la loi, les tentations de l'idolatrie.
Mais, avec l'aide de Dieu, ils en sont sortis victorieux. La méme chose va se

produire avec le peuple s'il confie en Dieu.
b) La premiére partie (chapitres 1-6)

Le livre de Daniel est composé de 2 parties distinctes. La premiére est une section
narrative. Elle vient pour enseigner aux hommes qu'ils doivent toujours rester

fidéles a Dieu et qu'ainsi ils triomphent sur I'orgueil et la méchanceté humaine.

Dieu n'abandonne jamais les siens au milieu des difficultés (comme la
persécution, la pauvreté, I'oppression ou toute forme d'esclavage, quand les droits
humains sont bafoués, etc.)

c) La deuxiéme partie (chapitres 7-12)

Elle décrit plusieurs visions. Elle appartient au genre apocalyptique. Elle apporte
un message qui compléte le précédent. Elle vient pour enseigner que s'il existe
des hommes fidéles qui meurent dans de terribles tourments, la récompense doit

arriver dans la vie au-dela de la mort.

Elle affirme clairement la résurrection des morts ou chacun recevra selon ses
ceuvres. Elle fait référence au Fils de 'Homme (7, 13) et a son régne définitif sur

toutes les nations.

POUR REFLECHIR :
1) Quels sont les livres Deutérocanoniques et que représentent-ils ?

2) Comment les livres Deutérocanoniques montrent-ils l'action de Dieu chez

celui qui croit en Lui ?

3) Quelles sont les vertus mises en avant dans le Livre de Tobie ? Comment

s'appliquent-elles a notre vie ?

144



4) Quel est le message principal qui ressort dans le Livre de Judith ? Pour ce

message est-il important de nos jours ?

5) Dans votre vie, étes-vous capable d'avoir le méme comportement que celui
d'Esther ?

6) Quel est le message principal qui ressort dans le Livre des Maccabées ?
7) Quel est le message principal qui ressort dans le Livre de Baruch ?

8) Quel est le message principal qui ressort dans le Livre de Daniel ?

145



BIBLIOGRAPHIE

Auteurs consultés:

ANDERSON, Ana Flora; GORGULHO, Gilberto; SILVA, Rafael Rodrigues da;
VASCONCELLQOS, Pedro Lima. Histoéria da Palavra I: a primeira alianga. Sao
Paulo: Paulinas; Valencia, ESP: Siquem, 2003. (Col. Livros Basicos de Teologia,
2).

ASSOCIAGAO LAICAL DE CULTURA BIBLICA. Vademecum para o estudo da
Biblia. S0 Paulo: Paulinas, 2000.

BRIGHT, John; BROWN, William. Histoéria de Israel. 5. ed. rev. e ampl. Sao
Paulo: Paulus, 2003.

CAZELLES, Henri. Histéria politica de Israel desde as origens até Alexandre

Magno. Sdo Paulo: Paulinas, 1986.

LAMADRID, Antonio G. As tradigdes histéricas de Israel: introducéao a histéria

do Antigo Testamento. Petrépolis: Vozes, 1999.

PONTIFICIA COMISSAO BIBLICA. A interpretagdao da Biblia na Igreja. Sao
Paulo: Paulinas, 1994.

RODRIGUES, Maria Paula (org.). Palavra de Deus, palavra da gente: as

formas literarias na Biblia. Sao Paulo: Paulus, 2004.

SCARDELAI, Donizete; VILLAC, Sylvia. Introdugao ao Primeiro Testamento:

Deus e Israel constroem a histoéria. Sdo Paulo: Paulus, 2007.
SICRE DIAZ, José Luis. Profetismo em Israel. Petrépolis: Vozes, 1996.

SILVA, Airton José da. “A histdria de Israel na pesquisa atual”. In: FARIA, Jacir de
Freitas (org.). Histéria de Israel e as pesquisas mais recentes. Petropolis:
Vozes, 2003, p. 43-87.

TREBOLLE BARRERA, Julio. A Biblia judaica e a Biblia crista. Petropolis:
Vozes, 1996.

146



Bibliographie Complémentaire:

ANDINACH, Pablo. Cantico dos Canticos: o fogo e a ternura. Petropolis:
Vozes, 1998. (Col. Comentario Biblico AT).

ARTOLA, A. Maria. A Biblia e a palavra de Deus. Sao Paulo: Ave Maria, 1996.

BRIEND, Jacques. Uma leitura do Pentateuco. 32 ed., Sdo Paulo: Paulinas,
1986. (Col. Cadernos Biblicos, 3).

BROWN, Raymond E., FITZMYER, Joseph A., MURPHY, Roland E. (Editors).
The New Jerome biblical commentary. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall,
1990.

Colecciéon Cuadernos Biblicos, Editorial Verbo Divino.

ECHEGARAY, Joaquim. Gonzalez; ASURMENDI, Jesus M. MARTINEZ, F.
Garcia. A Biblia e seu contexto. 22 ed., Sdo Paulo: Ave Maria, 2000. (Col.

Introdugéo ao Estudo da Biblia, 1).

GABEL, John B.; WHEELER, Charles B. A Biblia como literatura. Sdo Paulo:
Loyola, 1993.

GIBERT, Pierre. Como a Biblia foi escrita: introdugao ao Antigo e ao Novo

Testamento. Sao Paulo: Paulinas, 1999. (Col. Estudos Biblicos).

GRENZER, Matthias. O projeto do Exodo. Sdo Paulo: Paulinas, 2004. (Col.
Biblia e Histéria).

MAZAR, Amihai. Arqueologia na terra da Biblia: 10000-586 a.C. S&o Paulo:
Paulinas, 2003. (Col. Biblia e Arqueologia).

MESTERS, Carlos. Flor sem defesa: uma explicagao da Biblia a partir do

povo. 5. ed. Petrépolis: Vozes, 1983.

MONLOUBOU, Louis; LEVEQUE, Jean; GRELOT, Pierre; SAULNIER, Christiane.

Os salmos e os outros escritos. Paulus, 1996.

SCHMIDT, Werner H. Introduccion al Antiguo Testamento. Salamanca:
Sigueme, 1983. (Biblioteca de Estudios Biblicos, 36).

SICRE, José Luis. Breve historia de Israel. In: Introdugcéo ao Antigo Testamento.
Petropolis: Vozes, 1994, p. 308-318.

147



SILVA, Cassio Murilo Dias da. Metodologia de exegese biblica. Sdo Paulo:
Paulinas, 1999. (Col. Biblia e Historia).

TERNAY, Henry de. O livro de Jé: da provagao a conversao, um longo

processo. Petropolis: Vozes, 2001. (Col. Comentario Biblico AT).

VILCHEZ LINDEZ, José. Sabedoria e sabios em lIsrael. Sdo Paulo: Loyola,
19909. (Col. Biblica Loyola, 25).

VASCONCELLOS, Pedro Lima; SILVA, Valmor da. Caminhos da Biblia: uma

histéria do povo de Deus. Sdo Paulo: Paulinas, 2003.

148



