)

Equipes Notre-Dame

Découvrez ’AUBERGE
de la

Spiritualiteé

) Un parcours proposé par
'Equipe Satellite de Formation Chrétienne




SPIRITUALITE

TABLE DES MATIERES

PRESENTATION

TABLE 1 - UNE HISTOIRE DE LA SPIRITUALITE

1.1 Comment apparait la spiritualité dans I’étre humain ?

1.2 Que faut-il entendre par spiritualité ?

1.3 Principes communs a toutes les spiritualités

1.4 Eviter le réductionnisme, éviter d’avoir une vision trop réductrice
POUR LA REFLEXION

TABLE 2 - UNE APPROCHE DE LA SPIRITUALITE CHRETIENNE

2.1 Israél : le peuple élu
2.2 L’enseignement de Jésus

[ Le renoncement a soi-méme
[J Suivre le Christ

2.3 L’importance de la priére
POUR LA REFLEXION

TABLE 3 - LA SPIRITUALITE CONJUGALE

3.1 Le fondement de la spiritualité conjugale

3.2 La spiritualité conjugale : un processus dynamique de rencontre
avec Dieu

3.3 La spiritualité conjugale vécue dans sa dimension sacramentelle
POUR LA REFLEXION

TABLE 4 - LA SPIRITUALITE CONJUGALE : COEUR DE NOS EQUIPES

4.1 La spiritualité conjugale
4.2 Donner témoignage a d’autres couples

12

15

16

17
18

19
21

23
25

27
28

31
33
36

38

39
44



4.3 La spiritualité conjugale : charisme des END
POUR LA REFLEXION

TABLE 5 - LA SPIRITUALITE CONJUGALE DANS LA PAROLE

5.1 Les évangiles synoptiques
5.2 La spiritualité conjugale dans les évangiles

71 1¢re Corinthiens 13, 1-8a

0 Romains 12, 1.9-18

1 Ephésiens 5, 21-32
POUR LA REFLEXION

TABLE 6 - LA SPIRITUALITE CONJUGALE DANS LE MAGISTERE

6.1 La vocation de ’lhomme a la sainteté dans le mariage
6.2 La spiritualité conjugale a partir du Concile Vatican Il
POUR LA REFLEXION

TABLE 7 - LA SPIRITUALITE CONJUGALE DANS LA TRADITION

7.1 La pastorale du sacrement de mariage
7.2 L’importance de la préparation au sacrement

1 La préparation lointaine
[ La préparation immédiate

POUR LA REFLEXION
TABLE 8 - DEFIS POUR UNE SPIRITUALITE CONJUGALE AUX END

8.1 Les défis de I’avenir
8.2 Le défi d’étre couple équipier
POUR LA REFLEXION

Bibliographie

Traduit de I'espagnol. En version francaise, toutes les citations bibliques sont

les traductions proposées par www.aelf.org.

46
47

49

50
50

54
55
57

59

60

61
65
69

71

74
77

79
80

80

82

83
89
92

93



SPIRITUALITE

PRESENTATION

Cette ‘auberge’ propose de vous offrir une vision générale de la spiritualité
depuis la perspective chrétienne, raison pour laquelle a été sélectionné un
nombre important de textes écrits par des auteurs experts de ce théme a partir
de la théologie spirituelle, du Magistére de I'Eglise et a partir de notre

mouvement.

lls ont été multipliés pour vous donner un choix qui permette une appropriation
aidant a rendre compte de la robustesse de notre expérience spirituelle en tant

que disciples et missionnaires de Jésus notre Maitre spirituel.

La méthodologie dEmmaus nous aidera a reconnaitre que nous cheminons,
pleins d’interrogations comme ce duo, envahi par la tristesse, qui se retrouve
avec Jésus Ressuscité sur ce chemin, de retour de Jérusalem. Mais ce
marcheur, en se joignant a eux, leur donne envie d'étre en sa compagnie et les
deux disciples I'accompagnent pour partager le pain qui leur ouvre le cceur a

une nouvelle compréhension.

C’est aujourd’hui Jésus Ressuscité qui nous invite a accepter sa compagnie sur
ce chemin de progression spirituelle ; si vous le voulez, parcourons ce sentier et
entrons avec Lui dans chaque auberge pour prendre ce Pain de sagesse qui

nous est offert aujourd’hui a travers les mots de ces auteurs.



Pour cela, sur la premiére table, est servi un texte qui cite divers auteurs

comme un prétexte pour approcher une histoire de la spiritualité.

Ensuite, sur la seconde table est proposé un texte qui tente une approche de la

spiritualité chrétienne. Puis vient une troisiéme table sur laquelle est abordée la

spiritualité _conjugale. Sur une quatrieme table, le méme théme trouve sa

continuité mais depuis un lieu spécifique : la spiritualité conjugale aux END. Les

trois tables suivantes -5, 6 et 7- suggérent une réflexion a partir de la Parole, du
Magistére de I'Eglise et bien sir de la tradition chrétienne, ainsi que mentionné

dans leurs titres.

Finalement, 'auberge ferme avec la huitiéme table sur laquelle sont lancés

quelques défis pour une spiritualité conjugale aux END.

Avec cela, nous voulons contribuer a la motivation permanente de chaque
chrétien en général et équipier en particulier afin qu’il poursuive son chemin

dans l'approfondissement de sa foi.



TABLE 1

UNE HISTOIRE DE LA SPIRITUALITE

Quand on parle de la maniére dont a débuté le christianisme, on pense a un

schéma géographique trés simple :

Il 'a commencé a Jeérusalem, a progressé au nord du bassin
méditerranéen, jusqu’'a parvenir a Rome. De cette fagon, on nous
présente une trajectoire du christianisme primitif, celle qui eut le plus de
succeés et qui a grandement structuré la suite de l'histoire ; mais rien
n’évoque les voies chrétiennes qui furent tracées vers l'orient et le nord

de I'Afrique.".

Cette citation nous fait réaliser quelque chose, méme si cela semble évident,
qui n’est généralement pas pris en compte comme la preuve qu’on ne peut pas
toujours parler d’'un seul chrétien et d’'une seule spiritualité chrétienne, bien

qgu’on parle du christianisme et de sa spiritualité.

Bien que cela puisse paraitre étrange, inutile ou dépourvu de sens, c’est une
raison pertinente pour que le lecteur soit attentif, quand on lui propose une
histoire de la spiritualité, c’est parce qu’il en existe d’autres. Celle que I'on
souhaite présenter ici est une de celles qui peuvent étre découvertes par une

recherche bibliographique étendue.

Mais il est fondamental de garder a I'esprit que notre histoire ne doit pas étre

vue comme la meilleure ou la plus authentique. C’est simplement celle que

' Aguirre, Le processus d'émergence du christianisme, In : Ainsi débuta le christianisme (Asi empezo el cristianismo),
18.



nous souhaitons partager avec des personnes intéressées d’approfondir une
spiritualité connectée a leur expérience de vie conjugale.
Ceci fait la différence entre cette histoire et d’autres mais qui sur le fond n’en
est pas si différente. D’abord, il y a la maniére dont on I'aborde et c’est quelque
chose que le lecteur devra identifier et évaluer lui-méme.

Le repas est prét, nous allons pouvoir passer a table !

1.1 Comment apparait la spiritualité dans I’étre humain ?

L’apparition de I'étre humain est un mystére auquel la science, la philosophie et
les religions ont cherché a donner réponse. Et bien que biologiquement parlant
il soit possible d’affirmer que ’homme est un animal de plus, théologiquement il
s’en distingue par la possession de trois caractéristiques : lintelligence, la

sociabilité et la spiritualité.

Méme si certains chercheurs arguent que cette derniére n'est pas une
exclusivité de I'’étre humain, il peut au moins étre admis qu'il est le seul a y avoir
réfléchi et a l'avoir sociabilisée de maniére systématique. Pour autant, tout
rapport, toute théorie ou tout discours relatif aux phénomeénes qui provoquérent
'apparition de I'homme doit expliquer également l'origine de ses capacités

intellectuelles, sociales et spirituelles.

Dés lapparition méme de l'étre humain, celui-ci a cherché a donner une
explication logique aux choses qui surviennent dans le monde et dans sa
propre vie. D’ou venons-nous ? Pourquoi souffrons-nous ? Quel est le but de

'existence ? Qu’y a-t-il aprés la mort ? Pourquoi moi ?

Ce sont quelques-unes des nombreuses questions que nous nous sommes un
jour posées et auxquelles nous n’avons certainement pas pu donner une

réponse compléte et satisfaisante.



Au cours de l'histoire, ces réponses ont été classées selon deux thématiques
de base; l'une peut étre prouvée, l'autre non. Dans le premier cas, les
réponses proposées sont généralement dans le camp des sciences naturelles,
tandis que les autres ont été présentées a travers les sciences sociales et

humaines.

De cette maniére, le concept du dualisme est apparu, c’est dire qu’existent
deux principes qui se contrarient ou se rencontrent en lutte permanente : en

haut et en bas, dedans et dehors, le soleil et la lune ou le corps et 'ame.

Ce dernier exemple permet de comprendre le développement de théories,
récits ou discours qui traitent de situations opposées et qui ménent la personne
a opter pour 'une ou lautre, puisque la tension entre elles ne laisse aucune

autre alternative.

L'exemple le plus utilisé est celui de I'apparition de 'homme. La réponse a la
question « d’ou venons-nous ? » nous est offerte par la science avec la Théorie

du Big Bang et par la Théologie avec le récit de la Création.

En relation avec le Big Bang ou Théorie de la Grande Explosion, la cosmologie
décrit la maniére dont s’est formé 'univers : I'énergie et la matiére étaient dans
un état de haute densité qui, d’'un instant a 'autre, s’est dilaté avec une force

hors du commun.

D’autre part, au début du livre qui relate les origines, la Genése, il est écrit : ©
Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre était informe et vide,
les ténébres étaient au-dessus de I'abime et le souffle de Dieu planait au-

dessus des eaux.” (Gn 1, 1-2).

Pour rappeler certaines définitions proposées pour le mot esprit, lequel donne
le mot spiritualité, nous devons remonter a ’hébreu Ruah, au grec Pneuma ou

au latin Spiritus. Ainsi, certains auteurs les traduisent non seulement comme



Esprit, mais aussi comme souffle, élan, courage, force, dans le cas de la
science- ou vent, dans le cas de la théologie. De cette maniére, il est possible
d’affirmer que I'esprit et bien sir la spiritualité se rencontrent depuis le début,

aux racines de I'existence humaine.

Quand nous entendons le mot esprit, nous sommes gagnés par une
vague crainte. |l sonne comme quelque chose de si puissant, il dépasse
nos forces et pourrait donc faire de nous ses esclaves. Il semble que
prononcer seulement ce mot fasse gronder dans nos ames le tonnerre et

la tempéte la plus féroce : esprit est alors I'un des noms du mystére?.

1.2 Que faut-il entendre par spiritualité ?

La spiritualité est un concept plutét large qui fait référence de maniére

simultanée a trois significations particulieres:

a) Tout d’abord, cela concerne tout ce qui est en relation avec la vie spirituelle,
“‘depuis le commencement ascétique jusqu'a son déploiement dans

I'expérience mystique de Dieu™.

b) Le méme concept est utilisé pour se référer aux “diverses écoles de vie
spirituelle™, comme par exemple les spiritualités ignaciennes, salésiennes,
franciscaines, carmélites, la salvatorienne [trés présente en Amérique du

Sud-Note du traducteur] ou la bénédictine, entre autres.

c) De la méme maniére, “elle est décrite comme science pratique, existentielle,
de la perfection évangélique dans son itinéraire de formation-éducation
depuis lidéal chrétien de charité jusqu’a l'unité de l'esprit dans l'union

mystique avec Dieu Trinité™.

2 Etchebehere, L’esprit selon Victor Frankl - El espiritu desde Viktor Frankl, 16.

3 Alvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teolégico Enciclopédico, 333. On entend par ascéte
une référence a I'austérité et par mystique une dédicace a la vie spirituelle.

4Ildem

5ldem



De méme, selon certaines études récentes, il est possible de distinguer trois

aspects dans ce concept :

a)

Le premier se rapporte a la fagon de réorienter sa vie personnelle vers
I'Esprit-Saint, en se basant sur la Parole de Dieu. De cette fagon, vous
pouvez vivre dans I'Esprit selon I'Esprit®, parce que “I'espérance ne dégoit
pas, puisque 'amour de Dieu a été répandu dans nos coeurs par I'Esprit

Saint qui nous a été donné.” (Rm 5, 5).

Le second se présente dans la ligne qui reconnait la diversité des charismes
que I'Esprit-Saint accorde a 'humanité (1Co 12, 4), “afin de faciliter et
d'incarner le méme et unique idéal évangélique de la perfection dans la

charité 7.

Et le troisieme montre, bien que le christianisme soit réparti en diverses
églises, que celles-ci restent unies dans de nombreux aspects et peuvent
s’enrichir mutuellement’®, avec 'ambition de parvenir & une unité commune,

qui est la communauté des croyants, “pour que tous soient un” (Jn 17, 21).

A ce qui précéde, ajoutons qu’a I'’heure actuelle, il n’est plus possible d’associer

la spiritualité de fagon exclusive a la priére, a la religiosité ou méme a la piété,

parce qu'il est possible de rencontrer des spiritualités qui se vivent en marge de

la religion, parce que déja beaucoup de personnes affirment que la spiritualité

est une affaire de conscience, qui ne peut étre soumis a des membres du

clergé, a des hiérarchies, des dogmes, des traditions ou des conventions. Tout

cela “parce que peut-étre la spiritualité ne se réfere pas a une partie de la vie,

mais qu’elle est la vie elle-méme, qui s’écoule et passe™.

De tout ce qui précéde, il faut retenir que :

6 C’est le titre d’un libre dont I'auteur est le théologien brésilien Leonardo Boff.

7 Alvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teoldgico Enciclopédico, 333.

8 Alvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teoldgico Enciclopédico, 333.

® Navarro, Réflexions sur la spiritualité, la théologie et I'enseignement - Reflexiones sobre espiritualidad, teologia y
docencia, 2.

10



Tout étre humain, indépendamment de sa culture, confession religieuse
et condition sociale, par le seul fait de son humanité, posséde la
sensibilité pour identifier et suivre ce qui est en lui comme humeur,
vigueur, verve, esprit et qui l'invite, I'appelle a vivre. En d’autres termes,
tout étre humain posséde une vie spirituelle, une spiritualité qui lui
confére sa condition entiére, qui ne peut étre séparée de sa corporéité.
C’est une spiritualité qui le met en relation avec le monde, avec les

autres et qui lui permet de s’ouvrir a Dieu.

Pour lui, la spiritualité se vit au jour le jour, il n’est pas possible d’'opposer
la vie spirituelle et la vie corporelle. Puisque la spiritualité concerne tout
I'étre humain, et précisément sa relation avec les autres, I'étre spirituel
que nous sommes se manifeste, selon son identité particuliére propre qui
fournit le souffle qui permet a chacun de vivre. Ainsi, la communication
devient le signe de la spiritualité, le langage par lequel la vie spirituelle

s’exprime.

La spiritualité est donc une dimension de I'expérience humaine, invitation
a cultiver l'intériorité, a s’interroger sur le sens de la vie, a transcender
'actualité, a surmonter I'existence simplement depuis la superficialité des
choses ou depuis les évidences empiriques qui répondent aux

sollicitations et pressions du monde extérieur.

Vivre une spiritualité suppose d’envisager notre vie (I'étre vivant) comme
un étre entier, profondément corps, chair, comme homme ou comme
femme, imprégné du dynamisme d’éternité. Il n’'y a qu’a partir de cette
prise de conscience qu'’il est possible d’entreprendre un itinéraire de vie

spirituelle.

Ainsi, la spiritualité se réfere a quelqu’un qui I'adopte, la posséde ou la

cultive, comme une fagon d’étre, de penser, de regarder, de faire, de

11



savoir, de choisir, d’aimer. C’est une caractéristique et une capacité de la

personne, a la fois dynamisme et volonté de vivre.™.

De cette fagon, nous pouvons affirmer que la spiritualité fait référence a la fagon
“d’exprimer la rencontre et la relation des étres humains avec Dieu”"'. Une
relation qui offre de nouvelles perspectives et qui, selon les paroles de
I'évangéliste, nous rappelle l'invitation a étre lumiére (savoir) et sel (saveur)
pour les autres dans ce monde (Mt 5, 13-16). Au chrétien, il est proposé de
déguster et savourer la connaissance de Jésus-Christ comme bonne nouvelle

en toute circonstance.

1.3 Principes communs a toutes les spiritualités

De ce que nous venons de voir, se dégagent trois principes qui caractérisent

n’'importe quelle spiritualité :

a) L’esprit, germe et force, est lié de fagon fondamentale a la vie en général et
humaine en particulier, pour imposer et exiger qu’a travers toute expérience
on soit attentif a toute situation qui la menace. Par conséquent, “humaniser
et améliorer globalement la vie est I'horizon commun de toutes les
spiritualités”?. Pour que chaque jour soit vécu, dans une approche non
confessionnelle, en étant une bonne personne ou, pour aller plus loin dans

une perspective religieuse, comme un croyant et pratiquant.

b) Une authentique spiritualité tend a faire grandir toute la personne, dans un
processus permanent de transformation qui bénéficie autant
individuellement que collectivement. “Cela signifie que [authentique
‘spiritualité’ est un bon intégrateur, pour chaque personne, pour tous et pour

l'univers entier’3.

' Navarro, La place de la spiritualité dans les activités d'enseignement du théologien - El lugar de la espiritualidad en la
accion docente del tedlogo, 61-62.

" Espeja, La spiritualité chrétienne - La espiritualidad cristiana, 15.

'2 Cabestrero, Qu’est et que n’est pas la spiritualité - ; Qué es y qué no es espiritualidad?, 13.

3 |Jdem

12



c) Une spiritualité véritable cherche a modifier “toute I'existence, le sentiment,
le désir et l'activité de chaque personne telle qu’elle est, avec ses réalités,
son dynamisme et sa volonté positive”', assumant également ses limites et
faiblesses, sa susceptibilité et son égoisme propres a la condition humaine,
dans l'idée de nous rendre conscients de nos propres limites, de notre
indigence, pour I'assumer et l'intégrer favorablement au service de la vie et

des autres

En conséquence, on peut conclure que

si I'esprit est la vie alors, a linverse, I'esprit n'est ni la matiére, ni la
mort... La spiritualité comprend, par conséquent, un véritable projet qui
s’oppose a la logique de la mort présente dans I'ambiance actuelle
d’accumulation de biens et de mercantilisme général, datteintes
organisées et suprémes a la nature et a la communauté planétaire. Ces
formes d’expression sont (réductrices,) sources d’exclusion et

provoquent des victimes sans nombre'®.

1.4 Eviter le réductionnisme, éviter d’avoir une vision trop réductrice

Quand surgissent les problémes ou inquiétudes, il est indispensable d’apporter
des solutions rapides et efficaces. Cependant, dans le souci de proposer
absolument une issue, il n’est pas toujours pris en compte le contexte ou les
conséquences que cela peut avoir dans le futur. Ainsi recourrons-nous
volontiers a la solution facile qui, le plus souvent ne nous affecte ni ne nous

implique.

Par exemple, si quelqu’un nous dit qu’il a faim, la réponse la plus facile est:

Mange donc ! Cependant, il n’est pas rare que cette solution ne convienne pas

4 1dem
'S Boff, Ecologie, cri de la terre, cri des pauvres - Ecologia: grito de la tierra, grito de los pobres, 240.

13



puisque, pour tous ceux qui n‘ont pas les ressources suffisantes, manger

devient un défi quotidien a surmonter.

De méme, quand quelgu’un nous dit qu’il est triste, accablé, perdu ou épuisé |l
nous est facile de lui dire ‘ne t'en fais pas, aucun mal ne dure toujours’... On le
voit, une chose aussi simple que la relation de tous les jours avec I'autre peut
nous conduire facilement “a une vision étroite et simpliste, c'est-a-dire
réductrice, de la réalité, une interprétation biaisée et péle de la complexité du

réel8.

C’est alors que nous devons étre attentifs a ne pas tomber dans un
réductionnisme comme il en existe de tout type, notamment en politique, en
économie, en philosophie, en sciences et bien sir en spiritualité, lequel

consiste

a identifier pleinement la personne a son esprit et a réduire son corps et
sa matérialité a un pur hasard de type arbitraire. Ce regard réducteur
méprise implicitement ou explicitement la dimension corporelle de I'étre
humain et, par conséquent, de sa sensibilité, de sa sexualité, de son
expressivité ou langage gestuel. Le corps se résume a un support pour

I'esprit!”.

Selon Teilhard de Chardin, tous les étres de l'univers possédent a la fois une
intériorité comme une extériorité'®. Ce qui, dans le cas de I'étre humain dans
une perspective intégrale / vision globale, traduit précisément I'intériorité par la
spiritualité, autrement dit, cette terre sacrée ou l'on entre pieds nus pour

contempler les dimensions profondes du mystére de la vie (voir Ex 3,5).

'® Torralba, Anthropologie des soins - Antropologia del cuidar, 46.
7 Torralba, Anthropologie des soins - Antropologia del cuidar, 49.
'8 Chardin, Le phénoméne humain - El fenémeno humano, 17.

14



D’ou l'importance de surmonter tout réductionnisme et dans ce cas celui de la
spiritualité, parce que cette dimension de I'expérience humaine est celle qui

enrichit et donne de la profondeur et du sens a notre existence'®.

POUR LA REFLEXION :

1) A propos de l'histoire de la spiritualité, il est mentionné un texte d’Aguirre,
dans lequel il est fait référence a l'origine du christianisme. On y explique
que celle que nous connaissons est une des multiples trajectoires

chrétiennes qui ont pu se former. Qu'en pensez-vous ?

2) Qu’est-ce qui vous a le plus frappé en lisant la section qui relate I'apparition

de la spiritualité chez I'étre humain ?

3) Dans le texte, est abordée la question de savoir ce qu'on entend par
spiritualité, du point de vue de différents auteurs. Vous-méme, que
comprenez-vous par spiritualité ?

4) Que pensez-vous de I'ambition d’atteindre une véritable spiritualité ?

5) Pourquoi est-il important d’éviter le réductionnisme, en particulier religieux ?

'® Cunningham y Egan, Spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 13.

15



TABLE 2

UNE APPROCHE DE LA
SPIRITUALITE CHRETIENNE

Autour de la premiére table, il a été dit que la spiritualité fait référence a la fagon
“d’exprimer la rencontre et la relation des étres humains avec Dieu™,
cependant, il faut se rappeler que chacun pourrait relater cette expérience,

toujours ancrée sur une particularité, juive, islamique, chrétienne ou autre?".

Dans le cas d’une spiritualité chrétienne, il faut se souvenir que celle-ci

s’appuie essentiellement sur la doctrine de Jésus, complétée par la
doctrine de ses apétres les plus proches. Il n’y a ni ne peut y avoir une
autre spiritualité légitime et authentiquement chrétienne. Saint Paul
avertit expressément que «La pierre de fondation, personne ne peut en
poser d’autre que celle qui s’y trouve : Jésus Christ» (1Co 3,11), et Saint
Pierre a affirmé avec courage devant le Sanhedrin juif que « En nul autre
que lui, il n'y a de salut, car, sous le ciel, aucun autre nom n’est donné

aux hommes, qui puisse nous sauver.» (Act 4,12)%2.

Et si I'on accepte, comme vérité de Perogrullo?3, celle d’affirmer que Jésus était
juif, il est important de se souvenir qu'une partie de ce patrimoine permet de

parler d’un judéo-christianisme.

20 Espeja, Spiritualité chrétienne - La espiritualidad cristiana, 15.

21 Cunningham y Egan, La spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 6.

2 Royo, Les grands maitres de la vie spirituelle - Los grandes maestros de la vida espiritual, 3.
2 Forme de Lapalissade : C'est dire une chose tellement sue et connue qu’il parait sot de la dire.

16



2.1 Israél : le peuple élu

Quand on se pose la question de savoir quel est le peuple élu, au moins dans

le contexte religieux chrétien, la réponse immédiate est : Israél. Cependant,

quand il est fait mention d’Israél, cela peut se comprendre d’au moins
trois maniéres différentes : la premiere est comme I'Etat créé le 14 mai
1948, qui a été accepté par I'Organisation des Nations Unies, I'ONU, en
1950. D'ou le gentilé Israéli, pour les citoyens de I'Etat d'Israél.

La seconde se trouve dans le texte biblique, quand il est expliqué
qgu’lsraél fut le nom regu par Jacob aprés avoir lutté contre Dieu (« Ton
nom ne sera plus Jacob, mais Israél (c’est-a-dire : Dieu lutte), parce que
tu as lutté avec Dieu et avec des hommes, et tu I'as emporté. » Gn
32,29), raison pour laquelle le peuple juif a adopté ce nom parce qu’il a
grandi et s’est fondamentalement développé a partir des douze fils de
Jacob, le peuple d’Israél (Roubéne, Siméon, Lévi, Juda, Issakar et
Zabulon, fils que Léa donna a Jacob. Elle lui donna aussi sa fille Dina.
Gad et Asher, fils que Zilpa, servante de sa fille Léa, enfanta a Jacob.
Joseph et Benjamin, fils de Rachel, femme de Jacob, Dane et Nephtali,
fils de Bilha, servante de Rachel. Gn 46, 8-25).

La troisiéme semble la combinaison de trois mots hébreux qui parlent
d’'une forme particuliére de relation a Dieu. Le mot /s qui signifie homme,
le mot Ra qu'il faut traduire par voir, révélation, et le mot E/ qui fait
référence a Dieu. De cette facon, Israél se comprend comme « ’homme
qui voit Dieu » ou bien « Dieu qui se révele a 'lhomme »

Ainsi, le rassemblement de personnes qui ont vu Dieu?*, est celui de
ceux qui peuvent étre appelés Israélites, non pas parce qu’ils sont nés

dans une communauté juive, mais parce qu’ils appartiennent a un grand

24 Comprendre ‘voir’ comme la fagon dont dispose la personne pour exprimer comment Dieu lui a été révélé; parce que
ce n'est pas la méme chose de ‘voir Dieu face a face’ que ‘voir le visage de Dieu’. La premiére se référe a une fagon de
parler qui dénote une relation personnelle et intime, comme décrite dans I'épisode ou Moise et Dieu sont dans la Tente
de la rencontre : « Le Seigneur parlait avec Moise face a face, comme on parle d’homme a homme. » Ex 33, 11a, mais
la deuxiéme serait fatale, parce que le récit affirme que lorsque Moise désire voir Dieu, |l lui répond : « Tu ne pourras
pas voir mon visage, car un étre humain ne peut pas me voir et rester en vie. » Ex 33, 20.

17



peuple a qui Dieu s’est révélé et qu'il a choisi pour lui-méme?® avec des
caractéristiques qui le distinguent clairement de tous les groupes

religieux, ethniques, politiques ou culturels dans I'histoire?.

Fort de ce qui précéde, nous pouvons maintenant affirmer sans aucun doute
que nous faisons partie du peuple que Dieu a choisi pour le sauver ; cependant,
il est également clair qu’en deux millénaires d’histoire du christianisme il y a eu
et il continue d’y avoir des maniéres extrémement différentes d’aborder et de

comprendre ce que représente Jésus.

A partir de |3,

le défi de présenter Jésus de Nazareth comme le Christ porte du Salut,
d’'une maniere pro-posée et non comme alternative unique et im-posée,
parce qu’isolé d’une réflexion sérieuse, invite a croire par la Foi seule ou
par [I'Ecriture uniquement, oubliant la réalit¢ méme de chaque

personne.?’.

De cette maniere, il est juste d’affirmer que la spiritualité chrétienne est la
rencontre vivante avec Jésus-Christ dans I'Esprit. Et dans ce sens, la spiritualité
chrétienne se préoccupe de la fagcon dont de tels enseignements nous
structurent, comme individus qui faisons partie de la communauté chrétienne

vivant dans ce monde?8.

2.2 L’enseignement de Jésus

Le principal enseignement que nous offre Jésus est 'expérience du Régne de

Dieu. Un concept qui ne s’explique pas, mais qu’ll aborde dans les évangiles

25 “Maintenant donc, si vous écoutez ma voix et gardez mon alliance, vous serez mon domaine particulier parmi tous les
peuples, car toute la terre m’appartient’ Ex 19, 5. Ademas, debe tenerse en cuenta que “Dios no pertenece en
propiedad a ningtin pueblo. Pero El ha adquirido para si un pueblo de aquellos que antes no eran un pueblo”
Catecismo de la Iglesia Catolica, 186.

2 Mahecha, Le Sabbat : une stratégie écologique de Dieu - El Shabat: una estrategia ecolégica de Dios, 439.

27 Mahecha, Une approche des caractéristiques d’une spiritualité écologique - Aproximacion a los rasgos de una
espiritualidad ecologica, 67.

28 Cunningham y Egan, Spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 7.

18



avec des exemples : « Le royaume des Cieux est comparable a une graine de
moutarde qu’'un homme a prise et qu’il a semée dans son champ » (Mt 13, 31).
“Il en est du regne de Dieu comme d’un homme qui jette en terre la semence”
(Mc 4, 26). “ll est comparable au levain qu’une femme a pris et enfoui dans trois

7

mesures de farine, jusqu’a ce que toute la pate ait levé.” (Lc 13, 21).

Et pour vivre en plénitude ce Régne dont parle Jésus, il existe deux pratiques
fondamentales et corrélatives, qui ne peuvent subsister 'une sans l'autre et qui
doivent inspirer I'action de tout chrétien : renoncer a soi-méme et suivre le
Christ, ce qui est trés explicite quand Jésus dit : “Celui qui veut marcher a ma
suite, qu’il renonce a lui-méme, qu’il prenne sa croix chaque jour et qu’il me
suive” (Lc 9, 23). De cette maniére, nous nous approchons d’'une perfection a

laquelle tout chrétien est appelé.

¢ Le renoncement a soi-méme

L’exigence de Jésus a cet égard est trés forte : il s’agit de porter la croix elle-
méme. Une situation qui dans le judaisme trouve un appui sur le péché originel,
lequel conduit 'homme a combattre les tendances désordonnées de sa nature,
mais aussi s’appuie sur le fait qu’en dehors de lui, il doit contrer les suggestions
du démon (1Pe 5, 8) et les scandales du monde (Mt 18, 7), en leur opposant

une résistance énergique.

Par conséquent, pour atteindre cette exigence, Jésus lui-méme nous propose :
“ Veillez et priez, pour ne pas entrer en tentation ; I'esprit est ardent, mais la
chair est faible” (Mc 14, 38). Une attitude et une démarche personnelle et
permanente de Jésus, qui se vérifie dans le texte des Tentations au désert (Mt
4, 1-11)%.

2 Jésus fut conduit au désert par I'Esprit pour étre tenté par le diable. Aprés avoir jetiné quarante jours et quarante
nuits, il eut faim. Le tentateur s’approcha et lui dit : « Si tu es Fils de Dieu, ordonne que ces pierres deviennent des
pains. » Mais Jésus répondit : « Il est écrit : L’'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la
bouche de Dieu. » Alors le diable 'emméne a la Ville sainte, le place au sommet du Temple et lui dit : « Si tu es Fils de
Dieu, jette-toi en bas ; car il est écrit : Il donnera pour toi des ordres a ses anges, et : lIs te porteront sur leurs mains, de
peur que ton pied ne heurte une pierre. » Jésus lui déclara : « Il est encore écrit : Tu ne mettras pas a I'épreuve le
Seigneur ton Dieu. » Le diable 'emméne encore sur une trés haute montagne et lui montre tous les royaumes du

19



Toutefois, ce renoncement a des degrés divers, qui vont du respect de la
norme, la Loi, comme stratégie minimale pour la coexistence et le salut, jusqu’a

I'aspiration de la perfection chrétienne.

L’exemple, Jésus I'expose lui-méme quand il s’adresse au jeune homme riche,
pour distinguer le renoncement imposeé a tous et celui qui est exigé de ceux qui

aspirent a la perfection pour atteindre le Royaume de Dieu.

Et voici que quelgu’un s’approcha de Jésus et lui dit : « Maitre, que dois-
je faire de bon pour avoir la vie éternelle ? » Jésus lui dit: « Pourquoi
m’interroges-tu sur ce qui est bon ? Celui qui est bon, c’est Dieu, et lui
seul ! Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements. » Il lui
dit : « Lesquels ? » Jésus reprit : « Tu ne commettras pas de meurtre. Tu
ne commettras pas d’adultere. Tu ne commettras pas de vol. Tu ne
porteras pas de faux témoignage. Honore ton pére et ta mére. Et aussi :
Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. » Le jeune homme lui dit:
« Tout cela, je I'ai observé : que me manque-t-il encore ? » Jésus lui
répondit : « Si tu veux étre parfait, va, vends ce que tu possédes, donne-
le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis viens, suis-
moi. » (Mt 19,16-21).

Il faut comprendre que la richesse en elle-méme n’est pas un mal. En fait, la
possession des biens de la terre, maintenue dans les limites de la justice, est
légitime. Cependant le chrétien qui, comme le jeune homme riche, se trouve
des aspirations plus élevées et une vocation divine particuliere, est invité a les
abandonner, parce que Jésus comme bon juif le savait déja parce qu’il récitait

le Psaume 23, 1: “Le Seigneur est mon berger, je ne manque de rien”.

monde et leur gloire. Il lui dit : « Tout cela, je te le donnerai, si, tombant & mes pieds, tu te prosternes devant moi. »
Alors, Jésus lui dit : « Arriere, Satan ! Car il est écrit : C’est le Seigneur ton Dieu que tu adoreras, a lui seul tu rendras
un culte. » Alors le diable le quitte. Et voici que des anges s’approchérent, et ils le servaient.

20



La perfection évangélique est tellement exigeante que, non seulement elle
demande de renoncer aux richesses, mais aussi a des choses autorisées,
comme celle d’avoir une famille. D’ou linvitation a prendre et porter sa propre
croix, pour marcher sur les traces de Jésus, jusqu’a la mort si nécessaire,

comme Il I'a fait lui-méme. C’est cela suivre le Christ, donner jusqu’a sa vie.

C’est d’eux qu’il parle quand il affirme :

Heureux étes-vous si I'on vous insulte, si 'on vous persécute et si 'on dit
faussement toute sorte de mal contre vous, a cause de moi. Réjouissez-
vous, soyez dans l'allégresse, car votre récompense est grande dans les
cieux ! C’est ainsi qu’on a persécuté les prophétes qui vous ont
précédés. (Mt 5, 11-12).

Ce renoncement est résumé dans la phrase adressée a Jacques et Jean sur le
chemin de Jérusalem : “Les renards ont des terriers, les oiseaux du ciel ont des
nids ; mais le Fils de 'homme n’a pas d’endroit ou reposer la téte.” (Lc 9, 58). Et
qui connait I'histoire de Jésus, sait que ce ne sont pas des paroles, mais des
faits concrets qui se vérifient de sa naissance dans une créche jusqu’a sa mort

en croix au Calvaire.

e Suivre le Christ

Suivre Jésus, le Christ, n’est pas moins exigeant que le renoncement a soi-

Y

méme, lequel est demandé par Jésus a ses disciples, précisément comme

exigence pour le suivre.

[l dit & un autre : « Suis-moi. » L’homme répondit : « Seigneur, permets-
moi d’aller d’abord enterrer mon pére. » Mais Jésus répliqua : « Laisse
les morts enterrer leurs morts. Toi, pars, et annonce le régne de Dieu. »
Un autre encore lui dit : « Je te suivrai, Seigneur ; mais laisse-moi
d’abord faire mes adieux aux gens de ma maison. » Jésus lui répondit :
« Quiconque met la main a la charrue, puis regarde en arriére, n’est pas
fait pour le royaume de Dieu.» (Lc 9, 59-62).

21



Méme si pour certains, cet appel parait trés rigoureux et strict, des reécits,
comme l'appel des quatre premiers apbtres, recueillent le témoignage de
chrétiens, disciples du Christ, qui par leur fagon de vivre véritablement leur foi,
répondent sans hésiter a I'appel que leur lance Jésus pour vivre le Royaume de
Dieu.
Comme il marchait le long de la mer de Galilée, il vit deux freres, Simon,
appelé Pierre, et son frere André, qui jetaient leurs filets dans la mer ; car
c’étaient des pécheurs. Jésus leur dit : « Venez a ma suite, et je vous
ferai pécheurs d’hommes. » Aussit6t, laissant leurs filets, ils le suivirent.
De I3, il avanca et il vit deux autres freres, Jacques, fils de Zébédée, et
son frére Jean, qui étaient dans la barque avec leur pére, en train de
réparer leurs filets. Il les appela. Aussitot, laissant la barque et leur pére,
ils le suivirent. (Mt 4, 18-22).

Ce récit met en évidence que I'appel a suivre le Christ n'est pas réservé a
quelques-uns mais qu’il est ouvert a tous ceux qui désirent vraiment atteindre le
Royaume de Dieu. Et 'exemple se trouve au coceur méme de la communauté
juive de I'époque, nul ne pouvait croire qu’il fut possible qu’un publicain,
collecteur d'impét comme Levi, répondrait a 'appel de Jésus : “ Il lui dit : « Suis-

moi ». Abandonnant tout, ’homme se leva ; et il le suivait. ” (Lc 5, 27-28).

C’est ainsi que de nombreuses personnes, dans leur désir de véritablement
suivre le Christ, ont atteint la sainteté, par une pratique efficace du
renoncement.

C’est le cas de San Antonio Abad [ou Abbé Saint Antoine, ou Antoine le Grand],
qui, aprés avoir entendu par hasard dans une église I'évangile du jeune homme
riche (Mt 19,16-21), vendit tous ses biens, en distribua le profit aux pauvres et

se retira au désert®°,

De fait, de grands maitres de la vie spirituelle comme Saint Frangois de Sales,

enseignent que, quelque soit I'état et la condition de notre vie, religieuse ou

% Saint Athanase, Vie de Saint Antoine Abbé - Vida de San Antonio Abad, 4. Pour consulter le texte original:
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0295-0373, Athanasius, Vida _de San_Antonio_Abad, ES.pdf

22



laique, célibataires ou mariés, “nous pouvons et devons tendre vers une vie

parfaite™".

Le concile Vatican Il I'a également exprimé avec clarté et forcé :

Il est donc bien évident pour tous que I'appel a la plénitude de la vie
chrétienne et a la perfection de la charité s’adresse a tous ceux qui
croient au Christ, quel que soit leur état ou leur forme de vie. Dans la
société terrestre elle-méme, cette sainteté contribue a promouvoir plus
d’humanité dans les conditions d’existence

Les fidéles doivent s’appliquer de toutes leurs forces, dans la mesure du

don du Christ, a obtenir cette perfection.32.

En conclusion, nous sommes, tous les chrétiens, invités -et pour ne pas dire
obligés- a chercher de toutes nos forces a suivre le Christ, pour atteindre avec

lui la sainteté, la perfection, quelle que soit notre situation personnelle.

2.3 L’importance de la priére

Renoncer a soi-méme et suivre le Christ sont un binbme avec lequel le chrétien
atteindra sans aucun doute le Royaume de Dieu, annoncé par Jésus. C’est la
qu’apparaissent le pouvoir et l'importance de la priére pour le chrétien qui

cherche a atteindre la sainteté et la perfection.

C’est l'attitude recommandée par Jésus, qu’il mit en pratique en diverses

occasions et qui place le chrétien en communication intime avec Dieu.

Demandez, on vous donnera ; cherchez, vous trouverez ; frappez, on
vous ouvrira. En effet, quiconque demande recoit ; qui cherche trouve ; a
qui frappe, on ouvrira. Quel pére parmi vous, quand son fils lui demande

un poisson, lui donnera un serpent au lieu du poisson ? Ou lui donnera

31 Saint Frangois de Sales, Introduction a la vie dévote - Introduccién a la vida devota, 3.
32 | ‘appel universel a la sainteté, Lumen Gentium, N° 40.

23



un scorpion quand il demande un ceuf ? Si donc vous, qui étes mauvais,
vous savez donner de bonnes choses a vos enfants, combien plus le
Pére du ciel donnera-t-il 'Esprit Saint a ceux qui le lui demandent ! » (Lc
11, 9-13).

En effet, “sitdét aprés la mort de Jésus, I'existence de divers groupes de ses
disciples qui se réunissaient pour célébrer sa mémoire et se sentir lies a Iui,
bien qu’avec des formes et des caractéristiques différentes™3, atteste que la
spiritualité chrétienne n’est pas simplement une philosophie abstraite ou un
code de croyances, mais qu’elle suppose un mode de vie ou la priére est un

élément central.

La Véme Conférence Générale des Evéques d’Amérique Latine et des Caraibes

réunie en mai 2007 a Aparecida au Brésil, I'a exprimé de cette maniére :

Dans ce monde assoiffé de spiritualité, et conscients du réle central de la
relation & Dieu dans notre vie, nous voulons étre une Eglise qui apprend
a prier et enseigne comment prier ; priére qui vient de la vie et du coeur
et qui est le point de départ de célébrations vivantes et participantes qui

encouragent et nourrissent la foi34.

Mais il est a noter que, méme si les évangiles racontent que Jésus a appelé
beaucoup de disciples de maniére individuelle, 'expérience concréte pour le
suivre s’est toujours tenue dans une communauté, en marchant avec Lui.

C’est pourquoi, bien que ce soit a chacun de répondre individuellement a cet
appel, la réponse implique de se joindre a une communauté qui donne un
témoignage des actes salvifiques [capables de sauver I'dme] du Seigneur dans
sa vie, sa mort et sa résurrection.

Ainsi, renoncer a soi-méme pour suivre le Christ est un appel a rejoindre une

communauté, parce que :

33 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Asi empezo el cristianismo, 41.
34 Aparecida, 28.

24



c’est dans la communauté réunie, la ou se proclame la parole et se
partage le pain, que la mémoire de la vie, de la mort et de la résurrection
du Christ est remémorée, rappelée, représentée et proclamée. Luc
donne un bref apercu de cette communauté de disciples : «lls étaient
assidus a I'enseignement des Apotres et a la communion fraternelle (en

grec: koinonia), a la fraction du pain et aux priéres.» (Actes 2,42).

La spiritualité des chrétiens, méme quand elle pose de grandes
exigences sur chaque personne, n’est pas exprimée pleinement dans la
vie de tout individu. La spiritualité chrétienne authentique doit avoir
caractére ecclésial. L'une des nombreuses fonctions de I'Eucharistie est
de fagonner la communauté qui confesse que Jésus est son Seigneur.
Les disciples chrétiens se réunissent pour participer a la Céne du
Seigneur, afin de re-présenter ses actes salvifiques en un temps et lieu,
dans le but d’affirmer qu’ils ont un projet commun. De fait, on pourrait
dire qu’'une fagon de comprendre la nature missionnaire de I'Eglise est
de faire valoir, comme disciples de Jésus, que notre tache est d’en inviter

d’autres a participer a cette table.®.

POUR LA REFLEXION :

1)

3)

Quelle est la différence entre une spiritualité chrétienne et toute autre

spiritualité ?

Te souviens-tu de la facon de comprendre Israél ? Avec laquelle t'identifies-

tu le mieux et pourquoi ?

Le principal enseignement de Jésus vise I'annonce du Royaume de Dieu.

Que comprends-tu par Royaume de Dieu ?

35 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 13.

25



4) Le renoncement a soi-méme de Jésus, est une référence importante pour
tout chrétien. Toi, pour suivre le Christ, a quoi as-tu renoncé ou serais tu
prét a renoncer pour atteindre le Royaume de Dieu ?

5) Pour renoncer a soi-méme et suivre la Christ, la priere est dite tres
importante. Penses-tu que ta priere, aussi bien personnelle que conjugale,

contribue a cette proposition ?

26



TABLE 3

LA SPIRITUALITE CONJUGALE

Quand surgit le théme du mariage dans une conversation, fréquemment

surgissent des blagues et allusions négatives envers celui-ci. Notamment,

certains parlent de leur mariage comme ceux qui racontent une anecdote
durant une nuit au casino : « jai eu la chance, la malchance de me
marier avec...». |l semble donc que toutes les vicissitudes d'une longue
vie de couple soient définitivement clarifiées, comme si le bonheur de
votre partenaire dépendait de la position d'une étoile. C’est toujours

«l'autre» qui trace le destin de son mariage.®.

Par exemple, comme nous 'avons vu précédemment, il est justifié de parler de
spiritualité conjugale, car il faut considérer le mariage comme un sacrement, en
effet I'union de I'homme et la femme, dans le cas de I'Eglise catholique, n’est
pas quelque chose d'accidentel qui se produit dans la vie par des causes

fortuites.

Au contraire, regarder le mariage comme un sacrement, nous permet de
comprendre que c'est I'argile, la terre fertile, dans laquelle Dieu séme la graine
de son amour pour qu’elle germe et donne des fruits abondants. Par
conséquent, le mariage est un moyen de chercher la sainteté et se présente

comme vocation pour la grande majorité des enfants de Dieu.

36 Navarrete, Pour que dure ton couple - Para que tu matrimonio dure, 13.

27



On peut alors dire que le mariage est un trés grand sacrement, comme lI'a

affirmé Jean-Paul | durant son bref pontificat :

Au siécle dernier, il y avait en France un grand professeur, Frédéric
Ozanam. Il enseignait en Sorbonne, était trés éloquent et des plus
braves. Comme ami, il avait Lacordaire [dominicain] qui disait : /I est
tellement brave, tellement bon, il se fera prétre, deviendra un grand
évéque, celui-la ! Mais non, il a rencontré une brave jeune fille et ils se
sont mariés. Lacordaire s'en est affligé et a dit : "Pauvre Ozanam ! Il est
tombé lui aussi dans la trappe I". Deux années plus tard, Lacordaire vint
a Rome et fut recu par le Pape Pie IX. "Venez, lui dit-il, venez, Pére ! J'ai
toujours entendu dire que Jésus a institué sept sacrements. Et vous,
maintenant vous venez changer les données du jeu. Vous prétendez que
Jésus a institué six sacrements et une trappe ! Non, Pere, le mariage

n'est pas une trappe, c'est un grand sacrement I'’.

3.1 Le fondement de la spiritualité conjugale

La révélation de la reéalité trinitaire de Dieu en Jésus, invite a y puiser la
réponse a la plus grande quéte des étres humains : se sentir aimé, avoir un lieu
pour la réalisation de cet amour et transcender le temps en donnant sens a sa

vie ; désirs aussi vieux que I'humanité elle-méme.

L’éminent philosophe grec Platon, célébre pour sa fagon brutale de comprendre
la nature humaine, présente dans son dialogue «Symposium sur I'érotique » 38
une histoire dans laquelle, il prétend qu’historiquement, I'humanité se
composait d’étres androgynes, a la fois masculins et féminins, dotés de 2 tétes,
4 bras et 4 jambes, qui possédaient une force hors du commun et un orgueil

défiant jusqu’aux dieux eux-mémes.

37 Jean-Paul 1%, Audience Générale, 13 septembre 1978 - Traduction de radio Vatican.
38 Platon. Dialogues - Dialogos, 382.

28



En conséquence, les dieux, avec l'aide spécifique d’Apollon, séparéerent les
androgynes, laissant le nombril comme preuve de cette opération. Alors la vie
devient impossible pour les deux parties, parce que chacune s’apercoit qu’elle
ne peut vivre sans l'autre ; raison pour laquelle Zeus eut pitié et permet
I'accouplement et la satisfaction du désir. En conséquence de cela et de la
relation entre les parties, I'amour est en train d'émerger et de se perfectionner,

ce qui n’est pas autre chose que la recherche de I'unité perdue et la force vitale.

Cette histoire mythique présente une métaphore merveilleuse de la réalité
choquante des étres humains, totalement démunis, incomplets et nécessiteux
les uns des autres ; et pourtant sottement autosuffisants, égoistes et simplistes

a I’heure de trouver des motifs de bonheur.

Un étre humain qui croit a tort qu’il sera heureux seulement par la satisfaction
de ses désirs, pulsions primaires, avec la pauvre compensation de posséder
des objets, propriétés et/ou titres, ou cherchant prestige et renommeée, parvient
a expérimenter de maniére paradoxale encore plus le vide et le malheur, ainsi

que I'exprime le célébre psychologue humaniste Victor Frankl :

Le plaisir n'est pas non plus, en aucun cas ou seulement a titre
exceptionnel, [I'objectif premier de [l'action humaine; cela vise
principalement a satisfaire le sens et la réalisation des valeurs ; mais le
plaisir seul peut se produire et, se produit, lorsque le sens s’est rempli et
que les valeurs se sont réalisées... En un mot, sa plénitude

existentielle... Le contraire serait le vide existentiel.3°.

Les étres humains, nous nous débattons continuellement entre ces forces qui
nous mettent en tension. D’'un cbté, nous cherchons la présence aimante de
quelqu’un de particulier, qui a un moment de la vie surgit comme par magie.
C’est ainsi que nous découvrons I'amour et sentons que nous devons lutter

pour cet amour, afin que comme dans le mythe grec, nous ressentions enfin

3 Frankl, L’homme malade - El hombre doliente, 29.

29



que nous sommes au complet. En vis a vis, 'autre pdle de tension est vraiment
problématique. C’est la recherche de notre identité individuelle, du MOI ; la
nécessité de s’affirmer, du JE peux seul(e). Ce pdle est celui qui peut conduire
a nous enfermer dans la pensée de ce stupide dicton populaire, hélas sublimé

par la société moderne : mieux vaut étre seul que mal accompagné.

Tout ceci conduit a un profond égoisme et a une autosuffisance négative qui ne

permet pas de reconnaitre que

hommes et femmes forment un couple et se marient pour répondre a la
nécessité pour la personne humaine d’aimer et d’étre aimé, pour avoir
des enfants et former une famille, pour croitre comme personnes, pour
se sentir en sécurité et reconnus, pour vivre la sexualité, pour quitter
enfin la maison des parents... Avec quelle diversité de lettres, il est

possible d’écrire la romance de la rencontre de chaque couple*®.

Cependant, dans la réalité, tout n’est pas plénitude, de nombreux foyers vivent
tourmentés par le stress et les incertitudes provoqués par les grands
changements économiques, sociaux, politiques et culturels. De surcroit, il faut
parfois vivre dans un contexte élevé d'agressivité ou la violence verbale ou
physique n’est pas rare. Et dans ce cadre, la vie en couple est un espace de
tension entre les péles, ou la spiritualité conjugale apparait comme la voie de
I'narmonie entre eux, de sorte que le couple obtienne cette réalisation

transcendante a laquelle nous aspirons tous.

Nous comprenons alors, parce que nous l'avons vécu, qu’il n’est pas facile
d’atteindre cet objectif de progrés spirituel en couple ; il ne s’agit pas non plus
de supprimer les tensions propres a la coexistence conjugale, parce que cela
est impossible. Au contraire, la proposition de vivre en couple cette dimension
spirituelle est une invitation a marcher dans le plein sens de I'épanouissement

humain.

4 Navarrete, Pour que dure ton couple - Para que tu matrimonio dure, 50.

30



Dieu est Amour et il nous le révele de diverses maniéres : dans la nature, ou
I'on découvre que sa vie est donnée en abondance; en sa présence
protectrice, comme I'a découvert le peuple d'Israél ; de facon claire en Jésus-
Christ, présence aimante du Pére ; et dans les dons abondants que nous
recevons en union avec le Saint-Esprit. Dieu, dans sa réalité trinitaire, nous
invite a vivre pleinement notre relation conjugale et a étre mutuellement

donneurs de vie, en témoignant ainsi de la vie de Dieu en nous

Vu de cette fagon, la spiritualité conjugale nous met en harmonie avec I'étre
d'amour qu’est Dieu. Il nous permet de découvrir chaque jour son appel a étre
communauté, reflet de la communauté trinitaire de Dieu. Alors seulement nous
découvrirons que nous sommes responsables I'un de l'autre, parce que ces

liens sont dons de Dieu.

3.2 La spiritualité conjugale : un processus dynamique de rencontre avec
Dieu

La spiritualité vécue en couple est un chemin qui se fait pas a pas ; ce n’est pas
quelque chose de magique ou une capacité de prier que I'on a ou non, mais
c’est le résultat d’'un processus, une véritable culture, une approche continue
qui nous permet de connaitre cette volonté aimante de Dieu pour moi, pour
mon conjoint.

Un exemple merveilleux de cette quéte continue de Dieu, nous la trouvons dans

le texte du prophéte Elie quand il va a la rencontre de Dieu sur le Mont Horeb :

Le Seigneur dit : « Sors et tiens-toi sur la montagne devant le Seigneur,
car il va passer » A I'approche du Seigneur, il y eut un ouragan, si fort et
si violent qu’il fendait les montagnes et brisait les rochers, mais le
Seigneur n’était pas dans I'ouragan ; et aprés I'ouragan, il y eut un
tremblement de terre, mais le Seigneur n’était pas dans le tremblement

de terre ; et aprés ce tremblement de terre, un feu, mais le Seigneur

31



n’était pas dans ce feu ; et aprés ce feu, le murmure d’'une brise légére.
Aussitét qu’il 'entendit, Elie se couvrit le visage avec son manteau, il
sortit et se tint a 'entrée de la caverne. Alors il entendit une voix qui
disait : « Que fais-tu I3, Elie ? » (1Re 19, 11-13).

Dieu pose au prophete une question fondamentale : “Que fais-tu ici ?” Et
paraphrasant cette question, nous pourrions nous I'adresser ainsi : Que fais-tu
ici avec ton conjoint ? Que faites-vous ici? Nous te cherchons Seigneur. Ce

serait certainement la réponse d’'un grand nombre d’entre nous.

Et nous devrions également nous demander : Ou cherchons-nous Dieu ? Dans
'ouragan violent qui fend les montagnes et brise les rochers ? Ou dans un
tremblement de terre ? Ou dans le feu dévorant ? Il est possible que ce soient
les recherches de bien des citoyens du monde actuel, ou la compétition et le
gain a tout prix, étre reconnu comme chef supréme, étre le premier et ne rien
laisser a personne constituent des recherches erronées, basées sur la

possession, le pouvoir ou le plaisir égoiste.

Mais que dit le texte? Yahvé n’était pas dans I'ouragan, ni dans le séisme, ni

dans le feu... Seulement dans la brise Iégeére.

C’est-a-dire que Dieu se rencontre dans une spiritualité qui se développe peu a
peu, doucement. Comme ces champs couverts de belles fleurs colorées qui
grandissent sans bruit et pourtant resplendissent de vie et de croissance, a la
différence de pierres dévalant bruyamment une colline et causant des dégats et

la mort.

L’amour que nous partageons, I'acceptation des faiblesses de I'autre, I'attention
bienveillante aux attentes de nos enfants et mil autres détails, c’est ¢a la brise
légére et quotidienne dans laquelle Dieu est présent et se manifeste. C’est ici
également que nous cultivons notre spiritualité conjugale ; nous sommes ainsi

appelés a contempler I'action de Dieu a travers nos actions quotidiennes.

32



3.3 La spiritualité conjugale vécue dans sa dimension sacramentelle

La spiritualité conjugale, vécue non pas comme un contrat de type civil, ou
comme une institution de type sociale, mais comme un sacrement apporte
quatre graces ou dons a apprécier en couple : le rayonnement, I'élévation, la

guérison et la fécondité.

Le rayonnement est la grace que nous recevons pour illuminer, avec notre
propre lumiére, tout d’abord notre conjoint et ensuite les autres, chemin d’une

vie ou transparait 'amour de Dieu.

L’élévation est la grace que nous recevons pour aider l'autre quand pour
n’importe quel motif il se sent fatigué, démotivé, sur le point de tomber. C’est

I'occasion d’intervenir et de le relever, de I'élever avec et jusqu’a Dieu.

La guérison est la grace que nous recevons pour soulager l'autre quand dans
ces discordes quotidiennes, nous blessons. Personne ne peut le faire, sauf

celui qui a été blessé et décide de pardonner.

Et finalement, /a fécondité est la grace que nous recevons non seulement pour
procréer, mais aussi pour nous accompagner et prendre soin de nous, de sorte
que lorsque les enfants s’en vont, certains sans dire au revoir, nous pouvons

empécher que le froid de la solitude n’envahisse notre coeur*'.

De cette facon, on constate que toute spiritualité chrétienne, pour étre Esprit
Saint en nous, doit étre incarnée. Dieu nous est transmis parce qu’il se
sécularise, ainsi dans la relation du couple, il est nécessaire, de compter sur
'autre, non pas dans un sens ‘managérial’, mais dans la poursuite d’'un but
commun. Donc, pour comprendre le sacrement, il est nécessaire de le

matérialiser, c'est-a-dire le représenter d’'une certaine fagon.

41 Extrait de la chanson Le chemin de la vie - El camino de la vida, du compositeur colombien Héctor Ochoa Cardenas;
ceuvre élue par un vote national au concours organisé par RCN (Radio Chaine Nationale), comme la chanson
colombienne du XX°™ siéecle.

33



Par conséquent de méme que, lors du baptéme, plonger dans l'eau veut dire
s’immerger dans le Christ, de méme que, durant I'Eucharistie, le don du Christ
se manifeste dans le pain et le vin, ainsi, dans le mariage, I'amour fidéle du
couple, qui est don, exprime le OUl de I'amour de Dieu fidéle a chaque étre
humain, raison pour laquelle toutes les manifestations de cet amour les

sanctifient.

Voila ce que I'on trouve a l'origine des propos de Saint Paul en ce qui concerne
la relation du Christ avec I'Eglise, et donc du Christ avec 'humanité, qui est

comme des fiangailles : pour un jour et pour toujours

Ceci est un acte de foi de I'Eglise, dans lequel il apparait que I'un n’impose rien
a lautre. A partir de 1a, Jésus nous invite a vivre cette dimension incarnée,
selon cette réalité historique, I'élevant par la priére, la confrontant a ce que Dieu
désire. Si nous parvenons a la discerner dans la réalité concréte des hommes,

nous pourrons prendre les bonnes décisions.

Suivre Jésus, c’est tout cela, tant au niveau personnel qu’en couple : en partie
vécu dans la priere de discernement, tandis que I'Esprit-Saint nous transforme,
donnant plus de place au sentiment qu’a la rationalité. L’idéal est de devenir de
plus en plus comme Jésus, qui est un étre de grande sensibilité et I'exprime de
maniere authentique. Ceci est la dimension pascale qui s’exprime dans la vie

quotidienne par la simplicité de vie et les actes quotidiens.

Nous devons étre conscients que, chercher la volonté de Dieu, crée des
conflits, mais nous devons également savoir que nous ne sommes pas seuls

pour y faire face, la main de Dieu nous aide et peut nous apporter une solution.
De cette fagon, nous pouvons louer l'action de Dieu dans nos vies. Et le

découvrir grace au don gratuit et généreux de I'amour, c’est la seule fagon de

lui répondre pour communiquer la vie et la vie en abondance.

34



Cela semble une perogrullada*?, mais la spiritualité conjugale est donnée quand
il y a conjugalité. C’est a dire quand se rencontrent les conjoints. Il y a au moins

trois facons de la vivre :

a) L’union libre,
b) Le mariage civil,

c) Le mariage comme sacrement.

N’importe laquelle de celles-ci génére une spiritualité conjugale et s’y renforce ;
mais seule la derniére s’appuie sur la présence de Dieu, aprés avoir été appelé

a partager notre amour mutuel.

Qu’il soit bien clair que personne ne veut prétendre que Dieu n’est pas présent
dans la vie des autres unions, mais il est sensiblement différent de l'inviter de
maniere explicite, ce qui est fait a travers le sacrement, au lieu de le deviner

comme cela se passe dans les autres unions.

I est donc important de reconnaitre que le mariage, vécu comme un
sacrement, ne se distingue d’'un autre mariage que selon la foi ; il est défini
comme la réalité la plus parfaite, dans laquelle apparait la vérité du seul
mariage inscrit dans le plan de Dieu, auquel les couples de fiancés sont

appelés a vivre*3,

Mais tout sacrement implique un acte de foi. C'est-a-dire un acte de volonté, un
désir que Dieu soit présent. Un acte qui dépasse les limites de la raison et
devient une expérience de vie, comme par ex. apprendre a nager ou observer

la germination d’une graine.

C’est quelque chose qui se découvre a merveille au moment du mariage, parce

que non seulement cela fait partie d’'un fait concret, d’'une décision personnelle

42 Forme de Lapalissade : C’est dire une chose tellement sue et connue qu'il parait sot de la dire.
43 Cf. Larrabe, Le mariage chrétien a I'époque actuelle - El matrimonio cristiano en la época actual, 34.

35



au moment de dire OUI, mais aussi ce sont les deux, homme et femme, qui se

donnent ce sacrement.

Alors que le prétre est seulement un témoin de cette union, il devient par la foi
le plus exceptionnel des témoins ; par I'exercice de son ministére sacerdotal, il

est présence de Dieu vivant qui s’accorde a nous en tant que couple.

De cette maniere, le sacrement de mariage ne se termine pas avec le rituel,
quand le célébrant, Dieu lui-méme, nous dit : je vous déclare mari et femme. Au
contraire, c’est alors que commence a étre vécu et célébré le sacrement, rendu

vivant et présent par notre OUI de chaque jour.

Pour parvenir a cette culture spirituelle qui nous permettra un vrai
discernement, il est essentiel de consacrer un réel moment quotidien a la priére
en couple. Il ne suffit pas de l'effort d’'un seul, la priére est la matiére premiére

de la spiritualité conjugale.

POUR LA REFLEXION :

1) La premiéere partie du chapitre fait référence a des situations quotidiennes
que, toutes et tous avons entendu a propos du mariage. Et toi, de quelle

anecdote, blague ou situation te souviens-tu ?

2) Quand il est fait référence au fondement de la spiritualité conjugale, un texte

de Platon est proposé. A quoi vous invite ce texte mythologique ?
3) Avec le mariage, nait un projet de vie commune. Comment proposes-tu de

vivre la tension que cela génére, vis a vis de la recherche d’une identité et

I'épanouissement de chacun ?

36



4) On dit que la spiritualité conjugale est un chemin qui se réalise pas a pas.

Comment s’est déroulé ce cheminement avec ton conjoint ?

5) L’exigence pour appartenir aux END est d’étre unis par un mariage
catholique. Cependant, est-ce clair pour vous ce que signifie vivre cette

union comme un sacrement ?

37



TABLE 4

LA SPIRITUALITE CONJUGALE :
COEUR DE NOS EQUIPES

Alvaro et Mercedes Gomez-Ferrer Lozano, sont un foyer de Valence en
Espagne qui fait partie des END depuis 1966. lls forment un couple reconnu
non seulement pour son dévouement au mouvement, en témoignent les
nombreux services qu’ils ont rendus, mais aussi parce qu’ils ont eu la chance
de connaitre le Pére Caffarel. Cela leur permet de parler avec autorité d’un
sujet important comme celui qui fait le titre de cette table et qui fut le titre de tant

de conférences qu’ils ont partagées avec des équipiers du monde entier.

C’est pour cette raison qu’il a paru intéressant de prendre le texte, élaboré par
eux, afin qu’il soit le fil conducteur, associé a quelques textes sélectionnés du
Pere Caffarel. Parce que, comme évoqué autour de la table précédente,
comprendre le mariage dans sa dimension sacrée consacre la relation entre
homme et femme dans sa forme conjugale et la révéle comme signe de la

relation du Christ avec son Eglise

Celui-ci contient un enseignement de grande importance pour la vie de I'Eglise
qui doit atteindre par lui le monde d'aujourd'hui; toutes les relations entre
I'nomme et la femme doivent s'inspirer de cet enseignement. L'Eglise doit

utiliser cette richesse encore plus largement**.

4 Jean-Paul Il, Christifidelis Laici, N°52. 1988

38



4.1 La spiritualité conjugale

L’amour de Dieu et I'amour conjugal proviennent de la méme source,
participent d’'un méme Amour. Il est formidable d’imaginer que, chacun de nous
découvre mieux ce qu’est 'amour de Dieu grace aux gestes d’amour que l'autre
a pour lui. Bien sr 'amour de Dieu surpasse notre amour de couple. Et cela
fait qu’il reste toujours un petit vide, un désir de plus, au plus profond de notre
relation conjugale. Ce vide n’est pas la faute de I'autre. Seule la rencontre finale
avec I’Amour total comblera cette faim insatiable d’amour qui, inévitablement et

envers beaucoup de ceux qui nous aiment, nous tenaille tous.

D’autre part, lors de notre sacrement de mariage, nous décidons de parcourir
ensemble « un chemin de sainteté, quelque chose nécessairement créatif avec
beaucoup & dire aux hommes, nos freres »*>. Peut-étre n’avons nous pas
décidé tout a fait consciemment; il est possible qu'il y avait beaucoup

d'ingénuité de notre part, mais il y avait aussi beaucoup de générosité.

Nous devons développer cette attitude initiale de confiance. C'est comme celui
qui a un coffre, avec un trésor dont il peut tirer des choses merveilleuses au
long de sa vie, mais s'il n’est pas conscient de I'avoir ou s'il ne veut pas faire

I'effort de I'ouvrir, il pourrait ne jamais découvrir ce trésor.

La spiritualité conjugale, que nous découvrons aux Equipes, est donc le sens
que nous donnons a notre vie quotidienne, l'orientation avec laquelle nous
vivons les événements qui se présentent a nous, les options que nous prenons,
c’est dire le projet de vie commune que nous construisons ensemble. Comme
couple chrétien, nous confrontons ce projet avec ce que nous dit et suggére la

Parole de Dieu.

Cette Parole nous aide a modeler et purifier notre projet, pour 'adapter chaque

jour davantage a la volonté de Dieu. En second lieu, la spiritualité conjugale

4 |ceta, Vivre en couple - Vivir en pareja, 54.

39



nous pousse a chercher la vérité pour nous-mémes et pour l'autre. Le fait
d’avoir beaucoup échangé en étant fiancés ne signifie pas que nous vivons déja

dans la vérité pour toujours et que nous nous connaissons déja totalement.

La recherche de la vérité est un effort de toute la vie parce que nous changeons
et que notre relation évolue au fil des ans. L’autre est un point de référence
inestimable pour nous, c’est parfois celui qui nous interpelle et démasque tant
d’autojustifications, c’est toujours le partenaire dans cette recherche partagée
pour mieux nous connaitre, pour mieux nous comprendre, pour nous

rapprocher ensemble de la Vérité.

La spiritualité conjugale nous conduit finalement a une meilleure communion, a
une rencontre toujours rénovée entre nous, faite a parts égales d’effort et de
créativité. L’amour n’est pas seulement un sentiment. Il est aussi adhésion de la
volonté profonde. Parfois, nous ne sentons pas que nous aimons, mais nous

savons que nous aimons et par-dessus tout, que nous cherchons a aimer.

Nous souhaitons que notre amour dure, nous souhaitons dépasser les crises,
nous souhaitons étre fideles, nous souhaitons vivre notre sexualité avec la
qualité d’'une rencontre entre personnes et non dans linsatisfaction ou dans la

routine.

La spiritualité conjugale s’incarne également dans les rapports simples et
quotidiens qui s’établissent entre nous par le fait d’étre homme et femme. « /la
spiritualité conjugale recoit sa spécificité du caractére sexuel du sacrement de

mariage »*°.

La spiritualité conjugale n’est donc pas quelque chose d’étranger a la vie, mais
la méme vie avec une nouvelle ambition. Cette ambition nous conduit a
chercher ensemble la volonté de Dieu, la vérité et la communion. Parler ainsi

peut faire peur. Mais on parvient a tout par petits pas successifs, I'important est

46 Second souffle, N° 2.1.

40



que l'objectif soit clair et que la pédagogie soit adéquate. Par exemple, les
orientations que propose le mouvement tous les 6 ans, nous indiquent des

actions successives pour assimiler concrétement cette spiritualité.

Toutes les spiritualités qui existent dans 'Eglise ont comme but final le méme

objectif : vivre selon I'Esprit du Christ.

La spécificité de chaque spiritualité réside dans la force particuliere avec
laquelle est souligné tel ou tel aspect, telle ou telle attitude, et par dessus tout
dans la pédagogie, dans les méthodes utilisées. Il y a une relation étroite entre

spiritualité et pédagogie.

Selon la pédagogie choisie, émerge un mode de spiritualité différent. On
n’obtient pas le méme mode de spiritualité avec une pédagogie individualiste ou
communautaire, inductive ou déductive, orientée vers la communication ou vers

I'intériorisation...

La spiritualité conjugale a une pédagogie basée sur la communication, la priére,

le pardon et la célébration.

Cette pédagogie, qui fut découverte par les Equipes, s’est traduite dans une

proposition connue sous le nom de PCE, points concrets d’effort

a) L’écoute de la Parole,
b) La priére personnelle,
c) La priére conjugale,
d) Le devoir de s’asseair,
e) Laregle de vie,

f) La retraite annuelle.

Cette pédagogie permet au couple de découvrir la spiritualité conjugale, qui

constitue le cceur des END, son essence, parce que

41



« L’organisation pourrait étre différente, la pédagogie, les fonctions des
cadres, les régles pourraient étre modifiées, les Equipes Notre-Dame
n'en seraient pas radicalement transformées ; mais, que la spiritualité
conjugale soit supprimée ou remplacée par une autre spiritualité, de type
monastique ou de type célibataire, par exemple, c’en serait fini du
Mouvement. Tout perdrait son sens: pédagogie, encadrement,
obligations [devenues PCE]..., car tout cela n'y a de sens que par

rapport a la spiritualité conjugale. »*"

Par conséquent, nous devons étre attentifs a reconnaitre que, méme si nous
sommes rationnellement trés convaincus de limportance de la spiritualité
conjugale, nous ne lincarnerons pas dans notre vie de couple, si nous

n’utilisons pas réguliérement ces propositions concretes.

Sans méthode, nous nous perdrions en généralités ou bien tout se limiterait a
une déclaration de bonnes intentions. En nous exergant selon une pédagogie
conjugale, en comprenant bien lintention profonde de chaque PCE, nous

grandirons comme couple.

Les points concrets d’effort exigent, de la part de chacun des époux
comme du couple, un engagement parfois difficile a accepter. Ce n’est
pas quelque chose qui s'impose, et chacun s’engage a les pratiquer
volontairement. Un seul serait tenté d’abandonner l'effort, et c’est alors

que chacun sollicite I'aide de son conjoint et de son équipe.

Les points concrets d’effort sont une invitation a :
- Ecouter assidiment “la Parole de Dieu”,
- Rencontrer quotidiennement Dieu dans une méditation : “la priére

personnelle”,

47 Pére Caffarel, Lettre mensuelle des END, éditorial d’avril 1967.

42



- Prier en couple, mari et femme, chaque jour : “la priére conjugale”, et
si possible en famille : “la priére familiale”,

- Trouver le temps chaque mois pour faire un véritable dialogue
conjugal : “le devoir de s’assoir”,

- Se fixer des efforts personnels : “la régle de vie”,

- Faire chaque année “une retraite™?8,

Tous ces points ont, sous-entendue par chacun, comme dénominateur commun

la communication.

Nous parlons facilement de ce que nous faisons, plus difficilement de ce que
nous pensons, rarement de ce que nous ressentons. Apprendre a écouter et a
dialoguer est un art qui exige de notre part un engagement sérieux, de
I'assiduité, de suivre certaines reégles, etc. Cela requiert également que nous
adoptions un autre état d’esprit, en exprimant nos ‘ressentis’ avec, méme si
nous ne linvoquons pas, la conscience que le Seigneur est la présent entre
nous. |l nous aide d’abord a découvrir ce que nous avions gardé au plus
profond de notre cceur ; Il nous donne ensuite les forces pour ne pas laisser
pourrir dans le ressentiment et le silence ce qui nous a causé du mal. Enfin, I
donne aussi la tendresse de maintenir un dialogue dans lequel il ne manque
pas la caresse d’'un regard plein d’admiration ou d’amour pour l'autre, de
paroles qui disent tout ce que nous découvrons de bon dans notre relation de

couple.

Cette méme communication nous prépare a mieux aborder le théme de la
priere, parce que la priére est aussi un dialogue de personne a personne avec
le Christ. Plus important encore que le fait dont nous parlons, est d’admirer et

écouter les paroles de Celui qui nous aime et nous cherche.

La priere conjugale n’est pas tant la méditation sur des sujets élevés ou la
lecture de magnifiques textes spirituels mais par dessus tout, nous tourner tous

deux vers Dieu et réfléchir ensemble devant Lui sur les questions les plus

“8 END, Guide, 23.

43



importantes de notre vie et de notre amour. Et méme si le pardon n’est pas un
des PCE des Equipes, tous ces PCE nous y préparent et nous encouragent a y

recourir.

Blessés par les heurts de la vie, par le mal que nous faisons et que nous ne
voulions pas faire, blessés par les inévitables crises de croissance de notre
amour... nous devons apprendre a pardonner et & demander pardon. Recourir
au pardon c’est aussi “dire du bien”. Tant de fois nous disons du mal, qu’il
convient parfois de compenser... Le sacrement de réconciliation a aujourd’hui
peu de succes. Cependant, 'Eglise Catholique connait bien la nature humaine.
Pourquoi ne pas profiter de cette certitude de nous sentir pardonnés comme le

prétre nous l'assure, de la part de Dieu ?

Les Equipes, en marquant des moments précis pour s’assoir, pour la priére, les
exercices etc. nous montrent I'importance de la célébration. Célébrer, c’est
rappeler, des mots, des moments, des jours, des événements, des lieux. Nous
oublions de rappeler tout ce que l'autre a fait pour nous, combien il nous a

aimé.

Combien de fois des situations bloquées se sont décoincées en se remémorant
ensemble des moments de notre union. Célébrer, c’est aussi nous retrouver
avec une plus forte intensité, pour compenser le rythme quotidien qui nous
pousse vers des tas d’activités, en partageant une discussion, une sortie, un

rendez-vous, une promenade, un petit voyage.

4.2 Donner témoignage a d’autres couples

En dépit de nos pauvretés et de notre passivité, Dieu nous a choisis et nous a
placés parmi les hommes pour étre la présence vivante de son amour. Tout

chrétien est un élu, choisi pour témoigner d’'une mission.

44



Par le baptéme, le chrétien devient un envoyé, chargé de concrétiser le salut

entre les hommes.

Par le sacrement de mariage, les foyers chrétiens s’engagent davantage dans
le tissu de I'existence. lls sont des graines de transformation, point de référence
pour la rencontre des hommes avec I’Absolu, car Dieu les a choisis pour étre
son image sur le long chemin de la recherche universelle des réponses a nos

aspirations*°.

Il ne s’agit pas tant de diffuser les Equipes pour qu’elles s’accroissent, ni d’en
découdre sur le plan moral ou théologique avec le mariage, a temps et a
contretemps, mais plutét de témoigner de ce que nous vivons aux END. Pour
montrer que, malgré nos faiblesses et hésitations, reculades et chutes,
fondamentalement pour nous comme couple, la spiritualité conjugale a été une
bonne nouvelle, parce qu’elle nous a unis davantage, nous a rendus plus

heureux, plus conscients de notre foi, plus proches des autres.

Notre amour conjugal peut étre "un témoignage pour les hommes, donnant des
preuves évidentes que le Christ a sauvé I'amour'®. Nous ne pouvons
témoigner a d’autres couples avec les paroles si souvent utilisées dans les
documents ou textes d’église. Ces paroles et arguments nous rassurent, mais
ne peuvent ni convaincre ni attirer. Pour combien de couples, jeunes et moins
jeunes, elles résonnent comme ‘toujours la méme chose’... Rien ne remplace
une vraie réflexion sur ce que nous avons découvert, appris, vécu, évité,

souffert, rencontré.

Rien ne peut mieux convaincre que I'expérience personnelle, libre, accomplie
avec sincérité, avec authenticité. Quand un couple se comporte ainsi et
témoigne de ce qu’il vit, il lance a d’autres l'invitation a faire de méme. Nous ne

pouvons nous contenter de ce que nous avons regu depuis que nous sommes

4 Sarrias, Dieu et Jésus-Christ dans la littérature actuelle - Dios y Jesucristo en la literatura actual, 89.
50 |_ettre fondatrice, In : END, Guide, 50.

45



aux END et penser qu’en nous améliorant, qu’en progressant comme couple,
nous en faisons déja assez. La grande loi de la vie spirituelle est qu’on ne regoit

que pour donner et qu’on recoit a la mesure de ce qu’on donne.

Ne nous trompons pas. La possibilité de garder ce que nous avons découvert,

ce que nous avons regu en Equipes, n’existe pas.

Soit nous le partageons d’une quelconque fagon, soit nous le perdons. Si nous
le partageons, il restera pour nous source de vie. Si auparavant quelqu’un ou
un autre couple n’avait pas fait de méme avec nous, jamais nous n’aurions pu
découvrir les Equipes, ni la spiritualité conjugale, ni la pédagogie qui nous aide
a croitre comme couple. Pouvons-nous rester immobiles quand tant de couples
proches de nous peuvent rechercher ce que nous vivons, tant de couples a qui

personne ne montrera I'exemple si nous ne le faisons pas nous-mémes ?

4.3 La spiritualité conjugale : charisme des END

Le mot ‘Charisme’ vient du grec ‘charisma’ qui signifie ‘don gratuit’ et possede
la méme racine que le mot ‘charis’ qui signifie ‘grace’, laquelle se comprend

comme un don de I'Esprit.

Il'y a aussi des graces exceptionnelles appelées charismes, dons qui doivent

étre utilisés pour le bien commun.

Et comme nous I'avons développé dans le chapitre précédent,
dans le mariage chrétien, la vie du couple porte la marque du sacrement,
signe profond de I'engagement réciproque des époux et signe de la

grace de Dieu. L'amour conjugal trouve sa source dans I'amour de Dieu.

Au centre de ces deux amours nait la spiritualité conjugale.

46



Le désir de connaitre et de faire la volonté de Dieu dans toutes les
circonstances de la vie courante ainsi que la recherche de sa présence,
aident a développer et approfondir la spiritualité conjugale. L’amour divin
s’exprime a travers 'amour humain quand la vie quotidienne des époux,
'un en relation avec lautre, se découvre pleine d’attention et de
bienveillance, de fidélité absolue, de compréhension et de respect
mutuel, d’harmonie de cceur et d’esprit. Quand les activités les plus
simples sont imprégnées d’amour, le Seigneur est la au coeur du couple,

la spiritualité est alors une réalité vivante.

Le foyer uni par le mariage désire vivre cette spiritualité jour aprés jour.
Bien sdr, il est parfois difficile de vivre en accord avec ces exigences
d’amour. Des erreurs sont commises, des blessures sont produites, mais
de toutes manieres il faut persévérer et toujours se tourner I'un vers

l'autre. C'est précisément en ces moments que I'on rencontre Jésus.%".

Pour toutes les raisons évoquées jusque 13, il est important de rappeler ce que
dit le Pére Caffarel : “La raison d’étre du Mouvement, son but, est d’amener ses

membres a connaitre la spiritualité conjugale et a en vivre.”?.

POUR LA REFLEXION :

1) Comme la plupart des équipiers, nous nous souvenons et reconnaissons
avoir lu ou nous étre référés a Alvaro & Mercedes Gémez Ferrer. Que sais-

tu d’eux ?

2) Alvaro & Mercedes nous invitent & vivre la spiritualité conjugale dans la vie

quotidienne. Comment vis-tu cela avec ton conjoint ?

51 END, Guide, 14.
52 pere Caffarel : Lettre mensuelle des END, éditorial d’avril 1967.

47



3) La pédagogie des END pour vivre une authentique spiritualité conjugale, se

traduit en PCE. Que sont-ils pour toi et comment les vis-tu ?

4) La pratique des PCE, c’est ce qui permet au couple de donner vie a sa
relation ainsi qu’a I'équipe elle-méme. Quelle vie donnes-tu a ton foyer et a

I'équipe ?
5) Le charisme des END est de vivre une spiritualité conjugale. Considéres-tu

que tu es aux END ou que tu es équipier? Cest a dire, en Vvérité,

témoignes-tu de ce que t'apportent les END ?

48



TABLE 5

LA SPIRITUALITE CONJUGALE
DANS LA PAROLE

La spiritualité chrétienne est la synthése d’inspirations et de convictions qui
animent intérieurement les chrétiens dans leur relation a Dieu, c’est aussi la
synthése de réactions et expressions autant individuelles que collectives qui
concrétisent cette relation. “La Sainte Ecriture est la source de la spiritualité
chrétienne et sur celle-ci se base autant I'enseignement de I'Eglise que la
liturgie. Ainsi donc, I'Evangile constitue la pierre angulaire de toute spiritualité
Chrétienne.”3.

Il est important de se souvenir que la spiritualité chrétienne est unique mais,
comme tout chrétien, nous sommes soumis a des contextes particuliers ou
spécifiques, et vivrons [I'Evangile avec une mentalité et des modalités
différentes. Exemple, une spiritualité du moyen age est identique a celle qui se
vit aujourd’hui, mais est annoncée de fagon différente aux peuples de notre
temps. Voir Table 2.

I Ny a pas ni ne peut y avoir une autre spiritualité chrétienne, Iégitime et
authentique, si elle ne s’inspire des paroles et actes de Jésus, complétée par le

témoignage que donnent les apbtres.

Saint Paul prévient expressément que «La pierre de fondation, personne
ne peut en poser d’autre que celle qui s’y trouve : Jésus Christ.» (1Co
3,11), et Saint Pierre affirme avec courage devant le sanhédrin juif que
«En nul autre que lui, il N’y a de salut, car, sous le ciel, aucun autre nom

n’est donné aux hommes, qui puisse nous sauver.» (Ac 4,12)%.

% END, Chemin de la vie spirituelle en couple - Camino de la vida espiritual en pareja, 22.
%4 Royo, Les grands maitres de la vie spirituelle - Los grandes maestros de la vida espiritual, 3.

49



5.1 Les évangiles synoptiques

La parole d’Evangile, qui se traduit par bonne nouvelle, du grec €u, «bien ou
vrai» et ayyéAiov, «message», contient selon la foi chrétienne le récit des
paroles et actes de Jésus. C'est a dire qu’elle relate sa vie qui constitue la
bonne nouvelle de 'accomplissement de la promesse faite par Dieu a Abraham,
Isaac et Jacob : la rédemption du péché pour toute 'humanité par la mort de

son Fils unique, Jésus-Christ.

Chacun présente Jésus, le Christ, selon un point de vue différent. Matthieu aux
juifs comme leur Roi, Marc aux romains comme un serviteur, Luc aux grecs
comme le fils de 'homme et finalement, Jean aux croyants, comme le Verbe

incarné pour toute 'humanité.

Les trois premiers évangiles, de Matthieu, Marc et Luc, sont appelés
synoptiques parce qu’ils présentent la méme perspective générale de la vie et
de la prédication de Jésus, le Christ, selon un point de vue commun. En clair, ils

relatent sensiblement les mémes faits dans leurs récits.

5.2 La spiritualité conjugale dans les évangiles

La spiritualité, c’est garder Dieu présent dans notre existence, c’est nous savoir
poussés par lui a vivre joyeusement. C’est une expérience de vie partagée, de
sentiments et pensées partagées. C’est découvrir que nous ne sommes pas

seuls, qu’il nous apporte son aide.

Maintenant, pour nous chrétiens, cet étre supérieur avec lequel nous pouvons
étre en relation pour la vie n’est pas une force ou une énergie anonyme, mais
c’est un étre personnel et concret dont nous savons les multiples manifestations

d’amour dans I'histoire de son peuple ainsi que la nétre personnellement.

50



Nous le connaissons a travers la lecture de sa Parole et par la priére, car il
nous a dit “Parce que tu as du prix a mes yeux, que tu as de la valeur et que je
t'aime, je donne des humains en échange de toi, des peuples en échange de ta
vie” (Is 43, 4); et parce que son Fils, qui est son image visible (Col 1, 15) nous
'a pleinement révélé : “Puisque vous me connaissez, vous connaitrez aussi

mon Pére. Dés maintenant vous le connaissez, et vous l'avez vu.” (Jn 14, 7).

C’est aussi un étre personnel qui nous connait parce qu'il est la cause premiére
de notre vie, et parce que nous confessons qu’il nous a créés a son image et a
sa ressemblance : “Tu me scrutes, Seigneur, et tu sais ! Tu sais quand je
m'assois, quand je me leve ; de tres loin, tu pénetres mes pensées. Que je
marche ou me repose, tu le vois, tous mes chemins te sont familiers I” (Ps 138
(139), 1-3).

Dans cet ordre d’idées, pour nous les chrétiens, la spiritualité c’est laisser cet
étre, qui se transcende a linfini, nous remplir de sa présence et que nous
puissions nous ouvrir totalement a vivre en communion avec lui

La spiritualité c’est vivre ouvert a ce Dieu qui est amour (1Jn 4, 8) et qui, par la

méme, veut le meilleur pour nous.

Vivre la spiritualité du mariage, c’est vivre totalement ouverts au Dieu de la vie,
c’est permettre qu’il soit présent dans cette union, fruit de notre décision et de
nos sentiments. Vivre la spiritualité du mariage, c’est vivre en se donnant l'un a
'autre en essayant de grandir ensemble dans le don qui se réalise, c’est ne pas
perdre de vue que, dans la vie recue et donnée entre époux I'amour du Christ
pour son Eglise est présent, c’est placer dans le contexte de la foi et de la

relation a Dieu ce qui se vit quotidiennement.

Il est important d’insister sur cette maniére de comprendre la spiritualité du
mariage, pour ne pas l'assimiler uniguement et exclusivement a des actes
religieux, surtout qu’il n'est pas rare que certains ne bénéficient pas d’'une

attitude spirituelle.

51



En d’autres termes, aller a la messe pour un couple n’est pas une démarche
spirituelle, mais parce que ce couple a besoin de rendre présent dans sa vie et
ses actes I'amour de Dieu ; donner un sens transcendant, divin, a ce qui parait
léger, ordinaire et banal. C’est élever au sens divin ce qui est humain, jusqu’au
plus fort, le don.

La spiritualité de ce sacrement est de nous faire comprendre que la relation de
I'époux envers I'épouse, et vice-versa, nous place dans la vocation premiére de

’homme, 'amour.

Le rituel du mariage, dans une de ses préfaces, dit :

Pourquoi 'lhomme, créé par ta bonté, 'as tu ainsi élevé que tu as laissé
'image de ton propre amour dans l'union de 'lhomme et de la femme ?
Et a lui que par amour tu as créeé, et que tu appelles a I'amour, tu
concédes de participer a ton amour éternel. Et ainsi, le sacrement de ces
noces, signe de ton amour, consacre 'amour humain par Jésus-Christ
notre Seigneur. L’amour est l'origine de 'homme, I'amour est son appel
constant, 'amour est sa plénitude dans le ciel. L’'amour de 'lhomme et de
la femme est sanctifié dans le sacrement de mariage et devient le miroir
de ton amour éternel.*.

C’est pour cela qu’un couple qui veut se réaliser pleinement ne peut ignorer la
présence de Dieu dans sa vie et sa relation. Quand un couple écarte
'expérience spirituelle, il finit par se noyer dans l'immensité des possibilités
humaines, il se fracasse sur les incontournables désaccords, les inquiétudes et
problémes de la vie quotidienne, il termine enchainé aux conditions réductrices

de ses instincts et pulsions.

Beaucoup d’expériences conjugales ne peuvent étre surmontées que si elles
s’ouvrent a l'action de Dieu qui motive le pardon, le don et une grande
générosité. La spiritualité se manifeste comme un ‘plus’ qui aide le foyer a
continuer de I'avant. Non pour supplanter la lutte quotidienne, mais pour donner

une impulsion vivifiante.

%5 Jiménez, Couple : Communauté de vie et d’amour - Matrimonio: comunidad de vida y amor, 31.

52



Donc la spiritualité s’exprime dans tous les aspects de la vie, dans les actions
quotidiennes les plus courantes et dans les moments sublimes de la liturgie de

I'Eglise.

Les Equipes Notre-Dame invitent chacun a écouter quotidiennement la
parole de Dieu, consacrant un temps pour lire un passage de la Bible, en
particulier des Evangiles et a méditer en silence afin de mieux

comprendre ce que Dieu nous dit a travers les Ecritures..

Les époux sont invités a réserver des temps pour prier, non seulement de
maniéere individuelle, mais aussi en couple, pour solliciter aide et bénédiction

sur chacune de ses activités.

Sous cette forme, la priere en couple est puissante, parce que c’est “I'Eglise
domestique”, célébrant sa liturgie de I'existence et se laissant combler par la

présence salvatrice de Dieu.

De fait, dans la priere se construit l'unité, se comprend et se vit le pardon,
s’acceptent les différences et les difficultés, se recgoivent les lumiéres pour
développer de nouveaux projets, s’alimente le coeur avec de nouvelles forces,
se recoit la sérénité et la patience pour pouvoir vivre ensemble. Donc le foyer

chrétien doit faire de la priére une de ses meilleures expériences quotidiennes.

L’écoute assidue de la Parole permet aux membres des Equipes, non
seulement de connaitre Dieu, mais surtout de s’enraciner dans
'Evangile. La parole permet a chacun des conjoints d’étre en contact
direct avec la personne du Christ. Ce contact personnel est la pierre
angulaire de toute vie spirituelle des lors que “L’ignorance des Ecritures

est I'ignorance du Christ’ (Jean-Paul I1)%".

% END, Guide, 24.
" END, Guide, 24.

53



Par conséquent, la pertinence qu'’il y a a lire et revoir certains textes bibliques,
pour clarifier certains éléments clés de I'expérience spirituelle du mariage,
devient évidente. Et bien qu’il y ait de nombreux textes qui peuvent aider a
comprendre la spiritualité du couple chrétien, seuls trois sont abordés,
privilégiant son aspect existentiel.

e 1¢ Corinthiens 13, 1-8a

J'aurais beau parler toutes les langues des hommes et des anges, si je n’ai
pas la charité, s’il me manque I'amour, je ne suis qu’un cuivre qui résonne,
une cymbale retentissante. J'aurais beau étre prophéte, avoir toute la
science des mysteres et toute la connaissance de Dieu, jaurais beau avoir
toute la foi jusqu’a transporter les montagnes, s’il me manque I'amour, je ne
suis rien. J'aurais beau distribuer toute ma fortune aux affamés, j'aurais
beau me faire brdler vif, s’il me manque I'amour, cela ne me sert a rien.
L’amour prend patience ; 'amour rend service ; I'amour ne jalouse pas ; il
ne se vante pas, ne se gonfle pas d’orgueil ; il ne fait rien d’inconvenant ; il
ne cherche pas son intérét ; il ne s’emporte pas ; il n’entretient pas de
rancune ; il ne se réjouit pas de ce qui est injuste, mais il trouve sa joie
dans ce qui est vrai ; il supporte tout, il fait confiance en tout, il espére tout,

il endure tout. L’amour ne passera jamais.

Le contexte, dans lequel on trouve ce texte, permet de comprendre que I'idée
centrale qui le régit est celle des dons de I'Esprit. En lisant un peu en amont, on
note que Paul a fait un exposé ou se détachent les diverses actions de I'Esprit

Saint en ’lhomme, et comment, malgré cette diversité, I'unité n’est pas perdue.

Dans ce sens, 'amour spirituel, s’il est don de Dieu, doit étre demandé par le

couple dans la priére, au Seigneur de la vie.

54



Cependant, cela n’écarte pas le fait de considérer comme un devoir de chacun
dans le couple qgu’ils donnent le meilleur d’eux-mémes pour construire un

amour avec les qualités que propose le texte.

Il est important de souligner la nécessité de demander le don de I'amour a
I'Esprit de Dieu, car souvent nous pensons étre seuls dans la mission d’amour

et nous oublions que le Seigneur peut nous donner un coup de main.

Cela devrait étre une des motivations pour la priere du couple : demander au

Seigneur de nous inonder de sa présence amoureuse.

Dans une expérience de couple, ce sont les deux qui aiment et qui sont gentils,
humbles, justes, sincéres, patients et donc en mesure de tout excuser, de tout
croire, de tout espérer et de supporter tout le supportable. Voila pourquoi

“I'amour ne passera jamais”.

Pour que cette réalité de I'amour atteigne sa plénitude, le concours des deux
est nécessaire, décidé et engagé. Il est trés important que ce soit partagé
quotidiennement dans le couple puisqu’il y a tant de situations difficiles avec

lesquelles il faut vivre.

¢ Romains 12, 1.9-18

Je vous exhorte donc, fréres, par la tendresse de Dieu, a lui présenter votre
corps — votre personne tout entiére —, en sacrifice vivant, saint, capable de
plaire a Dieu : c’est la, pour vous, la juste maniére de lui rendre un culte.
Que votre amour soit sans hypocrisie. Fuyez le mal avec horreur, attachez-
vous au bien. Soyez unis les uns aux autres par l'affection fraternelle,
rivalisez de respect les uns pour les autres. Ne ralentissez pas votre élan,
restez dans la ferveur de I'Esprit, servez le Seigneur, ayez la joie de
'espérance, tenez bon dans I'épreuve, soyez assidus a la priere. Partagez

avec les fidéles qui sont dans le besoin, pratiquez I'’hospitalité avec

55



empressement. Bénissez ceux qui vous persécutent; souhaitez-leur du
bien, et non pas du mal. Soyez joyeux avec ceux qui sont dans la joie,
pleurez avec ceux qui pleurent. Soyez bien d’accord les uns avec les
autres ; n‘ayez pas le golt des grandeurs, mais laissez-vous attirer par ce
qui est humble. Ne vous fiez pas a votre propre jugement. Ne rendez a
personne le mal pour le mal, appliquez-vous a bien agir aux yeux de tous
les hommes. Autant que possible, pour ce qui dépend de vous, vivez en

paix avec tous les hommes.

Ce texte est dans la partie exhortative de la lettre de Paul aux chrétiens de
Rome. Il réunit des conseils trés précis pour tous les chrétiens et qui peuvent

étre appliqués en particulier par les conjoints.

Par exemple, pour que notre vie soit une agréable offrande a Dieu, I'apbtre
nous invite a la conversion, a changer les paradigmes du vieil homme, c'est-a-
dire ceux du monde, pour assumer ceux de I'nomme nouveau, a savoir Jésus-
Christ ; "ne vous complaisez pas dans votre propre sagesse" car beaucoup de
mariages aujourd'’hui manquent de spiritualité parce que les foyers ont des
attitudes égoistes, matérialistes, offensives et méme humiliantes, parce qu'ils

privilégient leurs propres intéréts, qui semblent étre les critéres actuels.

Ces travers frappent 'essence méme du couple sacré, qu’ils finissent par
détruire parce que ce sont des critéres qui vont a I'encontre de la nature du

couple humain.

Vivre a la maniére de Jésus suppose un changement total, une transformation
de tout I'étre, de ses pensées, de ses paroles, de ses actions. Autrement dit,
une transformation intégrale. D'ou l'importance de la priére, qui permet a la fois
a l'individu et au couple, de trouver l'impulsion donnée par I'Esprit pour atteindre
la sainteté tant attendue. Mais tant que le coeur humain ne change pas, il est

trés difficile que la vie soit meilleure.

56



Donc, pour qui veut vivre spirituellement sa relation de couple la premiére
chose a faire est de convertir son cceur a Dieu, parce que c’est ainsi que I'on

fera sa volonté, qui est bonne, parfaite et agréable

Certes ce que Paul aborde dans ce texte sert chaque étre humain qui veut que
ses relations avec les autres soient saines et fructueuses. Mais pour la relation
de couple, il est trés précis, parce qu'il insiste sur une attitude positive et
cohérente comme celle selon laquelle nous devons vivre. Une attitude qui a en
horreur le mal et qui cherche le bien, est sans aucun doute une qualité qui
permet de résoudre de nombreux conflits, surtout quand par habitude nous

agissons sans penser que nous incommodons l'autre.

Qui dit nous aimer, doit donner des preuves claires qu’il ne veut pas nous faire
de mal et qu’il ne désire rien de mal pour nous, sinon, il sera trés difficile de le
croire. Le respect, que nous propose l'apbtre, est trés important dans toute
relation, mais plus encore dans le mariage, parce que personne ne veut se

sentir maltraité ou humilié.

L’attitude optimiste et positive, face a des situations douloureuses du présent
ou des difficultés qui s’annoncent, est une invitation a croire au Seigneur et a ne
pas douter de sa Parole, par laquelle il promet d’étre toujours avec nous et

d’agir en notre faveur.

e Ephésiens 5, 21-32

Par respect pour le Christ, soyez soumis les uns aux autres ; les femmes, a
leur mari, comme au Seigneur Jésus ; car, pour la femme, le mari est la
téte, tout comme, pour I’Eglise, le Christ est la téte, lui qui est le Sauveur de
son corps. Eh bien! puisque I'Eglise se soumet au Christ, qu’il en soit
toujours de méme pour les femmes a I'égard de leur mari. Vous, les
hommes, aimez votre femme & I'exemple du Christ: il a aimé I'Eglise, il

s’est livré lui-méme pour elle, afin de la rendre sainte en la purifiant par le

57



bain de l'eau baptismale, accompagné d’une parole; il voulait se la
présenter a lui-méme, cette Eglise, resplendissante, sans tache, ni ride, ni
rien de tel ; il la voulait sainte et immaculée. C’est de la méme facon que les
maris doivent aimer leur femme : comme leur propre corps. Celui qui aime
sa femme s’aime soi-méme. Jamais personne n’a méprisé son propre
corps : au contraire, on le nourrit, on en prend soin. C'est ce que fait le
Christ pour I'Eglise, parce que nous sommes les membres de son corps.
Comme dit I'Ecriture : A cause de cela, 'homme quittera son pére et sa
mere, il s’attachera a sa femme, et tous deux ne feront plus qu’un. Ce

mystére est grand : je le dis en référence au Christ et a 'Eglise.

Cette lecture est souvent choisie dans les célébrations de mariage. Elle
souligne ce que devrait étre la relation de couple. Dans cette lettre, Paul insiste
sur des questions pratiques de la vie quotidienne d’'une communauté. Pour lui, il
est trés important que le croyant montre dans sa vie ce en quoi il croit. Et dans
ce contexte, ce qui est lié aux devoirs familiaux du chrétien et plus précisément

ceux des époux.

Etant donnée la relation du Christ avec I'Eglise, on comprend la relation entre
les conjoints. La relation humaine du foyer est comme un sacrement (voir Table

3) de la relation du Seigneur avec son corps qui est I'Eglise.

Autrement dit, les époux, par leur amour, illustrent 'amour divin du Christ. C’est
dans ce contexte d’intimité, d’amour immense, de réciprocité, que nous devons

lire le texte pour éviter toute interprétation machiste ou peu réaliste.

Il est nécessaire de lire en tenant compte de la réciprocité demandée : “Soyez
soumis les uns aux autres, par respect pour le Christ’. De cette fagon, les
femmes sont sujettes a leur mari, comme au Seigneur et en méme temps, les
maris doivent aimer leur épouse comme le fait le Christ avec I'Eglise. Il s’agit

d’une relation a double sens, d’engagements partageés, d’'une double invitation.

58



Il n'est pas possible que la société doive se baser sur les sables mouvants de
relations éphéméres et instables, parce que sans mariages vrais et joyeux
vécus comme sacrements, nous n’atteindrons pas la société saine et juste a

laquelle 'humanité aspire.

POUR LA REFLEXION

1) La spiritualité chrétienne se référe principalement au Christ, Jésus. Que

sais-tu de Lui par la lecture attentive de la Parole ?

2) Une bonne référence pour la spiritualité conjugale est le récit ' Emmads.
Cette expérience partagée ou I'on se rend compte que le Seigneur nous

accompagne, comment la vivez-vous dans votre vie ?

3) La 1° |ettre aux Corinthiens 13, 1-8a, invite a réfléchir a I'importance de

'amour. Comment vivez-vous cela dans votre expérience du mariage ?
4) Le texte aux Romains 12, 1.9-18, invite a réaliser ce qui, par définition,
devrait étre un humain. Que te reste-t-il a travailler pour atteindre cet

objectif avec ton conjoint ?

5) Le texte aux Ephésiens 5, 21-32, a suscité la polémique dans divers
domaines. Comment comprenez-vous ce que Paul nous décrit ici ?

59



TABLE 6

LA SPIRITUALITE CONJUGALE
DANS LE MAGISTERE

Le magistére, se définit comme le “Pouvoir, autorité de celui qui est investi de la
fonction de gouverner, de diriger.”>® Et dans le contexte de I'Eglise Catholique, il
est précisé “Autorité doctrinale s'exercant en vertu d'une mission confiée par le
Christ aux apoétres et a leurs successeurs.”®.

D’ou I'importance d’aborder la spiritualité conjugale selon cette perspective.

Car, comme abordé autour de la Table N°5,
il est incontestable que la vie de I'Eglise évolue depuis ses débuts par
I'Esprit de Dieu qui 'anime, donne vie a sa Parole et ses actes. Cet
Esprit a permis a I'Eglise d’étre toujours en vie et fortifiée malgré le
temps qui passe, comme présence définitive du Seigneur ressuscité

dans le monde®°.

Et c’est précisément a partir de ce constat que I'Eglise a la mission d’enseigner
et d’accompagner en permanence, la vie de foi des croyants et de ceux qui ont
choisi de devenir chrétiens. En effet, “tous les fidéles, chrétiens, de toute
condition et situation, fortifiés avec autant de moyens de salut si puissants, sont
appelés par le Seigneur, chacun a sa maniere a la perfection de la sainteté,

comme celle du Pére qui est parfait™®’.

%8 9¢ gdition (1992-...) du Dictionnaire de I'Académie frangaise, [Consulté le 23/12/2016]. hitp://www.cnrtl.fr

% 1dem.

80 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 16.

81 Concilio Vaticano Il, Lumen Gentium, N° 11.

60



6.1 La vocation de I’lhomme a la sainteté dans le mariage

La sainteté est un theme “a l'extréme qui déplait. Certains s’en détournent
méme avec mépris et dédain ; étre saint ou béatifié est la derniere chose qu'ils
voudraient devenir. Cependant, la question n'a pas besoin d'étre traitée de cette

fagon, non pas en ennemie mais en amie”®?.

La sainteté n’est pas le privilege de quelques élus, mais une qualité qui
distingue non seulement Dieu mais aussi 'homme appelé par Dieu pour
accomplir sa volonté. “Devenez saints, dans toute votre conduite, puisqu’il est

écrit : Vous serez saints, car moi, je suis saint.” (1 P 1, 15).

La sainteté est un chemin proposé au croyant qui ne se vit pas de
maniere extraordinaire, c’est a dire loin de la vie quotidienne mais au
contraire, au travail, a la maison, dans la vie simple et ordinaire, sans
réaliser de grandes choses pour mériter la sainteté. C’est au cceur de la
vie quotidienne que la vie du Fils de Dieu se manifeste, avec le Pere et
I'Esprit Saint ; la trinité dans la vie des hommes se fait présente dans le
service et l'obéissance, autant que dans les difficultés propres a

'existence.%3.

Afin d’'atteindre, comme disait le Pére Caffarel “la Sainteté, ni plus ni moins”®
par le mariage, il faut la cultiver avec 'aide de I'Esprit Saint, vivant les quatre
graces ou dons qu’offre au couple le mariage sacramentel : le rayonnement,

I'élévation, la guérison et la fécondité, voir Table 3.

Dans le cas particulier d’un foyer chrétien, les époux,

suivant leur propre route, dans la fidélit¢é de I'amour, doivent s’aider

mutuellement avec I'aide de la grace, tout au long de leur vie... par la en

52 Ryle, Sainteté - Santidad, 39.

83 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 20.

8 END, Guide, 8.

61



effet, ils donnent a tous I'exemple d’'un amour inlassable et généreux, ils
contribuent a I'édification de la charité fraternelle et apportent, a la
fécondité de I'Eglise notre Mére, leur témoignage et leur coopération, en
signe et participation de 'amour que le Christ a eu pour son Epouse et

qui I'a fait se livrer pour elle®®.

La vocation chrétienne pour le mariage peut vivre de I'appel que Dieu fait a
'homme d’écouter sa Parole pour faire sa volonté, de la réponse de 'lhomme a
cet appel et de la capacité a vivre dans une pratique commune cette réponse.
Chacune de ces pistes guide vers la sainteté dans le mariage et rend visible la

sainteté dans la vie des conjoints®®.

L’homme totalement ouvert a la sainteté est capable de découvrir que la
volonté chrétienne est un appel a 'amour, et que celui-ci n’est pas
seulement ou exclusivement humain mais aussi divin. Le mariage fait
partie de cette réalité et a partir de I3, il est possible d’apprécier le lien
entre 'amour du Christ et 'amour conjugal. Cette compréhension
dynamique permet l'exercice d'un apostolat qui enrichit la dimension
sacramentelle du mariage et permet de reconnaitre la fagon délicate et

aimante de Dieu au milieu du couple®’.

Ainsi que I'exprimait saint Jean-Paul Il :

Le Concile Vatican Il s’est exprimé en termes lumineux sur la vocation
universelle a la sainteté. On peut affirmer que c’est I'orientation principale
qui a été fixée pour les fils et les filles de I'Eglise, par ce Concile voulu
pour le renouvellement évangélique de la vie chrétienne. Cette
orientation n’est pas une simple exhortation morale, mais une exigence

incontournable du mystére de I'Eglise.®®.

85 Concile Vatican Il, Lumen Gentium, N° 41.

8 Cf. Miranda, Spiritualité conjugale et familiale - Espiritualidad Matrimonial y familiar, 107.

57 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 20.

88 Jean Paul Il, Christifideles Laici, N° 16.

62



Ainsi donc, on peut considérer que la sainteté trouve une de ses expressions
les plus sublimes dans le mariage, surtout lorsque les conjoints vivant le

sacrement sont conscients qu'ils

« sont I'un pour l'autre, pour leurs enfants et les autres membres de leur
famille, les coopérateurs de la grace et les témoins de la foi ». Dieu les
appelle a procréer et a protéger. C’est pourquoi la famille « est depuis
toujours I'*hdpital” le plus proche ». Prenons soin les uns des autres,
soutenons-nous et encourageons-nous les uns les autres, et vivons tout
cela comme faisant partie de notre spiritualité familiale. La vie en couple
est une participation a I'ceuvre féconde de Dieu, et chacun est pour
I'autre une provocation permanente de I'Esprit. L’amour de Dieu trouve «
une expression significative dans ['alliance nuptiale réalisée entre
'homme et la femme ». Ainsi, les deux sont entre eux reflets de 'amour
divin qui console par la parole, le regard, I'aide, la caresse, par I'étreinte.
Voila pourquoi « vouloir fonder une famille, c’est se décider a faire partie
du réve de Dieu, choisir de réver avec lui, vouloir construire avec lui, se
joindre a lui dans cette épopée de la construction d’'un monde ou

personne ne se sentira seul »%.

Pour I'Eglise, la sainteté ne s’ajoute pas a la vocation chrétienne. Elle se trouve
a la racine de toute expérience humaine tournée vers Dieu. C’est pourquoi il est
important de souligner sa valeur au sein de I'expérience du sacrement, lequel
s’appuie sur l'exigence dune vie disposée a découvrir lineffable, le

transcendant.

Le couple chrétien, comme toute la vie sacramentelle de I'Eglise, est
appelé a la sainteté, afin que ceux qui veulent s’unir par le sacrement se
sentent profondément appelés a vivre la sainteté de fagon radicale, pour

leur bien et celui de toute I'Eglise, donnant témoignage de I'amour de

8 Pape Frangois, Amoris laetitia, N°. 321.

63



Dieu comme couples et répondent ainsi au plus fondamental de leur

vocation chrétienne’®.

Le Concile Vatican Il nous invite a vivre la sainteté a partir de la personne de
Jésus, c’est a dire de fagon incarnée, jamais séparée du monde, plongée dans
I'histoire de chaque croyant et croyante, afin de vivre une sainteté avec les
préoccupations et les joies vécues dans la vie quotidienne. Cette nouvelle fagon
de comprendre la vie chrétienne ne fait pas de différence entre le sacré et le
profane, et récupere ainsi le caractére néotestamentaire de I'appel a une vie

immergée en Dieu et sa miséricorde’".

C’est ainsi que

lorsque le Concile Vatican Il se référait a 'apostat des laics, il soulignait
la spiritualité qui jaillit de la vie familiale. Il affirmait que la spiritualité des
laics « doit revétir des caractéristiques particuliéres suivant les conditions
de vie de chacun », y compris I'état de « vie conjugale et familiale » et
que les préoccupations familiales ne doivent pas étre étrangéres a leur
style de vie spirituelle. Donc il importe de nous arréter brievement a
décrire certaines notes fondamentales de cette spiritualité spécifique qui

se déploie dans le dynamisme des relations de la vie familiale’?.

Une telle préoccupation du Concile vis a vis de la sainteté chrétienne
encourage la construction d’'un monde plus humain, ou la vie de I'étre humain
répond a ses désirs et exigences les plus profondes et satisfaisantes,
permettant de montrer que le couple peut garder la méme existence et accueillir

la sainteté.”s.

0 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 22.

™ Cf. Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 49.

72 Francisco, Amoris laetitia, N° 313.

3 Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 50.

64



6.2 La spiritualité conjugale a partir du Concile Vatican Il

Le Concile Vatican Il a privilégié un regard sur la relation de 'homme avec
'Eglise et le monde, comme base de I'expérience de foi. Pour cette raison,
quand il s’agit d’aborder la question de la spiritualité conjugale au sein du
magistére depuis Vatican Il, elle ne peut se comprendre qu’a partir de I'étre
humain pour apprécier comment cette spiritualité contribue a une expérience

intense et digne du sacrement de mariage.

La spiritualitt du mariage est associée a des valeurs et des aspects qui
composent le tissu de la vie conjugale, qui concerne a la fois les devoirs et
obligations des époux I'un envers l'autre, ainsi que les relations entre eux. C’est
la que I'amour conjugal aborde la vie concréte, s’incarne et se manifeste en
différents moments et aspects qui constituent la vie et I'histoire du couple, ce

qui en fait un véritable reflet de I'amour du Christ.”.

On constate ainsi que le sacrement de mariage ne peut étre séparé de
'expérience spirituelle, puisqu’elle est incorporée au quotidien du foyer. C’est
ce que souligne le Concile en exprimant que chaque couple qui désire vivre le
mariage comme sacrement doit donner témoignage de son expérience d’amour

et de vie devant I'Eglise et la société.

La spiritualité vécue par les conjoints est marquée par la réalisation de
leurs projets personnels, qui sont en harmonie avec la volonté de Dieu
qui permet d’élaborer des expériences concrétes comme réaliser des
études professionnelles, partager avec des amis, vivre des moments de

loisirs, entre autres aspects qui font partie de la sacralité de la vie’®.

Notez que pour Saint Jean-Paul |l

4 Cf. Miranda, Spiritualité Conjugale et Familiale - Espiritualidad Matrimonial y familiar, 50.
S Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple & partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 24.

65



le corps humain, par son sexe, par sa masculinité et par sa féminité, vu
dans le mystére méme de la création, est non seulement source de
fécondité et de procréation comme dans tout I'ordre naturel mais contient
depuis « lorigine » lattribut « sponsal » c'est-a-dire la capacité
d’exprimer I'amour :@: cet amour dans lequel précisément 'homme-
personne devient don et — par lintermédiaire de ce don — réalise le

sens méme de son essence et de son existence’®.

A cet égard, le Concile présente le mariage comme une communauté intime de
vie et d’'amour, créée par Dieu et orientée par sa volonté, batie avec comme

axe central et principe le consentement mutuel et irrévocable.

Ainsi le mariage, comme sacrement, n’est pas motivé par un acte humain, mais
c’est Dieu qui en est a l'origine et qui a permis I'existence des biens et enjeux
qui permettent le bien-étre du couple et de la famille ; par extension, un couple
uni par le sacrement constitue une source d’espoir et de foi pour une société de

plus en plus bouleversée et complexe.

Avant ce Concile, le développement de la personne réalisé dans le sacrement
de mariage était considéré comme un aboutissement tandis que maintenant
deux connotations fondamentales prévalent, le don et I'entente réciproque des

conjoints’’, avec lesquelles

il est reconnu que le lien sacré est possible, selon la liberté humaine que
Dieu accompagne et se manifeste dans la ferme volonté des époux a
donner leur consentement pour vivre comme une communauté
authentique d’amour dans le quotidien de leur foyer, lieu ou s’offrent les
dons déposés dans le mariage et I'élevant a I'épanouissement humain

du couple’®.

6 Jean-Paul Il, Audience générale du mercredi 16 janvier 1980, N° 1.

"ICf. Kasper, Théologie du mariage chrétien - Teologia del matrimonio cristiano, 24.

78 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 25.

66



De cette fagon, on comprend que la stabilité du mariage n’est pas seulement de
la responsabilité de Dieu, mais dépend de la révision quotidienne par chaque
conjoint de sa réponse a I'amour. Il est possible de conclure que la dignité et la
stabilité, désirées par Dieu, atteintes entre un homme et une femme, se
matérialisent dans des actes concrets de I'amour conjugal, parce que c’est la

gu’on trouve I'expression maximale de I'union entre un homme et une femme.

C’est pourquoi les époux chrétiens, pour accomplir dignement les devoirs
de leur état, sont fortifiés et comme consacrés par un sacrement spécial.
En accomplissant leur mission conjugale et familiale avec la force de ce
sacrement, pénétrés de I'Esprit du Christ qui imprégne toute leur vie de
foi, d’espérance et de charité, ils parviennent de plus en plus a leur
perfection personnelle et a leur sanctification mutuelle ; c'est ainsi

qu’ensemble ils contribuent a la glorification de Dieu’®.

L’union conjugale sacramentelle répond a la volonté du couple de s’unir. Elle se
matérialise en une décision claire de donner et partager sa vie avec celle du
conjoint, et c’est la que la recherche de Dieu se réalise, parce que la fragilité
commence a apparaitre devant les adversités de la vie ou a profiter du bien-
étre spirituel et matériel de celle-ci, mais toujours préts a étre accueillis dans la

rencontre avec Dieu.

Ainsi,

cet amour a sa maniére particuliere de s’exprimer et de s’accomplir par
'ceuvre propre du mariage. En conséquence, les actes qui réalisent
'union intime et chaste des époux sont des actes honnétes et dignes.
Vécus d’'une maniére vraiment humaine, ils signifient et favorisent le don
réciproque par lequel les époux s’enrichissent tous les deux dans la joie
et la reconnaissance. Cet amour, ratifié par un engagement mutuel, et

par-dessus tout consacré par le sacrement du Christ, demeure

8 Concile Vatican Il, Gaudium et Spes, N° 48.

67



indissolublement fidéle, de corps et de pensée, pour le meilleur et pour le
pire ; il exclut donc tout adultére et tout divorce. De méme, I'égale dignité
personnelle qu’il faut reconnaitre a la femme et a ’'homme dans I'amour
plénier qu’ils se portent I'un a l'autre fait clairement apparaitre I'unité du
mariage, confirmée par le Seigneur. Pour faire face avec persévérance
aux obligations de cette vocation chrétienne, une vertu peu commune est
requise : c’est pourquoi les époux, rendus capables par la grace de
mener une vie sainte, ne cesseront d’entretenir en eux un amour fort,
magnanime, prompt au sacrifice, et ils le demanderont dans leur

priére.80,

Par conséquent, il en résulte que la rencontre dans la vie conjugale ou le don
mutuel, la reconnaissance et la joie ne sont pas un idéal mais sont les
caractéristiques qui préservent l'unité du couple de maniére robuste, méme en

cas de désaccord entre conjoints.

Ainsi le foyer, pour étre honnéte, droit et exemplaire doit, face a de réels
problémes, les affronter avec une volonté évidente de maintenir l'unité et la
fidélité, vertus qui lui permettent de vivre une vie sainte qui réponde a ce

sacrement du Christ.

Le Concile Vatican Il ouvrit I'horizon de la sacramentalité pour qu’elle soit vécue
comme une expérience profondément humaine, éloignée du réductionnisme
d’'un regard juridique “limité a une relation contractuelle dans laquelle ceux qui
ont été ainsi impliqués, homme et femme, ont déja définis et délimités tous
leurs roles, a savoir droits et obligations™®', vision qui avait empéché la
compréhension globale de la réalité conjugale ou I'expérience de la miséricorde

doit surmonter tout précepte ou régle qui I'ajuste ou la régule.

8 Concile Vatican Il, Gaudium et Spes, N° 49.
81 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 27.

68



Ainsi, l'alliance par le mariage est destinée a la création d’'une communauté de
vie et d’amour qui, pour le Concile, est le fondement et 'ame de la vie conjugale

et de sa spiritualité.

Nous pouvons donc dire que I'amour est le bien de toute la personne qui,

associé a 'humain comme au divin, conduit les époux a un don libre et

réciproque d’eux-mémes, exprimé en actes et gestes affectueux.

Cet amour se perfectionne dans la pratique sexuelle, ou le don mutuel et I'acte
nourrissent et enrichissent la spiritualité®?, et devient une occasion de

sanctification

POUR LA REFLEXION :

1) Le magistére est I'autorité qu’exercent le Pape et les Evéques en matiere de
dogme et de morale. A cet égard, que pensez-vous de leur confier
I'enseignement concernant le sacrement de mariage, puisqu’ils n’ont jamais

été mariés ?

2) Le Pape et les Evéques sont des personnes qui ont vécu dans une famille.
Leur référence la plus proche du mariage est celle de leurs parents. Ne
pensez-vous pas que ce pourrait étre un bon argument pour exercer leur

magistére ?

3) C’est clair que Dieu lance un appel a 'homme et a la femme pour atteindre
la sainteté. Avez-vous pensé a la fagon dont votre expérience de mariage

aide aussi le prétre a vivre son sacrement et a parvenir a la sainteté ?

82 Caravias, Couple et famille a la lumiére de la Bible - Matrimonio y familia a la luz de la Biblia, 60.

69



4) Une des priorités du Concile Vatican Il est le renforcement de I'Eglise.
Comment apportez-vous a cette fin I'expérience d’une spiritualité conjugale

qui permet la construction et le renforcement d'une Eglise domestique ?
5) Dans le texte, on affirme que I'amour que s’expriment les conjoints est

renforcé par la pratigue sexuelle. Comment comprenez-vous que cette

rencontre intime est une occasion de sanctification du couple ?

70



TABLE 7

LA SPIRITUALITE CONJUGALE
DANS LA TRADITION

Lorsqu'il est fait référence a la tradition, on pense a ces éléments qui ont été
préservés et transmis a travers les générations de parents a enfants. Une
définition qui n’est pas trés différente du point de vue religieux, ou elle désigne
la “voie par laquelle la connaissance des choses, qui concernent la religion et

qui ne sont point dans I'Ecriture sainte, se transmet de siécle en siecle’®.

Il convient de noter que ce concept est volontiers lié a l'autorité, parce que ce
gu'on nomme ainsi ‘argument d’autorité’ “est basé sur le prestige et le crédit
d’une autre personne, plutét que de recourir a des faits ou des raisons™*; de

cette facon, I'autorité repose sur la tradition.

Et “bien que autorité et tradition soient des notions que I'on trouve étroitement
liées a l'idée d’hétéronomie, laquelle contredit 'idéal de liberté que peut étre
I'autonomie™®®, ces concepts sont cependant nécessaires au moment d’aborder
le théme de la spiritualité conjugale du point de vue du sacrement de mariage.
En effet, la tradition que nous offre dans ce cas I'Eglise est plus qu’une autorité,

“mais aussi une autorité dont on ne peut s’affranchir, parce que c’est la terre

83 Dictionnaire de I’Académie Frangaise. Huitiéme édition. [Consultée le 02/01/2017].
<http://www.cnrtl.fr/definition/academie8>.

84 Dictionnaire de I'Académie Royale d'Espagne. Page de I'Académie Royale espagnole de la langue. [Consultée le 29
juin 2016]. <http://www.rae.es>.

Hétéronomie = Fait d'étre influencé par des facteurs extérieurs, d'étre soumis a des lois ou des regles dépendant d'une
entité extérieure. Contraire = autonomie.

85 Hétéronomie = Fait d'étre influencé par des facteurs extérieurs, d'étre soumis a des lois ou des régles dépendant
d'une entité extérieure. Contraire = autonomie.

Mahecha, Théologie et éducation environnementale : invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teologia y
educacion ambiental: invitacion urgente a un nuevo dialogo, 71.

71



dans laquelle plongent nos racines. La tradition sacrée repose sur une autorité

anonyme, une autorité qui détermine notre étre historique et fini"®.

Cependant, lorsque nous parlons ici de la tradition, il ne faut pas I'entendre
comme synonyme d’un respect docile d’expressions et de conduites a répéter,
mais de ce qui nous a été donné, au fil du temps, comme patrimoine précieux
“dont l'identité a été contestée, pour assumer I'engagement a le comprendre de
plus en plus soi-méme, atteignant quelque chose de plus adapté au mode de
vie de I'étre humain™. C’est le cas du christianisme, |égitimé par le recours a

une tradition qui a germé avec une référence-clé a Jésus de Nazareth®8,

Un exemple est I'évocation de la Semaine Sainte, qui rappelle non
seulement I'entrée triomphale de Jésus a Jérusalem, ou il célébra la
derniere Céne avec ses disciples, mais aussi remémore le grand
évenement de la passion, de la mort et de la résurrection du Christ. C’est
une illustration de la tradition chrétienne, laquelle reste vive grace a la

Parole qui s’incarne dans les coutumes d’une communauté®®.

Toutefois, les traditions ne sont pas conservées intactes ; elles sont adaptées
aux besoins, intéréts et/ou convenances de certaines personnes ou

communautés, imposant généralement la version du vainqueur.

Ce qui fut expliqué Table N°1 en est une illustration, quand il est fait référence a
la version de Luc qui relate le schéma géographique de l'essor du
christianisme. Il affirme que
tout a commencé a Jérusalem, a progressé au nord du bassin
meéditerranéen jusqu’a parvenir finalement a Rome. De cette fagon [Luc]

présente une trajectoire du christianisme primitif, celle qui eut le plus de

8 Alcain, La tradition — La tradicién, 104.

87 Mahecha, Théologie et éducation environnementale : invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teologia y
educacion ambiental: invitacion urgente a un nuevo dialogo, 71.

8 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Asi empezo el cristianismo, 14.

8 Mahecha, Théologie et éducation environnementale invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teologia y
educacion ambiental: invitacion urgente a un nuevo dialogo, 71.

72



succés et qui a grandement structuré la suite de I'histoire ; mais rien
n’évoque les voies chrétiennes qui furent tracées vers l'orient et le nord
de I'Afrique.®°.

De la méme facon, nous pourrions citer d’autres exemples dans lesquels les
premiers chrétiens respectaient des rites de jelne et de priére, qui débutent
désormais le mercredi des Cendres, suggérés pour le Caréme et qui sont un
effort proposé pour la préparation de la Semaine Sainte®'. Ils avaient leur
origine dans les pratiques juives édictées pour le jelne dans le Deutéronome

14, 3-21 et le Lévitique 11, 1-47 ou pour la priére dans le Deutéronome 8, 10.

Dans certains pays d’Amérique Latine, jusqu’il y a 40 ou 50 ans, il était dans la
tradition de couvrir dans les maisons les miroirs et les images avec une toile
pourpre ou noire, tandis que les gens s’habillaient de vétements de deuil. De
méme, inspirées de la tradition juive du Sabbat, les taches liées au ménage de
la maison et la préparation des aliments étaient réalisées a I'avance, dans la
perspective de se consacrer aux rituels propres a ce qui s’appelle la Semaine
Sainte. Cela signifiait une modération dans le comportement des gens qui, par
la méditation et la priére, évitaient méme les activités ordinaires comme écouter

de la musique, aller au cinéma ou se promener®2..

Dans la tradition judéo-chrétienne, la spiritualité conjugale est inspirée de
textes, comme la lettre adressée par saint Paul a la communauté d’Ephése,
dans laquelle il est demandé que “les femmes soient soumises a leur maris”

(Ep 5, 22). Cependant, il est clair que

Saint Paul s’exprime en catégories culturelles propres a cette époque ;

toutefois nous autres, nous ne devons pas prendre a notre compte ce

90 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Asi empezé el cristianismo, 18.

9 S’abstenir de consommer des viandes rouges était une des traditions la plus enracinée au sein du christianisme.
Toutefois, a I'heure actuelle c’est quelque chose qui non seulement est laissé a la conscience individuelle, mais de plus
nul ne sait pourquoi cette pratique avait cours.

9 Aujourd'hui, nous parlons de vacances de Paques en référence a la Semaine Sainte. Cela implique une maniére
différente de penser et de se référer a Dieu, qui n’est sGrement pas contre le repos, parce que "Le septieme jour, Dieu
avait achevé I'ceuvre qu'il avait faite." Gn 2.2, mais qui invite également a passer un peu de temps a I'aimer "de tout ton
coeur, de toute ton ame et de toute ta force" Dt 6.5.

73



revétement culturel, mais le message révélé qui subsiste dans
'ensemble de la péricope. Reprenons la judicieuse explication de saint
Jean-Paul Il : « L’'amour exclut toute espéce de soumission, qui ferait de
la femme la servante ou I'esclave du mari [...]. La communauté ou unité
qu’ils doivent constituer en raison de leur mariage se réalise dans une
donation réciproque qui est aussi une soumission réciproque ». C’est
pourquoi on dit aussi que « les maris doivent aimer leurs femmes comme

leur propre corps » (Ep 5, 28).93.

Cela nous permet de comprendre la nécessité d’accompagner cette expérience
tellement particuliere de vivre d’'une spiritualité conjugale. Pour cela, nous

aurons recours a un accompagnement selon une vision pastorale.

7.1 La pastorale du sacrement de mariage

Aujourd’hui, nous sommes confrontés a un changement de génération
auquel participent les dynamiques conjugales, parce qu'elles sont
plongées dans les défis innovants qui accompagnent les nouvelles
composantes de la société, le réle des enfants dans le foyer, les
nouvelles possibilités données a la femme, les changements structurels
de la famille au niveau démographique, politique, religieux. Un vrai
dialogue est requis par I'Eglise pour pouvoir discerner entre ceux-ci et
beaucoup de changements qui se sont produits, parfois rapidement et

qui affectent positivement ou négativement le mariage®*.

Ceci est une réalité marquée par le changement pour un nouveau mode de
relations pré-maritales dans lequel prédominent la spontanéité et la liberté,

I'amour et I'érotisme, le plaisir et la jouissance immédiate, l'intime et I'affectif,

% Pape Frangois, Amoris laetitia, N° 156.
% Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 74.

74



I'égalité et l'interchangeabilité ; le tout ayant bouleversé la fagon de comprendre

et vivre le mariage®.

Le mariage se trouve profondément tourmenté par cette nouvelle situation, a
savoir les nouvelles conceptions des rencontres, la vie de couple qui débute
avant de se marier, la vulnérabilité des liens du couple, la culture du
renouvelable, de I'interchangeable ; tous ces facteurs font que le sens réel de
fascination et d’admiration pour l'autre comme le sens de la liberté et de
'engagement perdent leur signification et sont remplacés par ces distorsions de

'amour®.

Cependant, chez de nombreux foyers persiste le désir d’'une union
sacramentelle par le mariage, méme lorsque leur formation de foi est trés
précaire, ce qui fait que des couples cherchent le sacrement sans avoir
la véritable conviction de vivre une union dans le Seigneur par son
Eglise ; situation qui met en évidence que, malgré les profonds
changements de la société et de la sécularisation, l'institution du mariage

n'a pas pu étre dénaturée, faussée ou éradiquée.”’.

De cette maniére le mariage, compris non pas comme un épisode concret et
limité dans le temps mais comme une expérience qui dure autant que le veut le
couple, a d{ faire face pour ne pas abandonner le “signifiant du mariage™® ;

C'est a dire la compréhension pour le couple des notions corporelles et
humaines, du sexe et de I'éros, de la passion et de 'amour, du mystére de la

liberté et de la procréation.

Toutefois, au fil du temps, les nouvelles générations ont anticipé sur le mariage
I'expérience de la sexualité, y compris de la procréation, ce qui parfois ouvre la

porte vers le libertinage®®.

% Cf. Borobio, La pastorale des sacrements — La pastoral de los sacramentos, 262.

% |dem, 264.

97 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 75.

% Cf. Borobio, La pastorale des sacrements — La pastoral de los sacramentos, 265.

75



Cependant, en dépit de ce contexte de profonds changements dans les
‘signifiants du mariage’, chacun peut apprécier I'«expérientiel permanent»
auquel les couples ne peuvent échapper, comme tout ce qui fait partie d'une
expérience conjugale. Celle-ci contient divers paramétres tels que
l'insatisfaction dans la relation qui motive sans cesse une capacité créative en
terme de dialogue et de sexualité, la reconnaissance que dans le couple se
cache un mystére, I'attention a la vie comme a la mort, I'ouverture aux relations
familiales qui créent lincertitude mais aussi I'espoir et a son tour la
reconnaissance de la fragilité. En effet, nous nous aimons avec la santé comme

en temps de maladie, avec les joies comme avec les tristesses. %0,

En outre, il faut avoir a I'esprit ce qui est nécessaire pour se préparer au
sacrement du mariage, recommandations a la fois du Droit canonique,
du Catéchisme de I'Eglise et des rituels prévus pour vivre cette
expérience sacramentelle. Cela permet de prendre en compte la
nécessité d'une formation en couple, la veille de la célébration
communautaire du sacrement, quand le manque de sentiment d'union
avec Dieu est évident, car perdu par bien des couples qui souhaitent se
marier, en particulier ces derniers temps'°’.

[Note du traducteur : en Amérique du Sud, la préparation au mariage

gu’on connait en France n’existe pas]

La pastorale du mariage se met en place dés I'évangélisation et doit avoir
comme point de départ le kérygme, premiére annonce, suite a une rencontre
personnelle et vivante avec Jésus-Christ, par I'action de I'Esprit, le changement
radical de vie et le sentiment effectif et affectif dappartenir a

I'Eglise'%2.(demander des explications sur cette exigence)

9 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple a partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la espiritualidad
matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 75.

100 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements — La pastoral de los sacramentos, 265.

101 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 75.

192 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements — La pastoral de los sacramentos, 273.

76



C’est pourquoi une catéchése est nécessaire, sur la doctrine chrétienne du
mariage, dans laquelle serait inclus un apergu des fondamentaux, c'est-a-dire
revenir aux origines ou Dieu créateur apparait comme fondation et origine de la

communauté de vie et d’'amouir.

De cette maniere, un regard selon la Christologie permet d’identifier Jésus
comme fondement au sein de ['Alliance pascale; du point de vue de
I'Ecclésiologie, il peut étre approché du sens communautaire de la célébration
du sacrement ; et aussi selon la Pneumatologie, souffle de I'Esprit, par le lien

de 'amour et de I'unité'%3.

7.2 L’importance de la préparation au sacrement

Le temps des fiancailles est considéré comme un moment de découverte
mutuelle, au cours duquel un approfondissement de I'expérience de foi
personnelle et interpersonnelle est possible. Elle favorise toutes les dimensions
humaines et structure la démarche des couples sur 'amour dans tous les lieux
ou il est présent, que ce soit a la maison, durant le travail ou les études entre

autres.

Cette étape est trés délicate, car elle peut étre affectée par le mauvais role
donné au corps, quand la pornographie, la prostitution et autres expériences
humaines ne favorisent pas la maturation d’'un amour basé sur la promesse

mutuelle de s’unir par le sacrement du mariage.

Pour cette raison, un authentique approfondissement de la foi apparait
nécessaire dans cette étape de fiancgailles, qui permette aux fiancés de réfléchir

a l'avenir'%4,

103 Cf. Missionnaires du Sacré-Ceeur. “Introduction : L'importance et la dignité du Sacrement de Mariage -
Praenotanda: La importancia y la dignidad del Sacramento del Matrimonio” ; In :
http://www.mscperu.org/liturgia/praenotanda/prenMatrimon.htm. Consulté le 6 juillet 2016.

194 Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 50

77



La préparation au mariage constitue, pour ceux qui se dirigent vers ce
sacrement chrétien, un moment providentiel et privilégié et un Kairos,
c'est-a-dire un temps durant lequel Dieu interpelle les jeunes et les
améne au discernement sur leur vocation au mariage et a la vie dans
laquelle il engage. Ce temps de ‘fréquentation’ s’inscrit dans le contexte

d’un processus dense d’évangélisation'%.

Par conséquent, I'aide des deux familles et de toute la communauté ecclésiale,
est nécessaire pour que les fiancés, soutenus par la priére, puissent grandir
dans la foi et découvrent les différents dons recus de ce sacrement, voir Table
N°3, afin de pouvoir reconnaitre que I'engagement qu'ils envisagent, n’est pas
quelque chose de superflu ou passager, mais au contraire, qu’il est I'élément
fondamental qui constitue toute la réalité du mariage qui sera plus tard célébré

et vécu toute la vie.

La richesse du mariage prend un relief décisif durant cette période de
fiancailles, dés lors qu’une force particuliere s’acquiert dans la formation et la
maturation de la foi au cours de cette étape ainsi, qu'entre autres, dans
'évaluation des programmes, politiques, plans qui s’organisent pour la
formation des fiancés dans la foi pour favoriser un contexte humain approprié
pour la préparation des couples au sacrement de mariage et, avant tout, au

service et I'aide aux autres'%.

Pour cela, il est intéressant de noter au moins deux circonstances importantes,
qgu’on ne distingue pas forcément, qui constituent les typologies essentielles de

la préparation au mariage : la préparation lointaine et la préparation immédiate.

195 | 6pez, Préparation au Sacrement de mariage - Preparacion al sacramento del matrimonio, N° 2.
196 Cf. Lopez, Préparation au Sacrement de mariage - Preparacion al sacramento del matrimonio, N) 17.

78



e La préparation lointaine

La préparation lointaine est liée a la volonté constante de formation aux valeurs
humaines et chrétiennes au sein de la famille, a savoir I'estime de la valeur
humaine, le renforcement de I'estime de soi, la formation du caractére, la
maitrise de soi et la gestion des relations interpersonnelles, ainsi que le temps
pour former aux valeurs parmi lesquelles il faut remarquer celle de la

chasteté'%7,

Il est important de signaler que la chasteté n’est pas liée a I'abstinence de toute
vie sexuelle mais au contraire, permet la découverte et I'appréciation de nos

sentiments et de notre corps.

Considérons, par exemple, un couple qui, par accident, maladie ou tout
simplement pour avoir atteint un dge ou physiologiquement le corps ne répond
plus de la méme facon qu’auparavant, mais ou I'affection, I'amour et le respect

'emportent comme acteurs de la relation.

Vu sous cet angle, la préparation lointaine

comprend la petite enfance, I'enfance et I'adolescence, elle se déroule
principalement en famille ainsi qu’'a I'école et dans les mouvements,
soutiens précieux de celle-ci. C’est la période pendant laquelle est transmise
et comme gravée I'estime de toute valeur humaine authentique, a la fois
dans les relations interpersonnelles et sociales, avec tout ce qu'implique la
formation du caractére, la maitrise et 'estime de soi, I'utilisation correcte des
penchants et le respect pour les personnes de chaque sexe. En particulier
pour le chrétien, une solide formation spirituelle et catéchétique est en outre

nécessaire08.

07 Cf. Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple & partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la
espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 81.
198 | dpez, Préparation au Sacrement de mariage - Preparacion al sacramento del matrimonio, N° 22.

79



o La préparation immédiate

La préparation immédiate se place durant le temps de fiangailles et vise a

affirmer les valeurs propres a une relation d’amitié et de dialogue qui doit

exister dans le couple.

Par conséquent, elle est une opportunité pour approfondir la foi de I'Eglise,

préoccupée par le développement complet de I'étre humain©°.

La préparation immédiate devrait reposer principalement sur une
catéchése nourrie par I'écoute de la Parole de Dieu et interprétée a la
lueur du Magistére de I'Eglise, pour mieux comprendre la foi et en
témoigner dans la vie courante. Cet enseignement devrait étre proposé
au sein d'une communauté de foi entre familles qui selon leurs charismes
et fonctions participent et coopérent - notamment dans le domaine de la
paroisse - a la formation des jeunes, étendant leur influence a d'autres

groupes sociaux'°,

C’est un moment privilégié pour reconnaitre la nécessité de la présence de
Dieu au milieu du couple et ainsi discerner les aspects de la sexualité qui se
traduit par le langage du corps, la richesse de la séduction et I'érotisme, comme
un élément fondamental d'un symbolisme conjugal se référant a une capacité

d'amour, de don et de fertilité'1".

POUR LA REFLEXION :

1) Lorsqu'il est fait référence a la tradition, cela s’entend comme ces

enseignements transmis de génération en génération. En ce qui concerne

199 Cf. Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple & partir du Concile Vatican Il - Aproximaciones a la
espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano Il, 81.

"0 dpez, Préparation au Sacrement de mariage - Preparacion al sacramento del matrimonio, N° 34.

"1 Cf. Azpitarte, Amor, sexualidad y matrimonio, 110.

80



2)

5)

I'expérience de la spiritualité conjugale, quels référents avez-vous sur ce
sujet ? Vous souvenez-vous comment la vivaient vos parents, oncles,

grands-parents ?

La fagon dont est né le christianisme, d’aprés la référence d’Aguirre, peut
maintenant étre lue en paralléle avec la fagon dont émerge la spiritualité
conjugale. Pouvez-vous identifier quelle fut votre voie ? Est-ce la méme ou

une autre que celle de votre conjoint ?

L'importance d'une pastorale qui accompagne et encourage I'expérience du
sacrement du mariage est déterminante. Les END témoignent de cela,
quand des couples sont préts a servir. Avez-vous déja rendu quelque
service ? Quelle que soit votre réponse, quel fut le résultat de cette

expérience ?

On a toujours parlé de l'importance de la préparation au sacrement du
mariage et I'option, que choisit la plupart, d’effectuer de bréves sessions de
préparation au mariage est volontiers critiquée. Selon votre expérience, cela
valait la peine de suivre une telle session ? Quels changements apporteriez-

vous a ce type de préparation ?
Avec votre expérience aux END, diriez-vous qu’elles sont une formation

“‘post mariage” ? Quelle est la grande différence et la valeur qu’elle pourrait

avoir vis-a-vis de la préparation au mariage ?

81



TABLE 8

DEFIS POUR UNE SPIRITUALITE
CONJUGALE AUX END

On raconte que, sur une plage ou beaucoup de gens se noyaient chaque
année, quelqu’'un eut I'idée de créer une brigade de premiers secours. La
nécessité de résoudre ce probléme, ajouté a I'enthousiasme initial de l'idée, a
permis qu’avec I'aide de diverses personnes intéressées par le sujet, le projet a

pris forme et le nombre de décés a été réduit.

Cependant, avec la sécurité offerte sur cette plage, la confiance des touristes a
augmenté, jusqu’a la nécessité d’accroitre et d’améliorer la proposition, c’est
pourquoi des abris ont été mis en place pour maintenir les gardes sur 24
heures.

La démarche eut tant de succés qu’elle a permis de devenir une plage privée,
autour de laquelle s’est établi un club florissant, ou tout fonctionnait si bien que
progressivement plus personne ne voulu prendre de risque pour lui-méme ou
pour les autres et I'accés a la baignade fut interdit, des avis furent placardés ou
I'on pouvait lire « la baignade est a vos risques et périls ». Cette situation fit que
les personnes se déplacerent vers les plages voisines, la ou il n’y avait ni avis,
ni poste de secours, ni surveillants de baignade et ainsi le nombre de morts par

noyade augmentérent a nouveau.
Face a ce scénario, d’autres personnes ont pensé qu’il était nécessaire de

mettre en place une brigade de premiers secours et d’autres enthousiastes

crurent important de construire des abris pour une surveillance 24h sur 24...

82



Hélas, ces propositions terminaient toujours de la méme fagon si bien
qgu’aujourd’hui, la plage est couverte de clubs, toujours meilleurs... mais ou nul
ne peut se baigner ; il faut pour cela se rendre dans des lieux voisins ou par

manque de surveillance des noyades sont toujours déplorées.

Cette histoire peut refléter ce qui s’est succédé dans I'Eglise depuis ses
origines. Des personnes convaincues, enthousiastes, avec une spiritualité a
toute épreuve, ont encouragé différents charismes et souvent nous nous
sommes focalisés sur ceux-ci. Nous sommes invités a ne pas créer de

nouveaux ‘clubs’ en nous détournant de ce qui vraiment important, le Christ.

8.1 Les défis de ’avenir

“Quiconque met la main a la charrue, puis regarde en arriére, n’est pas fait pour
le royaume de Dieu.” (Lc 9, 62). Ces paroles de Jésus sont devenues une
phrase lapidaire et indiscutable pour ceux qui choisissent de suivre Jésus et sa
cause. Car la tache qu'’il nous confie, a nous qui voulons étre ‘ses disciples’, est

énorme. |l s’agit de comprendre ce qu'’il appelle ‘Royaume de Dieu’"2.

Par conséquent, accepter librement de se joindre a lui, autrement dit de le
suivre, implique d’assumer la tache de mettre en ceuvre et déployer ce
Royaume dans le monde entier, dans toutes les dimensions de la vie et de

I'histoire humaine, tout particulierement au début de ce nouveau millénaire.

C’est une mission qui ne nous permet pas de prendre le moindre instant pour
regarder en arriére ni pour retirer la main de I'ouvrage. Il ne nous est donné que
le temps de vivre pour continuer cette mission, ce travail d’ouvriers dans la
Vigne du Seigneur, ou “La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu

nombreux.” (Lc 10, 2).

"2 Gallo, Mariages : vers le troisiéme millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio.

83



Le sentiment d’'un grand nombre est qu’il semble que le matérialisme et
l'indifférence 'emportent, méme parmi ceux qui étaient jusqu’alors considérés
comme “Militants du Christ'3, probablement parce que nous sommes
concentrés a faire le travail avec nos propres forces, oubliant que cela doit se
faire avec l'aide de Dieu. Que Dieu agisse par notre intermédiaire et nous ne
voulons pas que ce soit Lui qui ceuvre, au contraire, nous nous démenons en

efforts énormes qui restent comme de jolis clubs sur des plages dans le besoin.

Nous devons reconnaitre qu’un des défis les plus importants que nous devons
relever, non seulement comme chrétiens mais comme couples unis par le
sacrement de mariage, c’est de ‘prendre au sérieux’ le suivi des points concrets
d’effort.

En ce sens, nous devons étre conscients qu’il n'y a pas assez de priére
personnelle ou conjugale. Bien que soient organisés des rencontres,
conférences, retraites, cours et ateliers ou I'on nous parle de I'importance de la
priere, malgré tout, nous n’apprenons pas a prier comme Jésus nous l'a
enseigné. Parce que comme dit Luc (Lc 11, 5-13) il convient de demander avec
insistance I'aide de I'Esprit dans cette priere, de telle fagon que Dieu finisse par

entendre notre supplication.’4

Notre temps est celui de trés grands défis qui exigent que nous regardions
toujours de I'avant. La mondialisation, I'’économie de libre concurrence sur un
marché dont 'unique régle est vaincre et obtenir le profit a tout prix, le progrés
de nouvelles découvertes scientifiques et technologiques qui se développent
sans cesse, tous sont tellement ambivalents qu’on ne parvient pas a savoir si
les avantages qu’ils nous procurent I'emportent sur les inconvénients qui nous
frappent; tant matériellement que spirituellement, au niveau personnel ou

communautaire.

13 Cf. : Salesman, Militants du Christ - Militantes de Cristo.

"4 Gallo, Mariages : vers le troisiéme millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. Dans la récitation normale du
Notre Pere, du Je vous salue Marie ou du Rosaire, nous avons répété tant de fois, de maniére vide et ennuyeuse, la
méme priere, sans conscience de ce qui était fait ou demandé, que c’en est fatigant et inefficace.

84



En conséquence, les différentes activités proposées par le mouvement, depuis
la réunion d’équipe jusqu’aux rencontres internationales, pourraient manquer
facilement leur objectif, si nous ne veillons pas a rappeler que nous ne faisons
pas partie d’'un club, parce que nos efforts pourraient s’en tenir a un activisme

stérile et épuisant.

Dans une volonté de “faire pour faire”, nous oublions que nous devons chercher
a ‘étre’ plutét qu’a ‘faire’, la ‘qualité’ plutét que la ‘quantité’ de ce que nous
faisons. Il s’agit de vivre notre mission avec joie et, par la-méme, atteindre la

sainteté, ni plus ni moins.

Nous devons nous rappeler le reproche que Jésus fit a Marthe, obstinée
a donner satisfaction au Seigneur qui a daigné venir diner chez elle. Sa
sceur Marie la laisse seule avec le travail, assise aux pieds de Jésus et
ecoutant sa parole. Jésus pourrait-il é&tre heureux comme invité avec le
repas soigné qu’on lui préparait, s’il était resté seul pendant ce temps,
sans lui faire la conversation ni méme écouter ses paroles de Maitre ?
C’est pour cette raison qu’il dit a Marthe quand elle demande que sa
sceur vienne l'aider. “Marthe, Marthe, tu te donnes du souci et tu t'agites
pour bien des choses. Une seule est nécessaire. Marie a choisi la

meilleure part, elle ne lui sera pas enlevée.” (Lc 10, 38-42).115

Nous ne pouvons pas oublier, et ceci est un défi, Qu’en suivant Jésus le Christ,
notre tache doit étre d’annoncer et de faire vivre son Royaume. De toute fagon,
vous ne pouvez admettre ou faire autre chose. Parce que le Christ pourra se
considérer bien servi si, a la fin, Il nous dit “Trés bien, serviteur bon et fidele...
entre dans la joie de ton Seigneur.” (Mt 25, 21 et 23), il est indispensable de

garder la main sur la charrue sans regarder en arriére.

Par conséquent, étant données les difficultés que nous rencontrons

quotidiennement, comme couples unis par le Sacrement de Mariage, nous

5 Gallo, Mariages : vers le troisiéme millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio.

85



devons relever le défi de vivre notre spiritualité conjugale ‘comme Dieu I'envoie’
et pour ce qu’il sera nécessaire de repenser, nous interroger I'un l'autre et

dialoguer beaucoup a ce sujet.

Déja en 1962, a la veille du Concile Vatican I, le Pére Caffarel n’hésite pas a
écrire dans un numéro de “L’Anneau d’Or” consacré au théme « Mariage et

Concile » :

«L'Eglise ne peut donc pas se contenter de penser aux « laics » comme
s'ils étaient tous des célibataires, vivant isolément ; il lui faut aussi et, en
un sens, d'abord s'interroger sur les foyers chrétiens, sur la fagon dont le
mariage chrétien est compris et vécu dans la catholicité

d'aujourd'hui.» 6.

Les choses ont-elles véritablement changées un demi-siécle plus tard ? D’ou
vient le fait que la spiritualité conjugale semble le parent pauvre de la spiritualité

chrétienne ?

Apparemment, pendant des siécles, I'Eglise a eu des difficultés a reconnaitre
dans le mariage une authentique vocation chrétienne, dans le plein sens du

terme, susceptibles de conduire vers une vraie sainteté ceux qui y répondent.

Et peut-étre un des défis les plus importants que devront surmonter les couples
est celui de démontrer la véritable signification de la sexualité humaine vécue
au sein d’'un couple uni par le sacrement de mariage. A cet égard, il faut

reconnaitre que

le christianisme, religion du corps, car c’est une religion basée sur
incarnation du Verbe de Dieu, ne peut pas mépriser le corps sans se

renier ; malgré cela, «tout se passe comme si le christianisme avait

16 Pere Caffarel, L’Anneau d’Or, N° 106-106 - « Un renouveau du mariage pour un renouveau de I'Eglise » - Mai-aolt
1962, p. 179-180.

86



intégré plus facilement le corps qui souffre, le corps qui travaille, le corps

qui célébre, que le corps qui jouit» 7.

Sur ce point, la théologie du corps a été proclamée sans hésiter par saint Jean-
Paul Il, de maniere non équivoque : “le corps et la sexualité constituent... pour

le christianisme... une ‘valeur pas assez apprécig¢e’. "8

Il ne suffit pas de rappeler aux chrétiens mariés que le mariage n'est pas
un « état d’imperfection », il faut encore leur présenter une doctrine
asceétique et mystique, une « spiritualité » qui soit élaborée non pas a
partir de la vie monastique, mais a partir de leur état de vie, de ses
exigences, de ses difficultés, de ses graces et qui le soit avec leur
concours.'®.

Il reste a montrer a 'humanité que le sacrement de mariage a des modéles de
saints qui y sont parvenus par le fait méme de la perfection de leur vie dans le
mariage. Ceci est un des legs de saint Jean-Paul Il quand il a béatifié le 21

octobre 2001 les époux Louis et Marie Corsini Beltrame Quattrocchi.

lls forment le premier couple de chrétiens béatifié dans I'histoire de I'Eglise par
la sainteté de sa vie conjugale et dont, pour cette raison, la féte est célébrée a
la date anniversaire de leur mariage, le 25 novembre. Ainsi, il apparait
clairement que I'on peut étre saint, non pas en dépit d'étre marié comme on le
pensait autrefois avec une excessive facilité, mais précisément parce qu’ils 'ont

eté.

Ici se trouve le pari que tentait d’exprimer saint Jean-Paul Il a 'Eglise du 21éme
siecle a travers la célébration de la vocation du corps humain : « En effet, le
corps, et seulement lui, est capable de rendre visible ce qui est invisible : le
spirituel et le divin. Il a été créé pour transférer dans la réalité visible du monde

le mystére caché en Dieu depuis I'éternité et en étre ainsi le signe. »'?°

"7 Xavier Lacroix, L’avenir, c’est I'autre, 145.

8 Jean-Paul Il, Audience générale du mercredi 22 octobre 1980, N° 3. 3

9 Pere Caffarel, L’Anneau d’Or, N° 106-106 - « Un renouveau du mariage pour un renouveau de I'Eglise » - Mai-aodt
1962, 186.

120 Jean-Paul I, Audience générale du mercredi 20 février 1980, N° 4.

87



Cette vocation du corps est une mission qu’il appartient aux conjoints chrétiens,
plus qu’a d’autres membres de I'Eglise, de révéler et proclamer. C’est une
mission dotée d'une immense noblesse et d'une urgence totale dans un monde

qui considére le corps humain comme un simple matériau utilisable.

En conclusion, vous pouvez voir que

il y a beaucoup de situations d'urgence auxquelles I'esprit du chrétien
aujourd'hui ne peut rester insensible. Nous ne pouvons pas perdre de
vue le dénigrement des droits les plus sacrés de la personne, en
particulier des défavorisés, abandonnés dans les zones défavorisées des
villes, dans les villages perdus avec la pauvre subsistance du
‘campesino’ tellement oublié, et jusque dans des camps de réfugiés
inhumains, ou dans les prisons. A peine prennent-ils méme en compte
les millions d’enfants tués avant de naitre “parce qu’ils génent” sans étre
encore nés; et s’ils viennent a la vie, ils sont condamnés a la faim et a la
misére dans ce monde dans lequel il ne leur sera pas donné un endroit

décent pour vivre.

Les nouvelles possibilités de la science, au début du troisieme millénaire,
peuvent étre utilisées en faveur de la vie humaine, mais aussi au
détriment de cette vie et de sa qualité, jusqu’a rendre la planéte
inhabitable par un déséquilibre écologique, ceuvre d’'une science mal
exploitée. lls peuvent donner aux hommes une plus grande longévité et
une meilleure qualité de vie; mais en méme temps, ils peuvent
provoquer de nouvelles souffrances personnelles et déréglages sociaux
qui jusqu’alors n’existaient pas. Gaudium et Spes nous en a déja avertis :
toutes les personnes ont la méme dignité, étre «a I'image et a la
ressemblance de Dieu ». Tous sont appelés de la méme facon a la
dignité supréme d'étre de véritables « enfants de Dieu» (1Jn 3,1),

comme l'est Jésus-Christ. Lutter, pour que ceci se réalise dans le

88



troisieme millénaire, doit étre la premiére tache de tout prétendu
évangélisateur. Militer pour cette cause, c’est se placer du cété de Dieu
le Pére, et de son Fils, Jésus-Christ le Sauveur. Si nous le faisons,
I'Esprit Saint sera avec nous : pour nous éclairer et pour nous donner les

forces dont nous avons besoin.

C’est pour cette raison que nous, qui croyons au Christ, nous ne
pouvons pas rester indifférents devant les problémes qui rendent
impossible cette paix, que tous nous désirons, mais que tous nous
empéchons de tellement de fagons. Cette paix que nous voyons
menacée en permanence par un systeme établi d’égoismes humains en
conflit, de la superbe des puissants, la rébellion irrationnelle des fous, les
idéologies inhumaines, les guerres toujours cruelles et parfois
catastrophiques, le terrorisme lache, les séquestrations, les attaques a
main armée, et tant d’insécurité urbaine depuis I'esprit de violence et des

représailles ou de la vengeance qui s’en suivent.?!

Par conséquent, les chrétiens en général et les couples unis par le sacrement
en particulier, nous sommes envoyés dans le monde pour contribuer a mettre
en ceuvre, aujourd’hui et maintenant, ce Royaume de Dieu, ou la vérité
'emporte sur le mensonge, la vie s'impose a la mort, la sainteté triomphe sur le
mal et le péché, la miséricorde et la grace dominent I'odieux et la vengeance, la
justice est privilégiée par rapport a 'égoisme et I'inégalité et ou 'amour, comme
celui que Dieu accorde a chacun de nous, se présente comme annonce de la
joie éternelle dans le Royaume des Cieux que Jésus nous annonce et nous a

donné par sa résurrection.

8.2 Le défi d’étre couple équipier

Une relation traditionnelle de couple s’établit entre un homme et une femme qui

se marient. Cependant, il existe aujourd’hui différents styles de couples qui vont

21 Gallo, Mariages : vers le troisiéme millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio.

89



depuis ceux qui vivent ensemble sans étre mariés, ceux qui ont une relation a
distance, qui vivent une relation de type virtuelle et jusqu’aux couples issus de
relations LGTBI (Lesbiennes, Gays, Trans, Bi et Intersexuels). En tout cas, tous
doivent affronter des défis comme la communication, la gestion de I'argent, le
plaisir sexuel, le développement professionnel, la détente et les enfants parmi
bien d’autres.

Cette classification des défis est dictée dans de nombreux cas par
'entourage social dans laquelle a préalablement interagit le couple,
avant de devenir un couple. Ces mémes raisons pour lesquelles chaque
couple proteste, manipule, termine une relation ou cherche de laide
auprés de spécialistes sont seulement les déguisements dans lesquels
se cache la vraie raison des défis d’un couple, qui sont les nécessités
d’'une personne, sont l'origine des difficultés de communication ou

économiques, sexuelles et autres, au sein des relations du couple.'??

La tradition s’est chargée de présenter qu’étre couple est un défi auquel il faut
parvenir. Des phrases comme ‘mieux vaut seul que mal accompagné ne
motivent en rien la construction non seulement d’une spiritualité conjugale, mais
aussi compliquent celle du Royaume. Pour cela, il est trés important de

dialoguer et de formuler ses réponses en « Pour que » et non « Pour quoi ».

S’interroger a propos du ‘Pour quoi’, c’est se focaliser sur les qualités et
caractéristiques que nous désirons et espérons pour notre couple, avec I'espoir
que ces caractéristiques satisfassent nos nécessités, tandis que s’interroger a
propos du ‘Pour que’ nous conduit a analyser ce que nous allons faire avec cet
apport de capacités et potentialités spéciales que posséde celui qu'on a choisi

comme conjoint.

Par conséquent, pour que s’accomplisse I'annonce du Royaume et I'établir

parmi les hommes, il est nécessaire d’affronter un des plus grands défis de

122 Rivero, Le défi d’étre couple - El reto de ser pareja.

90



I'étre humain a I'’heure actuelle, comme celui de recourir au dialogue. Et dans le
contexte du couple, les Equipes Notre-Dame ont proposé, dans le cadre de leur

pédagogie, le devoir de s’assoir.

Ce point concret d’effort est le principal défi que nous devons relever comme
couple, puisque selon le témoignage des équipiers, c’est le plus difficile a
remplir et celui que la plupart des couples ont besoin pour mener a bien leur

mission avec joie.

Le devoir de s'asseoir nous aide a connaitre progressivement notre
conjoint. Il est un temps ensemble, mari et femme, sous le regard du
Seigneur, pour dialoguer dans la vérité et avec sérénité. Ce moment
d’expression des sentiments et des points de vue entre époux leur
permet une meilleure compréhension et entraide. Il leur permet de
regarder en arriére, d’'analyser la vie conjugale et familiale, de faire des
plans pour l'avenir et de voir quels changements sont nécessaires pour

atteindre cet idéal qu'ils ont choisi.

Le devoir de s'asseoir évite la routine de la vie conjugale et maintient
jeunes et vifs amour et mariage. Sa valeur est reconnue par tous les
couples qui le pratiquent, lesquels découvrent lors de cette réunion des

raisons de s’aimer davantage.

Il est recommandé de commencer le devoir de s'asseoir avec un moment
de priére ou de silence pour prendre conscience de la présence de Dieu.
Le silence approfondit I'attention de I'un sur l'autre, rapproche de Dieu et

crée une atmosphére naturelle et favorable.'??

123 END, Guide, 27.

91



POUR LA REFLEXION

1)

2)

3)

4)

Les END ont un objectif clair, comme celui d’aider a vivre une spiritualité
conjugale afin d’atteindre la sainteté en couple, « ni plus ni moins » comme
disait le Pére Caffarel. Que comprenez-vous de la sainteté ? Comment as-tu

contribué a réussir cette proposition dans ton couple ?

Bien que de nombreux couples optent pour la séparation ou la vie en union
libre, pour ne pas « se lier » par le sacrement de mariage, cependant on
constate que de nombreux couples continuent de se marier a I'Eglise.
Comment pourriez-vous motiver davantage de couples a oser vivre le

sacrement ?

Un des grands défis pour la spiritualité conjugale est la vie quotidienne dans
un monde qui préfére les résultats immédiats. Que dirais-tu a ces ménages
qui croient que la sainteté est réservée a des personnes dévouées a la

priére et au service du prochain et qui n’a rien a voir avec le sacrement ?
L’Eglise témoigne que des couples peuvent atteindre la sainteté par le
sacrement de mariage. Nous proposons que vous cherchiez un peu plus

dans leur biographie afin d’avoir une idée plus précise de leur vie.

Dans ton expérience d’équipier, quel est le meilleur défi que tu rencontres

au sein méme des END ?

92



Bibliographie

Aguirre, Rafael (Ed.). Asi empezo el cristianismo. Navarra: Editorial Verbo
Divino, 2011.

L Aparecida. Documento conclusivo de la V Conferencia General del

Episcopado Latinoamericano y del Caribe. Bogota: CELAM, 2007.

Aristizabal, César. Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir

del Concilio Vaticano Il. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana, 2013.

Azpitarte, Eduardo. Amor, sexualidad y matrimonio. Buenos Aires: Editorial
San Benito, 2004.

Biblia de Jerusalén. Bilbao: Editorial Desclée de Brouwer, 1976.

Boff, Leonardo. Ecologia: grito de la tierra, grito de los pobres. Argentina:

Ediciones Lohlé-Lumen. 1996.

Borobio, Dionisio. La pastoral de los sacramentos. Salamanca: Editorial

Secretariado Trinitario, 1996.

Cabestrero, Tedfilo. s Qué es y qué no es espiritualidad? (articulo en
Internet). Roma: Misioneros Claretianos; s/f (consulta el 3 de junio de 2016).
Disponible en :

http://www.cafaalfonso.com.ar/descargas/que es espiritualidad.pdf

Caffarel, Henri. L’Anneau d’Or. N° 105-106. Paris: Ed. du Feu Nouveau,

mai-aolt, 1962.



Caffarel, Henri. Sobre el amor y la gracia. Madrid: Editorial Euramerica,
1958.
Caravias, José Luis. Matrimonio y Familia a la luz de la Biblia. Ecuador:

Editorial Edicay, sin fecha.

(1) Catecismo de la Iglesia Catolica. Conferencia Episcopal de Colombia.
Bogota: Libreria Editrice Vaticana, 2005.

Chardin, Pierre Teilhard de. El fenémeno humano. Madrid: Taurus, 1967.

Concilio Vaticano Il. Constitucion Gaudium et spes, en: Documentos del

Vaticano Il. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969.

Cunningham, Lawrence y Egan, Keith. Espiritualidad cristiana. Temas de la

tradicion. Espana: Sal Terrae, 2004.

Equipos de Nuestra Sefiora. Camino de la vida espiritual en pareja. Bogota:
ENS, 2012.

Equipos de Nuestra Sefiora. Carta fundacional. Bogota: ENS, 2001.

Equipos de Nuestra Senora. El deber de sentarse.
http://www.enscolombia.org/index.php?option=com_content&view=article&id
=646:el-deber-de-sentarse&catid=25&Itemid=174. (Consultado el 28 de julio
de 2016).

Equipos de Nuestra Sefiora. Guia. Bogota: ENS, 2001.

94



Equipos de Nuestra Sefora. Padre Henri Caffarel: Destellos de su mensaje.
Bogota: ENS, 2001.

Equipos de Nuestra Sefiora. Segundo aliento. Lourdes: ENS, 1988.

Espeja, Jesus. La espiritualidad cristiana. Espafa: Verbo Divino, 1992.

Etchebehere, Pablo. El espiritu desde Viktor Frankl. Buenos Aires: Agape
Libros, 2011.

Francisco. Amoris laetitia. Exhortacion apostdlica postsinodal sobre el amor
en la familia. Tomado de: Pagina web oficial de la Santa Sede. En:

<http://w2.vatican.va>.

Frankl, Viktor. El hombre doliente. Barcelona: Editorial Herder, 2000.

Gallo, Vicente. Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. En:

<http://formacionpastoralparalaicos.blogspot.com.co/2010/05/matrimonios-

hacia-el-tercer-milenio-3.html. (Consultado el 6 de julio de 2016).

[ Gémez-Ferrer Lozano, Alvaro y Mercedes. La espiritualidad conyugal:

corazon de los ENS. Sin mas datos.

Iceta, Manuel. Vivir en pareja. Bogota: ENS, 2002.

) Jiménez, Emiliano. Matrimonio: comunidad de vida y amor. Madrid:
Caparros Editores, 2005.

95



Juan Pablo |, Audiencia General, 13 de septiembre de 1978. Disponible en:

Pagina web oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>.

Juan Pablo II. Audiencia general del miércoles 16 de enero de 1980.
Tomado de: Pagina web oficial de Ila Santa Sede. En:

<http://w2.vatican.va>.

Juan Pablo Il. Audiencia general del miércoles 20 de febrero de 1980.
Tomado de: Pagina web oficial de Ila Santa Sede. En:

<http://w2.vatican.va>.

A Juan Pablo Il. Christifideles Laici. En: 12 trascendentales mensajes
sociales. Secretariado Nacional de Pastoral Social de Colombia. Bogota.
1996.

Kasper, Walter. Teologia del matrimonio cristiano. Espana: Editorial Sal
Terrae, 1980.

Lacroix, Xavier. L’avenir, c’est I'autre. Paris: Du Cerf, 2000.

Larrabe, José Luis. EI matrimonio cristiano en la época actual. Madrid:
Editorial Stvdivm, 1969.

Lopez, Alfonso. Preparacion al sacramento del matrimonio. Pontificio
Consejo para la Familia. 13 de Mayo de 1996. Tomado de: Pagina web

oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>.

96



Lumen Gentium, en: Documentos del Concilio Vaticano |Il. Constituciones,

Decretos y Declaraciones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969.

Mahecha, German. Aproximacion a los rasgos de una espiritualidad

ecologica. Madrid: Editorial Académica Espafiola, 2012.

Mahecha, German. E/ Shabat: una estrategia ecolégica de Dios, en:
Theologica Xaveriana. No. 172. Jul-Dic. 2011. p.p. 423 - 448.

Mahecha, German. Teologia y educacion ambiental: invitacion urgente a un
nuevo dialogo, en: Roczniki Teologiczne. T. LXIII, N° 2. 2016. Universidad
Juan Pablo Il de Dublin (Polonia). p.p. 69 - 93.

Miranda, José. Espiritualidad Matrimonial y familiar. Bogota: Editorial Indo-

American Press Service, 1994.
Navarrete, Rafael. Para que tu matrimonio dure. Madrid: San Pablo, 1995.
Navarro, Rosana. El lugar de la espiritualidad en la accion docente del
tedlogo. Bogota: Facultad de Teologia, Pontificia Universidad Javeriana,

2008.

Navarro, Rosana. Reflexiones sobre espiritualidad, teologia y docencia.

Bogota: Facultad de Teologia, Pontificia Universidad Javeriana, 2010.
Platén. Dialogos. Bogota: Panamericana Editorial, 2011.
Real Académica Espafnola. “Magisterio”, “Tradicion” y “Argumento de

autoridad’. Diccionario de la Real Académica Espaniola,

http://buscon.rae.es/drael (consultado el 28 de junio de 2016).

97



[ Rivero, Johnathan. El reto se der pareja. Caracas: Inspirulina, 2016.
Disponible en: http://www.inspirulina.com/el-reto-de-ser-pareja.htmil.
(Consultado el 28 de julio de 2016).

Royo, Antonio. Los grandes maestros de la vida espiritual. Historia de la

espiritualidad cristiana. Espafa: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002.
Ryle, John. Santidad. Espafia: Editorial Peregrino, 2013.
Salesman, Eliecer. Militantes de Cristo. Quito: San Pablo, 2003.
San Atanasio, Vida de San Antonio Abad. En:
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0295-

0373, Athanasius, Vida de San Antonio Abad, ES.pdf. Consulta

realizada el 4 de febrero de 2016.

San Francisco de Sales. Introduccion a la vida devota. Madrid. Espafa:

Biblioteca de Autores Cristianos, 2013.

Sarrias, Cristébal. Dios y Jesucristo en la literatura actual. Espana: Editorial
Popular Cristiana, 1994. P. Sarrias se dedicé asimismo al movimiento de
Equipos de Nuestra Sefiora, del que fue consiliario del Equipo Responsable

Internacional

[ Torralba, Francesc. Antropologia del cuidar. Madrid: Fundacion Mapfre
Medicina, 1998.

Vigil José Ma. Vivir el Concilio. Guia para la animacion conciliar de la

comunidad cristiana. Madrid: Ediciones Paulinas, 1985.

98



