
1 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Équipes Notre-Dame 
Vivez votre couple dans la Foi 

Découvrez l’AUBERGE  
de la 

Spiritualité 
 

Un parcours proposé par  
l’Équipe Satellite de Formation Chrétienne 



2 
 

 
 
 

 

 
 
 
 
 

 

 
 

PRÉSENTATION 4 

TABLE 1 - UNE HISTOIRE DE LA SPIRITUALITÉ 6 

1.1 Comment apparait la spiritualité dans l’être humain ? 7 

1.2 Que faut-il entendre par spiritualité ? 9 

1.3 Principes communs à toutes les spiritualités 12 

1.4 Éviter le réductionnisme, éviter d’avoir une vision trop réductrice 13 

POUR LA RÉFLEXION 15 

TABLE 2 - UNE APPROCHE DE LA SPIRITUALITÉ CHRÉTIENNE 16 

2.1 Israël : le peuple élu 17 

2.2 L’enseignement de Jésus 18 

� Le renoncement à soi-même 19 
� Suivre le Christ 21 

2.3 L’importance de la prière 23 

POUR LA RÉFLEXION 25 

TABLE 3 - LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE 27 

3.1 Le fondement de la spiritualité conjugale 28 

3.2 La spiritualité conjugale : un processus dynamique de rencontre 
avec Dieu 31 

3.3 La spiritualité conjugale vécue dans sa dimension sacramentelle 33 

POUR LA REFLEXION 36 

TABLE 4 - LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE : COEUR DE NOS EQUIPES 38 

4.1 La spiritualité conjugale 39 

4.2 Donner témoignage à d’autres couples 44 

SPIRITUALITÉ 
 

TABLE DES MATIÈRES 



3 
 

4.3 La spiritualité conjugale : charisme des END 46 

POUR LA RÉFLEXION 47 

TABLE 5 - LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE DANS LA PAROLE 49 

5.1 Les évangiles synoptiques 50 

5.2 La spiritualité conjugale dans les évangiles 50 

� 1ère Corinthiens 13, 1-8a 54 
� Romains 12, 1.9-18 55 
� Ephésiens 5, 21-32 57 

POUR LA REFLEXION 59 

TABLE 6 - LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE DANS LE MAGISTÈRE 60 

6.1 La vocation de l’homme à la sainteté dans le mariage 61 

6.2 La spiritualité conjugale à partir du Concile Vatican II 65 

POUR LA REFLEXION 69 

TABLE 7 - LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE DANS LA TRADITION 71 

7.1 La pastorale du sacrement de mariage 74 

7.2 L’importance de la préparation au sacrement 77 

� La préparation lointaine 79 
� La préparation immédiate 80 

POUR LA RÉFLEXION 80 

TABLE 8 - DÉFIS POUR UNE SPIRITUALITÉ CONJUGALE AUX END 82 

8.1 Les défis de l’avenir 83 

8.2 Le défi d’être couple équipier 89 

POUR LA REFLEXION 92 

Bibliographie 93 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Traduit de l’espagnol. En version française, toutes les citations bibliques sont 
les traductions proposées par www.aelf.org.  



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cette ‘auberge’ propose de vous offrir une vision générale de la spiritualité 

depuis la perspective chrétienne, raison pour laquelle a été sélectionné un 

nombre important de textes écrits par des auteurs experts de ce thème à partir 

de la théologie spirituelle, du Magistère de l’Eglise et à partir de notre 

mouvement. 

 

Ils ont été multipliés pour vous donner un choix qui permette une appropriation 

aidant à rendre compte de la robustesse de notre expérience spirituelle en tant 

que disciples et missionnaires de Jésus notre Maître spirituel. 

 

La méthodologie d’Emmaüs nous aidera à reconnaître que nous cheminons, 

pleins d’interrogations comme ce duo, envahi par la tristesse, qui se retrouve 

avec Jésus Ressuscité sur ce chemin, de retour de Jérusalem. Mais ce 

marcheur, en se joignant à eux, leur donne envie d'être en sa compagnie et les 

deux disciples l’accompagnent pour partager le pain qui leur ouvre le cœur à 

une nouvelle compréhension. 

 

C’est aujourd’hui Jésus Ressuscité qui nous invite à accepter sa compagnie sur 

ce chemin de progression spirituelle ; si vous le voulez, parcourons ce sentier et 

entrons avec Lui dans chaque auberge pour prendre ce Pain de sagesse qui 

nous est offert aujourd’hui à travers les mots de ces auteurs. 

SPIRITUALITÉ 
 

PRÉSENTATION 
 



5 
 

Pour cela, sur la première table, est servi un texte qui cite divers auteurs 

comme un prétexte pour approcher une histoire de la spiritualité. 

 

Ensuite, sur la seconde table est proposé un texte qui tente une approche de la 

spiritualité chrétienne. Puis vient une troisième table sur laquelle est abordée la 

spiritualité conjugale. Sur une quatrième table, le même thème trouve sa 

continuité mais depuis un lieu spécifique : la spiritualité conjugale aux END. Les 

trois tables suivantes -5, 6 et 7- suggèrent une réflexion à partir de la Parole, du 

Magistère de l’Eglise et bien sûr de la tradition chrétienne, ainsi que mentionné 

dans leurs titres. 

 

Finalement, l’auberge ferme avec la huitième table sur laquelle sont lancés 

quelques défis pour une spiritualité conjugale aux END.  

 

Avec cela, nous voulons contribuer à la motivation permanente de chaque 

chrétien en général et équipier en particulier afin qu’il poursuive son chemin 

dans l'approfondissement de sa foi. 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quand on parle de la manière dont a débuté le christianisme, on pense à un 

schéma géographique très simple : 

 

Il a commencé à Jérusalem, a progressé au nord du bassin 

méditerranéen, jusqu’à parvenir à Rome. De cette façon, on nous 

présente une trajectoire du christianisme primitif, celle qui eut le plus de 

succès et qui a grandement structuré la suite de l’histoire ; mais rien 

n’évoque les voies chrétiennes qui furent tracées vers l’orient et le nord 

de l’Afrique.1. 

 

Cette citation nous fait réaliser quelque chose, même si cela semble évident, 

qui n’est généralement pas pris en compte comme la preuve qu’on ne peut pas 

toujours parler d’un seul chrétien et d’une seule spiritualité chrétienne, bien 

qu’on parle du christianisme et de sa spiritualité.  

 

Bien que cela puisse paraître étrange, inutile ou dépourvu de sens, c’est une 

raison pertinente pour que le lecteur soit attentif, quand on lui propose une 

histoire de la spiritualité, c’est parce qu’il en existe d’autres. Celle que l’on 

souhaite présenter ici est une de celles qui peuvent être découvertes par une 

recherche bibliographique étendue. 

 

Mais il est fondamental de garder à l’esprit que notre histoire ne doit pas être 

vue comme la meilleure ou la plus authentique. C’est simplement celle que 

                                                 
1 Aguirre, Le processus d’émergence du christianisme, In : Ainsi débuta le christianisme (Así empezó el cristianismo), 
18. 

TABLE 1 
 

UNE HISTOIRE DE LA SPIRITUALITÉ 



7 
 

nous souhaitons partager avec des personnes intéressées d’approfondir une 

spiritualité connectée à leur expérience de vie conjugale. 

Ceci fait la différence entre cette histoire et d’autres mais qui sur le fond n’en 

est pas si différente. D’abord, il y a la manière dont on l’aborde et c’est quelque 

chose que le lecteur devra identifier et évaluer lui-même.  

Le repas est prêt, nous allons pouvoir passer à table !  

 

1.1 Comment apparait la spiritualité dans l’être humain ? 
 

L’apparition de l’être humain est un mystère auquel la science, la philosophie et 

les religions ont cherché à donner réponse. Et bien que biologiquement parlant 

il soit possible d’affirmer que l’homme est un animal de plus, théologiquement il 

s’en distingue par la possession de trois caractéristiques : l’intelligence, la 

sociabilité et la spiritualité. 

 

Même si certains chercheurs arguent que cette dernière n’est pas une 

exclusivité de l’être humain, il peut au moins être admis qu’il est le seul à y avoir 

réfléchi et à l’avoir sociabilisée de manière systématique. Pour autant, tout 

rapport, toute théorie ou tout discours relatif aux phénomènes qui provoquèrent 

l’apparition de l’homme doit expliquer également l’origine de ses capacités 

intellectuelles, sociales et spirituelles. 

 

Dès l’apparition même de l’être humain, celui-ci a cherché à donner une 

explication logique aux choses qui surviennent dans le monde et dans sa 

propre vie. D’où venons-nous ? Pourquoi souffrons-nous ? Quel est le but de 

l’existence ? Qu’y a-t-il après la mort ? Pourquoi moi ? 

 

Ce sont quelques-unes des nombreuses questions que nous nous sommes un 

jour posées et auxquelles nous n’avons certainement pas pu donner une 

réponse complète et satisfaisante. 

 



8 
 

Au cours de l’histoire, ces réponses ont été classées selon deux thématiques 

de base ; l’une peut être prouvée, l’autre non. Dans le premier cas, les 

réponses proposées sont généralement dans le camp des sciences naturelles, 

tandis que les autres ont été présentées à travers les sciences sociales et 

humaines. 

 

De cette manière, le concept du dualisme est apparu, c’est dire qu’existent 

deux principes qui se contrarient ou se rencontrent en lutte permanente : en 

haut et en bas, dedans et dehors, le soleil et la lune ou le corps et l’âme. 

 

Ce dernier exemple permet de comprendre le développement de théories, 

récits ou discours qui traitent de situations opposées et qui mènent la personne 

à opter pour l’une ou l’autre, puisque la tension entre elles ne laisse aucune 

autre alternative. 

 

L’exemple le plus utilisé est celui de l’apparition de l’homme. La réponse à la 

question « d’où venons-nous ? » nous est offerte par la science avec la Théorie 

du Big Bang et par la Théologie avec le récit de la Création. 

 

En relation avec le Big Bang ou Théorie de la Grande Explosion, la cosmologie 

décrit la manière dont s’est formé l’univers : l’énergie et la matière étaient dans 

un état de haute densité qui, d’un instant à l’autre, s’est dilaté avec une force 

hors du commun. 

 

D’autre part, au début du livre qui relate les origines, la Genèse, il est écrit : “ 

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre était informe et vide, 

les ténèbres étaient au-dessus de l’abîme et le souffle de Dieu planait au-

dessus des eaux. ” (Gn 1, 1-2). 

 

Pour rappeler certaines définitions proposées pour le mot esprit, lequel donne 

le mot spiritualité, nous devons remonter à l’hébreu Ruah, au grec Pneuma ou 

au latín Spiritus. Ainsi, certains auteurs les traduisent non seulement comme 



9 
 

Esprit, mais aussi comme souffle, élan, courage, force, dans le cas de la 

science- ou vent, dans le cas de la théologie. De cette manière, il est possible 

d’affirmer que l’esprit et bien sûr la spiritualité se rencontrent depuis le début, 

aux racines de l’existence humaine. 

 

Quand nous entendons le mot esprit, nous sommes gagnés par une 

vague crainte. Il sonne comme quelque chose de si puissant, il dépasse 

nos forces et pourrait donc faire de nous ses esclaves. Il semble que 

prononcer seulement ce mot fasse gronder dans nos âmes le tonnerre et 

la tempête la plus féroce : esprit est alors l'un des noms du mystère2. 

1.2 Que faut-il entendre par spiritualité ? 
 

La spiritualité est un concept plutôt large qui fait référence de manière 

simultanée à trois significations particulières: 

 

a) Tout d’abord, cela concerne tout ce qui est en relation avec la vie spirituelle, 

“depuis le commencement ascétique jusqu’à son déploiement dans 

l’expérience mystique de Dieu”3. 

 

b) Le même concept est utilisé pour se référer aux “diverses écoles de vie 

spirituelle”4, comme par exemple les spiritualités ignaciennes, salésiennes, 

franciscaines, carmélites, la salvatorienne [très présente en Amérique du 

Sud-Note du traducteur] ou la bénédictine, entre autres. 

 

c) De la même manière, “elle est décrite comme science pratique, existentielle, 

de la perfection évangélique dans son itinéraire de formation-éducation 

depuis l’idéal chrétien de charité jusqu’à l’unité de l’esprit dans l’union 

mystique avec Dieu Trinité”5. 

 

                                                 
2 Etchebehere, L’esprit selon Victor Frankl - El espíritu desde Viktor Frankl, 16. 
3 Álvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. On entend par ascète 
une référence à l’austérité et par mystique une dédicace à la vie spirituelle. 
4 Idem 
5 Idem 



10 
 

De même, selon certaines études récentes, il est possible de distinguer trois 

aspects dans ce concept : 

 

a) Le premier se rapporte à la façon de réorienter sa vie personnelle vers 

l’Esprit-Saint, en se basant sur la Parole de Dieu. De cette façon, vous 

pouvez vivre dans l’Esprit selon l’Esprit6, parce que “l’espérance ne déçoit 

pas, puisque l’amour de Dieu a été répandu dans nos cœurs par l’Esprit 

Saint qui nous a été donné.” (Rm 5, 5). 

 

b) Le second se présente dans la ligne qui reconnait la diversité des charismes 

que l’Esprit-Saint accorde à l’humanité (1Co 12, 4), “afin de faciliter et 

d'incarner le même et unique idéal évangélique de la perfection dans la 

charité ”7. 

 

c) Et le troisième montre, bien que le christianisme soit réparti en diverses 

églises, que celles-ci restent unies dans de nombreux aspects et peuvent 

s’enrichir mutuellement”8, avec l’ambition de parvenir à une unité commune, 

qui est la communauté des croyants, “pour que tous soient un” (Jn 17, 21). 

 

A ce qui précède, ajoutons qu’à l’heure actuelle, il n’est plus possible d’associer 

la spiritualité de façon exclusive à la prière, à la religiosité ou même à la piété, 

parce qu’il est possible de rencontrer des spiritualités qui se vivent en marge de 

la religion, parce que déjà beaucoup de personnes affirment que la spiritualité 

est une affaire de conscience, qui ne peut être soumis à des membres du 

clergé, à des hiérarchies, des dogmes, des traditions ou des conventions. Tout 

cela “parce que peut-être la spiritualité ne se réfère pas à une partie de la vie, 

mais qu’elle est la vie elle-même, qui s’écoule et passe”9. 

 

De tout ce qui précède, il faut retenir que : 

                                                 
6 C’est le titre d’un libre dont l’auteur est le théologien brésilien Leonardo Boff. 
7 Álvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. 
8 Álvarez, Dictionnaire Théologique Encyclopédique - Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. 
9 Navarro, Réflexions sur la spiritualité, la théologie et l’enseignement - Reflexiones sobre espiritualidad, teología y 
docencia, 2. 



11 
 

Tout être humain, indépendamment de sa culture, confession religieuse 

et condition sociale, par le seul fait de son humanité, possède la 

sensibilité pour identifier et suivre ce qui est en lui comme humeur, 

vigueur, verve, esprit et qui l’invite, l’appelle à vivre. En d’autres termes, 

tout être humain possède une vie spirituelle, une spiritualité qui lui 

confère sa condition entière, qui ne peut être séparée de sa corporéité. 

C’est une spiritualité qui le met en relation avec le monde, avec les 

autres et qui lui permet de s’ouvrir à Dieu. 

 

Pour lui, la spiritualité se vit au jour le jour, il n’est pas possible d’opposer 

la vie spirituelle et la vie corporelle. Puisque la spiritualité concerne tout 

l’être humain, et précisément sa relation avec les autres, l’être spirituel 

que nous sommes se manifeste, selon son identité particulière propre qui 

fournit le souffle qui permet à chacun de vivre. Ainsi, la communication 

devient le signe de la spiritualité, le langage par lequel la vie spirituelle 

s’exprime.  

 

La spiritualité est donc une dimension de l’expérience humaine, invitation 

à cultiver l’intériorité, à s’interroger sur le sens de la vie, à transcender 

l’actualité, à surmonter l’existence simplement depuis la superficialité des 

choses ou depuis les évidences empiriques qui répondent aux 

sollicitations et pressions du monde extérieur. 

 

Vivre une spiritualité suppose d’envisager notre vie (l’être vivant) comme 

un être entier, profondément corps, chair, comme homme ou comme 

femme, imprégné du dynamisme d’éternité. Il n’y a qu’à partir de cette 

prise de conscience qu’il est possible d’entreprendre un itinéraire de vie 

spirituelle. 

 

Ainsi, la spiritualité se réfère à quelqu’un qui l’adopte, la possède ou la 

cultive, comme une façon d’être, de penser, de regarder, de faire, de 



12 
 

savoir, de choisir, d’aimer. C’est une caractéristique et une capacité de la 

personne, à la fois dynamisme et volonté de vivre.10. 

 

De cette façon, nous pouvons affirmer que la spiritualité fait référence à la façon 

“d’exprimer la rencontre et la relation des êtres humains avec Dieu”11. Une 

relation qui offre de nouvelles perspectives et qui, selon les paroles de 

l’évangéliste, nous rappelle l’invitation à être lumière (savoir) et sel (saveur) 

pour les autres dans ce monde (Mt 5, 13-16). Au chrétien, il est proposé de 

déguster et savourer la connaissance de Jésus-Christ comme bonne nouvelle 

en toute circonstance. 

 

1.3 Principes communs à toutes les spiritualités 
 

De ce que nous venons de voir, se dégagent trois principes qui caractérisent 

n’importe quelle spiritualité : 

 

a) L’esprit, germe et force, est lié de façon fondamentale à la vie en général et 

humaine en particulier, pour imposer et exiger qu’à travers toute expérience 

on soit attentif à toute situation qui la menace. Par conséquent, “humaniser 

et améliorer globalement la vie est l’horizon commun de toutes les 

spiritualités”12. Pour que chaque jour soit vécu, dans une approche non 

confessionnelle, en étant une bonne personne ou, pour aller plus loin dans 

une perspective religieuse, comme un croyant et pratiquant. 

 

b) Une authentique spiritualité tend à faire grandir toute la personne, dans un 

processus permanent de transformation qui bénéficie autant 

individuellement que collectivement. “Cela signifie que l’authentique 

‘spiritualité’ est un bon intégrateur, pour chaque personne, pour tous et pour 

l’univers entier”13. 

                                                 
10 Navarro, La place de la spiritualité dans les activités d'enseignement du théologien - El lugar de la espiritualidad en la 
acción docente del teólogo, 61-62. 
11 Espeja, La spiritualité chrétienne - La espiritualidad cristiana, 15. 
12 Cabestrero, Qu’est et que n’est pas la spiritualité - ¿Qué es y qué no es espiritualidad?, 13. 
13 Idem 



13 
 

 

c) Une spiritualité véritable cherche à modifier “toute l’existence, le sentiment, 

le désir et l’activité de chaque personne telle qu’elle est, avec ses réalités, 

son dynamisme et sa volonté positive”14, assumant également ses limites et 

faiblesses, sa susceptibilité et son égoïsme propres à la condition humaine, 

dans l’idée de nous rendre conscients de nos propres limites, de notre 

indigence, pour l’assumer et l’intégrer favorablement au service de la vie et 

des autres 

 

En conséquence, on peut conclure que 

 

si l’esprit est la vie alors, à l’inverse, l’esprit n’est ni la matière, ni la 

mort… La spiritualité comprend, par conséquent, un véritable projet qui 

s’oppose à la logique de la mort présente dans l’ambiance actuelle 

d’accumulation de biens et de mercantilisme général, d’atteintes 

organisées et suprêmes à la nature et à la communauté planétaire. Ces 

formes d’expression sont (réductrices,) sources d’exclusion et 

provoquent des victimes sans nombre15. 

 

1.4 Éviter le réductionnisme, éviter d’avoir une vision trop réductrice 
 

Quand surgissent les problèmes ou inquiétudes, il est indispensable d’apporter 

des solutions rapides et efficaces. Cependant, dans le souci de proposer 

absolument une issue, il n’est pas toujours pris en compte le contexte ou les 

conséquences que cela peut avoir dans le futur. Ainsi recourrons-nous 

volontiers à la solution facile qui, le plus souvent ne nous affecte ni ne nous 

implique. 

 

Par exemple, si quelqu’un nous dit qu’il a faim, la réponse la plus facile est : 

Mange donc ! Cependant, il n’est pas rare que cette solution ne convienne pas 

                                                 
14 Idem 
15 Boff, Ecologie, cri de la terre, cri des pauvres - Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres, 240. 



14 
 

puisque, pour tous ceux qui n’ont pas les ressources suffisantes, manger 

devient un défi quotidien à surmonter. 

 

De même, quand quelqu’un nous dit qu’il est triste, accablé, perdu ou épuisé il 

nous est facile de lui dire ‘ne t’en fais pas, aucun mal ne dure toujours’… On le 

voit, une chose aussi simple que la relation de tous les jours avec l’autre peut 

nous conduire facilement “a une vision étroite et simpliste, c'est-à-dire 

réductrice, de la réalité, une interprétation biaisée et pâle de la complexité du 

réel”16. 

 

C’est alors que nous devons être attentifs à ne pas tomber dans un 

réductionnisme comme il en existe de tout type, notamment en politique, en 

économie, en philosophie, en sciences et bien sûr en spiritualité, lequel 

consiste 

 

à identifier pleinement la personne à son esprit et à réduire son corps et 

sa matérialité à un pur hasard de type arbitraire. Ce regard réducteur 

méprise implicitement ou explicitement la dimension corporelle de l’être 

humain et, par conséquent, de sa sensibilité, de sa sexualité, de son 

expressivité ou langage gestuel. Le corps se résume à un support pour 

l’esprit17. 

 

Selon Teilhard de Chardin, tous les êtres de l’univers possèdent à la fois une 

intériorité comme une extériorité18. Ce qui, dans le cas de l’être humain dans 

une perspective intégrale / vision globale, traduit précisément l’intériorité par la 

spiritualité, autrement dit, cette terre sacrée où l’on entre pieds nus pour 

contempler les dimensions profondes du mystère de la vie (voir Ex 3,5). 

 

                                                 
16 Torralba, Anthropologie des soins - Antropología del cuidar, 46. 
17 Torralba, Anthropologie des soins - Antropología del cuidar, 49. 
18 Chardin, Le phénomène humain - El fenómeno humano, 17. 



15 
 

D’où l’importance de surmonter tout réductionnisme et dans ce cas celui de la 

spiritualité, parce que cette dimension de l’expérience humaine est celle qui 

enrichit et donne de la profondeur et du sens à notre existence19. 

 

 

POUR LA RÉFLEXION : 
 

 

1) A propos de l’histoire de la spiritualité, il est mentionné un texte d’Aguirre, 

dans lequel il est fait référence à l’origine du christianisme. On y explique 

que celle que nous connaissons est une des multiples trajectoires 

chrétiennes qui ont pu se former. Qu’en pensez-vous ?  

 

2) Qu’est-ce qui vous a le plus frappé en lisant la section qui relate l’apparition 

de la spiritualité chez l’être humain ? 

 

3) Dans le texte, est abordée la question de savoir ce qu’on entend par 

spiritualité, du point de vue de différents auteurs. Vous-même, que 

comprenez-vous par spiritualité ? 

 

4) Que pensez-vous de l’ambition d’atteindre une véritable spiritualité ? 

 

5) Pourquoi est-il important d’éviter le réductionnisme, en particulier religieux ? 

                                                 
19 Cunningham y Egan, Spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 13. 



16 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Autour de la première table, il a été dit que la spiritualité fait référence à la façon 

“d’exprimer la rencontre et la relation des êtres humains avec Dieu”20, 

cependant, il faut se rappeler que chacun pourrait relater cette expérience, 

toujours ancrée sur une particularité, juive, islamique, chrétienne ou autre21. 

 

Dans le cas d’une spiritualité chrétienne, il faut se souvenir que celle-ci  

 

s’appuie essentiellement sur la doctrine de Jésus, complétée par la 

doctrine de ses apôtres les plus proches. Il n’y a ni ne peut y avoir une 

autre spiritualité légitime et authentiquement chrétienne. Saint Paul 

avertit expressément que «La pierre de fondation, personne ne peut en 

poser d’autre que celle qui s’y trouve : Jésus Christ» (1Co 3,11), et Saint 

Pierre a affirmé avec courage devant le Sanhedrin juif que « En nul autre 

que lui, il n’y a de salut, car, sous le ciel, aucun autre nom n’est donné 

aux hommes, qui puisse nous sauver.» (Act 4,12)22. 

 

Et si l’on accepte, comme vérité de Perogrullo23, celle d’affirmer que Jésus était 

juif, il est important de se souvenir qu’une partie de ce patrimoine permet de 

parler d’un judéo-christianisme. 

 

                                                 
20 Espeja, Spiritualité chrétienne - La espiritualidad cristiana, 15. 
21 Cunningham y Egan, La spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 6. 
22 Royo, Les grands maîtres de la vie spirituelle - Los grandes maestros de la vida espiritual, 3. 
23 Forme de Lapalissade : C’est dire une chose tellement sue et connue qu’il parait sot de la dire. 

TABLE 2 
 

UNE APPROCHE DE LA 
SPIRITUALITÉ CHRÉTIENNE 



17 
 

2.1 Israël : le peuple élu 
 

Quand on se pose la question de savoir quel est le peuple élu, au moins dans 

le contexte religieux chrétien, la réponse immédiate est : Israël. Cependant,  

 

quand il est fait mention d’Israël, cela peut se comprendre d’au moins 

trois manières différentes : la première est comme l'Etat créé le 14 mai 

1948, qui a été accepté par l'Organisation des Nations Unies, l'ONU, en 

1950. D'où le gentilé Israëli, pour les citoyens de l'Etat d'Israël.  

La seconde se trouve dans le texte biblique, quand il est expliqué 

qu’Israël fut le nom reçu par Jacob après avoir lutté contre Dieu (« Ton 

nom ne sera plus Jacob, mais Israël (c’est-à-dire : Dieu lutte), parce que 

tu as lutté avec Dieu et avec des hommes, et tu l’as emporté. » Gn 

32,29), raison pour laquelle le peuple juif a adopté ce nom parce qu’il a 

grandi et s’est fondamentalement développé à partir des douze fils de 

Jacob, le peuple d’Israël (Roubène, Siméon, Lévi, Juda, Issakar et 

Zabulon, fils que Léa donna à Jacob. Elle lui donna aussi sa fille Dina. 

Gad et Asher, fils que Zilpa, servante de sa fille Léa, enfanta à Jacob. 

Joseph et Benjamin, fils de Rachel, femme de Jacob, Dane et Nephtali, 

fils de Bilha, servante de Rachel. Gn 46, 8-25). 

La troisième semble la combinaison de trois mots hébreux qui parlent 

d’une forme particulière de relation à Dieu. Le mot Is qui signifie homme, 

le mot Ra qu’il faut traduire par voir, révélation, et le mot El qui fait 

référence à Dieu. De cette façon, Israël se comprend comme « l’homme 

qui voit Dieu » ou bien « Dieu qui se révèle à l’homme » 

Ainsi, le rassemblement de personnes qui ont vu Dieu24, est celui de 

ceux qui peuvent être appelés Israélites, non pas parce qu’ils sont nés 

dans une communauté juive, mais parce qu’ils appartiennent à un grand 

                                                 
24 Comprendre ‘voir’ comme la façon dont dispose la personne pour exprimer comment Dieu lui a été révélé; parce que 
ce n’est pas la même chose de ‘voir Dieu face à face’ que ‘voir le visage de Dieu’. La première se réfère à une façon de 
parler qui dénote une relation personnelle et intime, comme décrite dans l’épisode où Moïse et Dieu sont dans la Tente 
de la rencontre : « Le Seigneur parlait avec Moïse face à face, comme on parle d’homme à homme. » Ex 33, 11a, mais 
la deuxième serait fatale, parce que le récit affirme que lorsque Moïse désire voir Dieu, Il lui répond : « Tu ne pourras 
pas voir mon visage, car un être humain ne peut pas me voir et rester en vie. » Ex 33, 20. 



18 
 

peuple à qui Dieu s’est révélé et qu’il a choisi pour lui-même25 avec des 

caractéristiques qui le distinguent clairement de tous les groupes 

religieux, ethniques, politiques ou culturels dans l’histoire26. 

 

Fort de ce qui précède, nous pouvons maintenant affirmer sans aucun doute 

que nous faisons partie du peuple que Dieu a choisi pour le sauver ; cependant, 

il est également clair qu’en deux millénaires d’histoire du christianisme il y a eu 

et il continue d’y avoir des manières extrêmement différentes d’aborder et de 

comprendre ce que représente Jésus. 

 

A partir de là, 

 

le défi de présenter Jésus de Nazareth comme le Christ porte du Salut, 

d’une manière pro-posée et non comme alternative unique et im-posée, 

parce qu’isolé d’une réflexion sérieuse, invite à croire par la Foi seule ou 

par l’Ecriture uniquement, oubliant la réalité même de chaque 

personne.27. 

 

De cette manière, il est juste d’affirmer que la spiritualité chrétienne est la 

rencontre vivante avec Jésus-Christ dans l’Esprit. Et dans ce sens, la spiritualité 

chrétienne se préoccupe de la façon dont de tels enseignements nous 

structurent, comme individus qui faisons partie de la communauté chrétienne 

vivant dans ce monde28. 

 

2.2 L’enseignement de Jésus 
 

Le principal enseignement que nous offre Jésus est l’expérience du Règne de 

Dieu. Un concept qui ne s’explique pas, mais qu’Il aborde dans les évangiles 

                                                 
25 “Maintenant donc, si vous écoutez ma voix et gardez mon alliance, vous serez mon domaine particulier parmi tous les 
peuples, car toute la terre m’appartient” Ex 19, 5. Además, debe tenerse en cuenta que “Dios no pertenece en 
propiedad a ningún pueblo. Pero Él ha adquirido para sí un pueblo de aquellos que antes no eran un pueblo” 
Catecismo de la Iglesia Católica, 186. 
26 Mahecha, Le Sabbat : une stratégie écologique de Dieu - El Shabat: una estrategia ecológica de Dios, 439. 
27 Mahecha, Une approche des caractéristiques d’une spiritualité écologique - Aproximación a los rasgos de una 
espiritualidad ecológica, 67. 
28 Cunningham y Egan, Spiritualité chrétienne - Espiritualidad cristiana, 7. 



19 
 

avec des exemples : « Le royaume des Cieux est comparable à une graine de 

moutarde qu’un homme a prise et qu’il a semée dans son champ » (Mt 13, 31). 

“Il en est du règne de Dieu comme d’un homme qui jette en terre la semence” 

(Mc 4, 26). “Il est comparable au levain qu’une femme a pris et enfoui dans trois 

mesures de farine, jusqu’à ce que toute la pâte ait levé.” (Lc 13, 21). 

 

Et pour vivre en plénitude ce Règne dont parle Jésus, il existe deux pratiques 

fondamentales et corrélatives, qui ne peuvent subsister l’une sans l’autre et qui 

doivent inspirer l’action de tout chrétien : renoncer à soi-même et suivre le 

Christ, ce qui est très explicite quand Jésus dit : “Celui qui veut marcher à ma 

suite, qu’il renonce à lui-même, qu’il prenne sa croix chaque jour et qu’il me 

suive” (Lc 9, 23). De cette manière, nous nous approchons d’une perfection à 

laquelle tout chrétien est appelé. 

 

 Le renoncement à soi-même 

 

L’exigence de Jésus à cet égard est très forte : il s’agit de porter la croix elle-

même. Une situation qui dans le judaïsme trouve un appui sur le péché originel, 

lequel conduit l’homme à combattre les tendances désordonnées de sa nature, 

mais aussi s’appuie sur le fait qu’en dehors de lui, il doit contrer les suggestions 

du démon (1Pe 5, 8) et les scandales du monde (Mt 18, 7), en leur opposant 

une résistance énergique. 

 

Par conséquent, pour atteindre cette exigence, Jésus lui-même nous propose : 

“ Veillez et priez, pour ne pas entrer en tentation ; l’esprit est ardent, mais la 

chair est faible” (Mc 14, 38). Une attitude et une démarche personnelle et 

permanente de Jésus, qui se vérifie dans le texte des Tentations au désert (Mt 

4, 1-11)29. 

                                                 
29 Jésus fut conduit au désert par l’Esprit pour être tenté par le diable. Après avoir jeûné quarante jours et quarante 
nuits, il eut faim. Le tentateur s’approcha et lui dit : « Si tu es Fils de Dieu, ordonne que ces pierres deviennent des 
pains. » Mais Jésus répondit : « Il est écrit : L’homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la 
bouche de Dieu. » Alors le diable l’emmène à la Ville sainte, le place au sommet du Temple et lui dit : « Si tu es Fils de 
Dieu, jette-toi en bas ; car il est écrit : Il donnera pour toi des ordres à ses anges, et : Ils te porteront sur leurs mains, de 
peur que ton pied ne heurte une pierre. » Jésus lui déclara : « Il est encore écrit : Tu ne mettras pas à l’épreuve le 
Seigneur ton Dieu. » Le diable l’emmène encore sur une très haute montagne et lui montre tous les royaumes du 



20 
 

 

Toutefois, ce renoncement a des degrés divers, qui vont du respect de la 

norme, la Loi, comme stratégie minimale pour la coexistence et le salut, jusqu’à 

l’aspiration de la perfection chrétienne. 

 

L’exemple, Jésus l’expose lui-même quand il s’adresse au jeune homme riche, 

pour distinguer le renoncement imposé à tous et celui qui est exigé de ceux qui 

aspirent à la perfection pour atteindre le Royaume de Dieu. 

 

Et voici que quelqu’un s’approcha de Jésus et lui dit : « Maître, que dois-

je faire de bon pour avoir la vie éternelle ? » Jésus lui dit : « Pourquoi 

m’interroges-tu sur ce qui est bon ? Celui qui est bon, c’est Dieu, et lui 

seul ! Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements. » Il lui 

dit : « Lesquels ? » Jésus reprit : « Tu ne commettras pas de meurtre. Tu 

ne commettras pas d’adultère. Tu ne commettras pas de vol. Tu ne 

porteras pas de faux témoignage. Honore ton père et ta mère. Et aussi : 

Tu aimeras ton prochain comme toi-même. » Le jeune homme lui dit : 

« Tout cela, je l’ai observé : que me manque-t-il encore ? » Jésus lui 

répondit : « Si tu veux être parfait, va, vends ce que tu possèdes, donne-

le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis viens, suis-

moi. » (Mt 19,16-21). 

 

Il faut comprendre que la richesse en elle-même n’est pas un mal. En fait, la 

possession des biens de la terre, maintenue dans les limites de la justice, est 

légitime. Cependant le chrétien qui, comme le jeune homme riche, se trouve 

des aspirations plus élevées et une vocation divine particulière, est invité à les 

abandonner, parce que Jésus comme bon juif le savait déjà parce qu’il récitait 

le Psaume 23, 1: “Le Seigneur est mon berger, je ne manque de rien”. 

 

                                                                                                                                               
monde et leur gloire. Il lui dit : « Tout cela, je te le donnerai, si, tombant à mes pieds, tu te prosternes devant moi. » 
Alors, Jésus lui dit : « Arrière, Satan ! Car il est écrit : C’est le Seigneur ton Dieu que tu adoreras, à lui seul tu rendras 
un culte. » Alors le diable le quitte. Et voici que des anges s’approchèrent, et ils le servaient.  



21 
 

La perfection évangélique est tellement exigeante que, non seulement elle 

demande de renoncer aux richesses, mais aussi à des choses autorisées, 

comme celle d’avoir une famille. D’où l’invitation à prendre et porter sa propre 

croix, pour marcher sur les traces de Jésus, jusqu’à la mort si nécessaire, 

comme Il l’a fait lui-même. C’est cela suivre le Christ, donner jusqu’à sa vie. 

 

C’est d’eux qu’il parle quand il affirme : 

 

Heureux êtes-vous si l’on vous insulte, si l’on vous persécute et si l’on dit 

faussement toute sorte de mal contre vous, à cause de moi. Réjouissez-

vous, soyez dans l’allégresse, car votre récompense est grande dans les 

cieux ! C’est ainsi qu’on a persécuté les prophètes qui vous ont 

précédés. (Mt 5, 11-12). 

 

Ce renoncement est résumé dans la phrase adressée à Jacques et Jean sur le 

chemin de Jérusalem : “Les renards ont des terriers, les oiseaux du ciel ont des 

nids ; mais le Fils de l’homme n’a pas d’endroit où reposer la tête.” (Lc 9, 58). Et 

qui connait l’histoire de Jésus, sait que ce ne sont pas des paroles, mais des 

faits concrets qui se vérifient de sa naissance dans une crèche jusqu’à sa mort 

en croix au Calvaire. 

 Suivre le Christ 

 

Suivre Jésus, le Christ, n’est pas moins exigeant que le renoncement à soi-

même, lequel est demandé par Jésus à ses disciples, précisément comme 

exigence pour le suivre. 

 

Il dit à un autre : « Suis-moi. » L’homme répondit : « Seigneur, permets-
moi d’aller d’abord enterrer mon père. » Mais Jésus répliqua : « Laisse 
les morts enterrer leurs morts. Toi, pars, et annonce le règne de Dieu. » 
Un autre encore lui dit : « Je te suivrai, Seigneur ; mais laisse-moi 
d’abord faire mes adieux aux gens de ma maison. » Jésus lui répondit : 
« Quiconque met la main à la charrue, puis regarde en arrière, n’est pas 
fait pour le royaume de Dieu.» (Lc 9, 59-62). 

 



22 
 

Même si pour certains, cet appel parait très rigoureux et strict, des récits, 

comme l’appel des quatre premiers apôtres, recueillent le témoignage de 

chrétiens, disciples du Christ, qui par leur façon de vivre véritablement leur foi, 

répondent sans hésiter à l’appel que leur lance Jésus pour vivre le Royaume de 

Dieu.  

Comme il marchait le long de la mer de Galilée, il vit deux frères, Simon, 

appelé Pierre, et son frère André, qui jetaient leurs filets dans la mer ; car 

c’étaient des pêcheurs. Jésus leur dit : « Venez à ma suite, et je vous 

ferai pêcheurs d’hommes. » Aussitôt, laissant leurs filets, ils le suivirent. 

De là, il avança et il vit deux autres frères, Jacques, fils de Zébédée, et 

son frère Jean, qui étaient dans la barque avec leur père, en train de 

réparer leurs filets. Il les appela. Aussitôt, laissant la barque et leur père, 

ils le suivirent. (Mt 4, 18-22). 

 

Ce récit met en évidence que l’appel à suivre le Christ n’est pas réservé à 

quelques-uns mais qu’il est ouvert à tous ceux qui désirent vraiment atteindre le 

Royaume de Dieu. Et l’exemple se trouve au cœur même de la communauté 

juive de l’époque, nul ne pouvait croire qu’il fut possible qu’un publicain, 

collecteur d’impôt comme Levi, répondrait à l’appel de Jésus : “ Il lui dit : « Suis-

moi ». Abandonnant tout, l’homme se leva ; et il le suivait. ” (Lc 5, 27-28). 

 

C’est ainsi que de nombreuses personnes, dans leur désir de véritablement 

suivre le Christ, ont atteint la sainteté, par une pratique efficace du 

renoncement.  

C’est le cas de San Antonio Abad [ou Abbé Saint Antoine, ou Antoine le Grand], 

qui, après avoir entendu par hasard dans une église l’évangile du jeune homme 

riche (Mt 19,16-21), vendit tous ses biens, en distribua le profit aux pauvres et 

se retira au désert30.  

 

De fait, de grands maîtres de la vie spirituelle comme Saint François de Sales, 

enseignent que, quelque soit l’état et la condition de notre vie, religieuse ou 

                                                 
30 Saint Athanase, Vie de Saint Antoine Abbé - Vida de San Antonio Abad, 4. Pour consulter le texte original: 
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0295-0373,_Athanasius,_Vida_de_San_Antonio_Abad,_ES.pdf 



23 
 

laïque, célibataires ou mariés, “nous pouvons et devons tendre vers une vie 

parfaite”31. 

 

Le concile Vatican II l’a également exprimé avec clarté et forcé : 

 

Il est donc bien évident pour tous que l’appel à la plénitude de la vie 

chrétienne et à la perfection de la charité s’adresse à tous ceux qui 

croient au Christ, quel que soit leur état ou leur forme de vie. Dans la 

société terrestre elle-même, cette sainteté contribue à promouvoir plus 

d’humanité dans les conditions d’existence  

Les fidèles doivent s’appliquer de toutes leurs forces, dans la mesure du 

don du Christ, à obtenir cette perfection.32. 

 

En conclusion, nous sommes, tous les chrétiens, invités -et pour ne pas dire 

obligés- à chercher de toutes nos forces à suivre le Christ, pour atteindre avec 

lui la sainteté, la perfection, quelle que soit notre situation personnelle.  

 

2.3 L’importance de la prière 
 

Renoncer à soi-même et suivre le Christ sont un binôme avec lequel le chrétien 

atteindra sans aucun doute le Royaume de Dieu, annoncé par Jésus. C’est là 

qu’apparaissent le pouvoir et l’importance de la prière pour le chrétien qui 

cherche à atteindre la sainteté et la perfection. 

 

C’est l’attitude recommandée par Jésus, qu’il mit en pratique en diverses 

occasions et qui place le chrétien en communication intime avec Dieu. 

 

Demandez, on vous donnera ; cherchez, vous trouverez ; frappez, on 

vous ouvrira. En effet, quiconque demande reçoit ; qui cherche trouve ; à 

qui frappe, on ouvrira. Quel père parmi vous, quand son fils lui demande 

un poisson, lui donnera un serpent au lieu du poisson ? Ou lui donnera 
                                                 
31 Saint François de Sales, Introduction à la vie dévote - Introducción a la vida devota, 3. 
32 L’appel universel à la sainteté, Lumen Gentium, N° 40. 



24 
 

un scorpion quand il demande un œuf ? Si donc vous, qui êtes mauvais, 

vous savez donner de bonnes choses à vos enfants, combien plus le 

Père du ciel donnera-t-il l’Esprit Saint à ceux qui le lui demandent ! » (Lc 

11, 9-13). 

 

En effet, “sitôt après la mort de Jésus, l’existence de divers groupes de ses 

disciples qui se réunissaient pour célébrer sa mémoire et se sentir liés à lui, 

bien qu’avec des formes et des caractéristiques différentes”33, atteste que la 

spiritualité chrétienne n’est pas simplement une philosophie abstraite ou un 

code de croyances, mais qu’elle suppose un mode de vie où la prière est un 

élément central. 

 

La Vème Conférence Générale des Évêques d’Amérique Latine et des Caraïbes 

réunie en mai 2007 à Aparecida au Brésil, l’a exprimé de cette manière :  

 

Dans ce monde assoiffé de spiritualité, et conscients du rôle central de la 

relation à Dieu dans notre vie, nous voulons être une Eglise qui apprend 

à prier et enseigne comment prier ; prière qui vient de la vie et du cœur 

et qui est le point de départ de célébrations vivantes et participantes qui 

encouragent et nourrissent la foi34. 

 

Mais il est à noter que, même si les évangiles racontent que Jésus a appelé 

beaucoup de disciples de manière individuelle, l’expérience concrète pour le 

suivre s’est toujours tenue dans une communauté, en marchant avec Lui.  

C’est pourquoi, bien que ce soit à chacun de répondre individuellement à cet 

appel, la réponse implique de se joindre à une communauté qui donne un 

témoignage des actes salvifiques [capables de sauver l’âme] du Seigneur dans 

sa vie, sa mort et sa résurrection. 

Ainsi, renoncer à soi-même pour suivre le Christ est un appel à rejoindre une 

communauté, parce que : 

 

                                                 
33 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Así empezó el cristianismo, 41. 
34 Aparecida, 28. 



25 
 

c’est dans la communauté réunie, là où se proclame la parole et se 

partage le pain, que la mémoire de la vie, de la mort et de la résurrection 

du Christ est remémorée, rappelée, représentée et proclamée. Luc 

donne un bref aperçu de cette communauté de disciples : «Ils étaient 

assidus à l’enseignement des Apôtres et à la communion fraternelle (en 

grec: koinonia), à la fraction du pain et aux prières.» (Actes 2,42). 

 

La spiritualité des chrétiens, même quand elle pose de grandes 

exigences sur chaque personne, n’est pas exprimée pleinement dans la 

vie de tout individu. La spiritualité chrétienne authentique doit avoir 

caractère ecclésial. L’une des nombreuses fonctions de l’Eucharistie est 

de façonner la communauté qui confesse que Jésus est son Seigneur. 

Les disciples chrétiens se réunissent pour participer à la Cène du 

Seigneur, afin de re-présenter ses actes salvifiques en un temps et lieu, 

dans le but d’affirmer qu’ils ont un projet commun. De fait, on pourrait 

dire qu’une façon de comprendre la nature missionnaire de l’Eglise est 

de faire valoir, comme disciples de Jésus, que notre tâche est d’en inviter 

d’autres à participer à cette table.35. 

 

 

 

POUR LA RÉFLEXION : 
 

1) Quelle est la différence entre une spiritualité chrétienne et toute autre 

spiritualité ? 

 

2) Te souviens-tu de la façon de comprendre Israël ? Avec laquelle t’identifies-

tu le mieux et pourquoi ? 

 

3) Le principal enseignement de Jésus vise l’annonce du Royaume de Dieu. 

Que comprends-tu par Royaume de Dieu ?  
                                                 
35 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 13. 



26 
 

 

4) Le renoncement à soi-même de Jésus, est une référence importante pour 

tout chrétien. Toi, pour suivre le Christ, à quoi as-tu renoncé ou serais tu 

prêt à renoncer pour atteindre le Royaume de Dieu ?  

 

5) Pour renoncer à soi-même et suivre la Christ, la prière est dite très 

importante. Penses-tu que ta prière, aussi bien personnelle que conjugale, 

contribue à cette proposition ? 



27 
 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Quand surgit le thème du mariage dans une conversation, fréquemment 

surgissent des blagues et allusions négatives envers celui-ci. Notamment,  

 

certains parlent de leur mariage comme ceux qui racontent une anecdote 

durant une nuit au casino : « j’ai eu la chance, la malchance de me 

marier avec…». Il semble donc que toutes les vicissitudes d'une longue 

vie de couple soient définitivement clarifiées, comme si le bonheur de 

votre partenaire dépendait de la position d'une étoile. C’est toujours 

«l'autre» qui trace le destin de son mariage.36. 

 

Par exemple, comme nous l’avons vu précédemment, il est justifié de parler de 

spiritualité conjugale, car il faut considérer le mariage comme un sacrement, en 

effet l'union de l'homme et la femme, dans le cas de l'Église catholique, n’est 

pas quelque chose d'accidentel qui se produit dans la vie par des causes 

fortuites. 

 

Au contraire, regarder le mariage comme un sacrement, nous permet de 

comprendre que c'est l’argile, la terre fertile, dans laquelle Dieu sème la graine 

de son amour pour qu’elle germe et donne des fruits abondants. Par 

conséquent, le mariage est un moyen de chercher la sainteté et se présente 

comme vocation pour la grande majorité des enfants de Dieu. 

 
                                                 
36 Navarrete, Pour que dure ton couple - Para que tu matrimonio dure, 13. 

TABLE 3 
 

LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE 



28 
 

On peut alors dire que le mariage est un très grand sacrement, comme l'a 

affirmé Jean-Paul I durant son bref pontificat : 

 

Au siècle dernier, il y avait en France un grand professeur, Frédéric 

Ozanam. Il enseignait en Sorbonne, était très éloquent et des plus 

braves. Comme ami, il avait Lacordaire [dominicain] qui disait : Il est 

tellement brave, tellement bon, il se fera prêtre, deviendra un grand 

évêque, celui-là ! Mais non, il a rencontré une brave jeune fille et ils se 

sont mariés. Lacordaire s'en est affligé et a dit : "Pauvre Ozanam ! Il est 

tombé lui aussi dans la trappe !". Deux années plus tard, Lacordaire vint 

à Rome et fut reçu par le Pape Pie IX. "Venez, lui dit-il, venez, Père ! J'ai 

toujours entendu dire que Jésus a institué sept sacrements. Et vous, 

maintenant vous venez changer les données du jeu. Vous prétendez que 

Jésus a institué six sacrements et une trappe ! Non, Père, le mariage 

n'est pas une trappe, c'est un grand sacrement !"37. 

 

3.1 Le fondement de la spiritualité conjugale 
 

La révélation de la réalité trinitaire de Dieu en Jésus, invite à y puiser la 

réponse à la plus grande quête des êtres humains : se sentir aimé, avoir un lieu 

pour la réalisation de cet amour et transcender le temps en donnant sens à sa 

vie ; désirs aussi vieux que l'humanité elle-même. 

 

L’éminent philosophe grec Platon, célèbre pour sa façon brutale de comprendre 

la nature humaine, présente dans son dialogue «Symposium sur l’érotique » 38 

une histoire dans laquelle, il prétend qu’historiquement, l’humanité se 

composait d’êtres androgynes, à la fois masculins et féminins, dotés de 2 têtes, 

4 bras et 4 jambes, qui possédaient une force hors du commun et un orgueil 

défiant jusqu’aux dieux eux-mêmes. 

 

                                                 
37 Jean-Paul 1er, Audience Générale, 13 septembre 1978 - Traduction de radio Vatican. 
38 Platón. Dialogues - Diálogos, 382. 



29 
 

En conséquence, les dieux, avec l’aide spécifique d’Apollon, séparèrent les 

androgynes, laissant le nombril comme preuve de cette opération. Alors la vie 

devient impossible pour les deux parties, parce que chacune s’aperçoit qu’elle 

ne peut vivre sans l'autre ; raison pour laquelle Zeus eut pitié et permet 

l'accouplement et la satisfaction du désir. En conséquence de cela et de la 

relation entre les parties, l'amour est en train d'émerger et de se perfectionner, 

ce qui n’est pas autre chose que la recherche de l'unité perdue et la force vitale. 

 

Cette histoire mythique présente une métaphore merveilleuse de la réalité 

choquante des êtres humains, totalement démunis, incomplets et nécessiteux 

les uns des autres ; et pourtant sottement autosuffisants, égoïstes et simplistes 

à l’heure de trouver des motifs de bonheur. 

 

Un être humain qui croit à tort qu’il sera heureux seulement par la satisfaction 

de ses désirs, pulsions primaires, avec la pauvre compensation de posséder 

des objets, propriétés et/ou titres, ou cherchant prestige et renommée, parvient 

à expérimenter de manière paradoxale encore plus le vide et le malheur, ainsi 

que l’exprime le célèbre psychologue humaniste Victor Frankl : 

 

Le plaisir n’est pas non plus, en aucun cas ou seulement à titre 

exceptionnel, l’objectif premier de l’action humaine ; cela vise 

principalement à satisfaire le sens et la réalisation des valeurs ; mais le 

plaisir seul peut se produire et, se produit, lorsque le sens s’est rempli et 

que les valeurs se sont réalisées… En un mot, sa plénitude 

existentielle… Le contraire serait le vide existentiel.39. 

 

Les êtres humains, nous nous débattons continuellement entre ces forces qui 

nous mettent en tension. D’un côté, nous cherchons la présence aimante de 

quelqu’un de particulier, qui à un moment de la vie surgit comme par magie. 

C’est ainsi que nous découvrons l’amour et sentons que nous devons lutter 

pour cet amour, afin que comme dans le mythe grec, nous ressentions enfin 

                                                 
39 Frankl, L’homme malade - El hombre doliente, 29. 



30 
 

que nous sommes au complet. En vis à vis, l’autre pôle de tension est vraiment 

problématique. C’est la recherche de notre identité individuelle, du MOI ; la 

nécessité de s’affirmer, du JE peux seul(e). Ce pôle est celui qui peut conduire 

à nous enfermer dans la pensée de ce stupide dicton populaire, hélas sublimé 

par la société moderne : mieux vaut être seul que mal accompagné.  

 

Tout ceci conduit à un profond égoïsme et à une autosuffisance négative qui ne 

permet pas de reconnaître que 

 

hommes et femmes forment un couple et se marient pour répondre à la 

nécessité pour la personne humaine d’aimer et d’être aimé, pour avoir 

des enfants et former une famille, pour croître comme personnes, pour 

se sentir en sécurité et reconnus, pour vivre la sexualité, pour quitter 

enfin la maison des parents… Avec quelle diversité de lettres, il est 

possible d’écrire la romance de la rencontre de chaque couple40. 

 

Cependant, dans la réalité, tout n’est pas plénitude, de nombreux foyers vivent 

tourmentés par le stress et les incertitudes provoqués par les grands 

changements économiques, sociaux, politiques et culturels. De surcroît, il faut 

parfois vivre dans un contexte élevé d'agressivité où la violence verbale ou 

physique n’est pas rare. Et dans ce cadre, la vie en couple est un espace de 

tension entre les pôles, où la spiritualité conjugale apparaît comme la voie de 

l'harmonie entre eux, de sorte que le couple obtienne cette réalisation 

transcendante à laquelle nous aspirons tous. 

 

Nous comprenons alors, parce que nous l’avons vécu, qu’il n’est pas facile 

d’atteindre cet objectif de progrès spirituel en couple ; il ne s’agit pas non plus 

de supprimer les tensions propres à la coexistence conjugale, parce que cela 

est impossible. Au contraire, la proposition de vivre en couple cette dimension 

spirituelle est une invitation à marcher dans le plein sens de l’épanouissement 

humain. 

                                                 
40 Navarrete, Pour que dure ton couple - Para que tu matrimonio dure, 50. 



31 
 

 

Dieu est Amour et il nous le révèle de diverses manières : dans la nature, où 

l'on découvre que sa vie est donnée en abondance ; en sa présence 

protectrice, comme l’a découvert le peuple d'Israël ; de façon claire en Jésus-

Christ, présence aimante du Père ; et dans les dons abondants que nous 

recevons en union avec le Saint-Esprit. Dieu, dans sa réalité trinitaire, nous 

invite à vivre pleinement notre relation conjugale et à être mutuellement 

donneurs de vie, en témoignant ainsi de la vie de Dieu en nous 

 

Vu de cette façon, la spiritualité conjugale nous met en harmonie avec l'être 

d'amour qu’est Dieu. Il nous permet de découvrir chaque jour son appel à être 

communauté, reflet de la communauté trinitaire de Dieu. Alors seulement nous 

découvrirons que nous sommes responsables l’un de l’autre, parce que ces 

liens sont dons de Dieu. 

 

3.2 La spiritualité conjugale : un processus dynamique de rencontre avec 
Dieu 
 

La spiritualité vécue en couple est un chemin qui se fait pas à pas ; ce n’est pas 

quelque chose de magique ou une capacité de prier que l’on a ou non, mais 

c’est le résultat d’un processus, une véritable culture, une approche continue 

qui nous permet de connaître cette volonté aimante de Dieu pour moi, pour 

mon conjoint. 

Un exemple merveilleux de cette quête continue de Dieu, nous la trouvons dans 

le texte du prophète Elie quand il va à la rencontre de Dieu sur le Mont Horeb :  

 

Le Seigneur dit : « Sors et tiens-toi sur la montagne devant le Seigneur, 

car il va passer » À l’approche du Seigneur, il y eut un ouragan, si fort et 

si violent qu’il fendait les montagnes et brisait les rochers, mais le 

Seigneur n’était pas dans l’ouragan ; et après l’ouragan, il y eut un 

tremblement de terre, mais le Seigneur n’était pas dans le tremblement 

de terre ; et après ce tremblement de terre, un feu, mais le Seigneur 



32 
 

n’était pas dans ce feu ; et après ce feu, le murmure d’une brise légère. 

Aussitôt qu’il l’entendit, Élie se couvrit le visage avec son manteau, il 

sortit et se tint à l’entrée de la caverne. Alors il entendit une voix qui 

disait : « Que fais-tu là, Élie ? » (1Re 19, 11-13). 

 

Dieu pose au prophète une question fondamentale : “Que fais-tu ici ?” Et 

paraphrasant cette question, nous pourrions nous l’adresser ainsi : Que fais-tu 

ici avec ton conjoint ? Que faites-vous ici? Nous te cherchons Seigneur. Ce 

serait certainement la réponse d’un grand nombre d’entre nous. 

 

Et nous devrions également nous demander : Où cherchons-nous Dieu ? Dans 

l’ouragan violent qui fend les montagnes et brise les rochers ? Ou dans un 

tremblement de terre ? Ou dans le feu dévorant ? Il est possible que ce soient 

les recherches de bien des citoyens du monde actuel, où la compétition et le 

gain à tout prix, être reconnu comme chef suprême, être le premier et ne rien 

laisser à personne constituent des recherches erronées, basées sur la 

possession, le pouvoir ou le plaisir égoïste. 

 

Mais que dit le texte? Yahvé n’était pas dans l’ouragan, ni dans le séisme, ni 

dans le feu… Seulement dans la brise légère. 

 

C’est-à-dire que Dieu se rencontre dans une spiritualité qui se développe peu à 

peu, doucement. Comme ces champs couverts de belles fleurs colorées qui 

grandissent sans bruit et pourtant resplendissent de vie et de croissance, à la 

différence de pierres dévalant bruyamment une colline et causant des dégâts et 

la mort. 

 

L’amour que nous partageons, l’acceptation des faiblesses de l’autre, l’attention 

bienveillante aux attentes de nos enfants et mil autres détails, c’est ça la brise 

légère et quotidienne dans laquelle Dieu est présent et se manifeste. C’est ici 

également que nous cultivons notre spiritualité conjugale ; nous sommes ainsi 

appelés à contempler l’action de Dieu à travers nos actions quotidiennes. 



33 
 

3.3 La spiritualité conjugale vécue dans sa dimension sacramentelle 
 

La spiritualité conjugale, vécue non pas comme un contrat de type civil, ou 

comme une institution de type sociale, mais comme un sacrement apporte 

quatre grâces ou dons à apprécier en couple : le rayonnement, l'élévation, la 

guérison et la fécondité. 

 

Le rayonnement est la grâce que nous recevons pour illuminer, avec notre 

propre lumière, tout d’abord notre conjoint et ensuite les autres, chemin d’une 

vie où transparait l’amour de Dieu. 

 

L’élévation est la grâce que nous recevons pour aider l’autre quand pour 

n’importe quel motif il se sent fatigué, démotivé, sur le point de tomber. C’est 

l’occasion d’intervenir et de le relever, de l’élever avec et jusqu’à Dieu. 

 

La guérison est la grâce que nous recevons pour soulager l’autre quand dans 

ces discordes quotidiennes, nous blessons. Personne ne peut le faire, sauf 

celui qui a été blessé et décide de pardonner. 

 

Et finalement, la fécondité est la grâce que nous recevons non seulement pour 

procréer, mais aussi pour nous accompagner et prendre soin de nous, de sorte 

que lorsque les enfants s’en vont, certains sans dire au revoir, nous pouvons 

empêcher que le froid de la solitude n’envahisse notre cœur41. 

 

De cette façon, on constate que toute spiritualité chrétienne, pour être Esprit 

Saint en nous, doit être incarnée. Dieu nous est transmis parce qu’il se 

sécularise, ainsi dans la relation du couple, il est nécessaire, de compter sur 

l’autre, non pas dans un sens ‘managérial’, mais dans la poursuite d’un but 

commun. Donc, pour comprendre le sacrement, il est nécessaire de le 

matérialiser, c'est-à-dire le représenter d’une certaine façon. 

 
                                                 
41 Extrait de la chanson Le chemin de la vie - El camino de la vida, du compositeur colombien Héctor Ochoa Cárdenas; 
œuvre élue par un vote national au concours organisé par RCN (Radio Chaîne Nationale), comme la chanson 
colombienne du XXème siècle. 



34 
 

Par conséquent de même que, lors du baptême, plonger dans l'eau veut dire 

s’immerger dans le Christ, de même que, durant l’Eucharistie, le don du Christ 

se manifeste dans le pain et le vin, ainsi, dans le mariage, l'amour fidèle du 

couple, qui est don, exprime le OUI de l'amour de Dieu fidèle à chaque être 

humain, raison pour laquelle toutes les manifestations de cet amour les 

sanctifient. 

 

Voila ce que l’on trouve à l’origine des propos de Saint Paul en ce qui concerne 

la relation du Christ avec l’Eglise, et donc du Christ avec l’humanité, qui est 

comme des fiançailles : pour un jour et pour toujours 

 

Ceci est un acte de foi de l’Eglise, dans lequel il apparait que l’un n’impose rien 

à l’autre. A partir de là, Jésus nous invite à vivre cette dimension incarnée, 

selon cette réalité historique, l’élevant par la prière, la confrontant à ce que Dieu 

désire. Si nous parvenons à la discerner dans la réalité concrète des hommes, 

nous pourrons prendre les bonnes décisions.  

 

Suivre Jésus, c’est tout cela, tant au niveau personnel qu’en couple : en partie 

vécu dans la prière de discernement, tandis que l’Esprit-Saint nous transforme, 

donnant plus de place au sentiment qu’à la rationalité. L’idéal est de devenir de 

plus en plus comme Jésus, qui est un être de grande sensibilité et l’exprime de 

manière authentique. Ceci est la dimension pascale qui s’exprime dans la vie 

quotidienne par la simplicité de vie et les actes quotidiens.  

 

Nous devons être conscients que, chercher la volonté de Dieu, crée des 

conflits, mais nous devons également savoir que nous ne sommes pas seuls 

pour y faire face, la main de Dieu nous aide et peut nous apporter une solution. 

 

De cette façon, nous pouvons louer l’action de Dieu dans nos vies. Et le 

découvrir grâce au don gratuit et généreux de l’amour, c’est la seule façon de 

lui répondre pour communiquer la vie et la vie en abondance. 

 



35 
 

Cela semble une perogrullada42, mais la spiritualité conjugale est donnée quand 

il y a conjugalité. C’est à dire quand se rencontrent les conjoints. Il y a au moins 

trois façons de la vivre : 

 

a) L’union libre, 

b) Le mariage civil, 

c) Le mariage comme sacrement. 

 

N’importe laquelle de celles-ci génère une spiritualité conjugale et s’y renforce ; 

mais seule la dernière s’appuie sur la présence de Dieu, après avoir été appelé 

à partager notre amour mutuel. 

 

Qu’il soit bien clair que personne ne veut prétendre que Dieu n’est pas présent 

dans la vie des autres unions, mais il est sensiblement différent de l’inviter de 

manière explicite, ce qui est fait à travers le sacrement, au lieu de le deviner 

comme cela se passe dans les autres unions. 

 

Il est donc important de reconnaître que le mariage, vécu comme un 

sacrement, ne se distingue d’un autre mariage que selon la foi ; il est défini 

comme la réalité la plus parfaite, dans laquelle apparait la vérité du seul 

mariage inscrit dans le plan de Dieu, auquel les couples de fiancés sont 

appelés à vivre43. 

 

Mais tout sacrement implique un acte de foi. C'est-à-dire un acte de volonté, un 

désir que Dieu soit présent. Un acte qui dépasse les limites de la raison et 

devient une expérience de vie, comme par ex. apprendre à nager ou observer 

la germination d’une graine. 

 

C’est quelque chose qui se découvre à merveille au moment du mariage, parce 

que non seulement cela fait partie d’un fait concret, d’une décision personnelle 

                                                 
42 Forme de Lapalissade : C’est dire une chose tellement sue et connue qu’il parait sot de la dire. 
43 Cf. Larrabe, Le mariage chrétien à l’époque actuelle - El matrimonio cristiano en la época actual, 34. 



36 
 

au moment de dire OUI, mais aussi ce sont les deux, homme et femme, qui se 

donnent ce sacrement. 

 

Alors que le prêtre est seulement un témoin de cette union, il devient par la foi 

le plus exceptionnel des témoins ; par l’exercice de son ministère sacerdotal, il 

est présence de Dieu vivant qui s’accorde à nous en tant que couple. 

 

De cette manière, le sacrement de mariage ne se termine pas avec le rituel, 

quand le célébrant, Dieu lui-même, nous dit : je vous déclare mari et femme. Au 

contraire, c’est alors que commence à être vécu et célébré le sacrement, rendu 

vivant et présent par notre OUI de chaque jour. 

 

Pour parvenir à cette culture spirituelle qui nous permettra un vrai 

discernement, il est essentiel de consacrer un réel moment quotidien à la prière 

en couple. Il ne suffit pas de l’effort d’un seul, la prière est la matière première 

de la spiritualité conjugale. 

 

 

 

POUR LA REFLEXION : 
 

1) La première partie du chapitre fait référence à des situations quotidiennes 

que, toutes et tous avons entendu à propos du mariage. Et toi, de quelle 

anecdote, blague ou situation te souviens-tu ? 

 

2) Quand il est fait référence au fondement de la spiritualité conjugale, un texte 

de Platon est proposé. A quoi vous invite ce texte mythologique ? 

 

3) Avec le mariage, nait un projet de vie commune. Comment proposes-tu de 

vivre la tension que cela génère, vis à vis de la recherche d’une identité et 

l’épanouissement de chacun ? 

 



37 
 

4) On dit que la spiritualité conjugale est un chemin qui se réalise pas à pas. 

Comment s’est déroulé ce cheminement avec ton conjoint ? 

 
5) L’exigence pour appartenir aux END est d’être unis par un mariage 

catholique. Cependant, est-ce clair pour vous ce que signifie vivre cette 

union comme un sacrement ?  

 



38 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Álvaro et Mercedes Gómez-Ferrer Lozano, sont un foyer de Valence en 

Espagne qui fait partie des END depuis 1966. Ils forment un couple reconnu 

non seulement pour son dévouement au mouvement, en témoignent les 

nombreux services qu’ils ont rendus, mais aussi parce qu’ils ont eu la chance 

de connaître le Père Caffarel. Cela leur permet de parler avec autorité d’un 

sujet important comme celui qui fait le titre de cette table et qui fut le titre de tant 

de conférences qu’ils ont partagées avec des équipiers du monde entier. 

 

C’est pour cette raison qu’il a paru intéressant de prendre le texte, élaboré par 

eux, afin qu’il soit le fil conducteur, associé à quelques textes sélectionnés du 

Père Caffarel. Parce que, comme évoqué autour de la table précédente, 

comprendre le mariage dans sa dimension sacrée consacre la relation entre 

homme et femme dans sa forme conjugale et la révèle comme signe de la 

relation du Christ avec son Eglise 

 

Celui-ci contient un enseignement de grande importance pour la vie de l'Eglise 

qui doit atteindre par lui le monde d'aujourd'hui ; toutes les relations entre 

l'homme et la femme doivent s'inspirer de cet enseignement. L'Eglise doit 

utiliser cette richesse encore plus largement44. 

 

 

 

                                                 
44 Jean-Paul II, Christifidelis Laici, N°52. 1988 

TABLE 4 
 

LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE : 
COEUR DE NOS EQUIPES 



39 
 

4.1 La spiritualité conjugale 
 

L’amour de Dieu et l’amour conjugal proviennent de la même source, 

participent d’un même Amour. Il est formidable d’imaginer que, chacun de nous 

découvre mieux ce qu’est l’amour de Dieu grâce aux gestes d’amour que l’autre 

a pour lui. Bien sûr l’amour de Dieu surpasse notre amour de couple. Et cela 

fait qu’il reste toujours un petit vide, un désir de plus, au plus profond de notre 

relation conjugale. Ce vide n’est pas la faute de l’autre. Seule la rencontre finale 

avec l’Amour total comblera cette faim insatiable d’amour qui, inévitablement et 

envers beaucoup de ceux qui nous aiment, nous tenaille tous. 

 

D’autre part, lors de notre sacrement de mariage, nous décidons de parcourir 

ensemble « un chemin de sainteté, quelque chose nécessairement créatif avec 

beaucoup à dire aux hommes, nos frères »45. Peut-être n’avons nous pas 

décidé tout à fait consciemment ; il est possible qu'il y avait beaucoup 

d'ingénuité de notre part, mais il y avait aussi beaucoup de générosité.  

 

Nous devons développer cette attitude initiale de confiance. C'est comme celui 

qui a un coffre, avec un trésor dont il peut tirer des choses merveilleuses au 

long de sa vie, mais s'il n’est pas conscient de l'avoir ou s'il ne veut pas faire 

l'effort de l'ouvrir, il pourrait ne jamais découvrir ce trésor. 

 

La spiritualité conjugale, que nous découvrons aux Equipes, est donc le sens 

que nous donnons à notre vie quotidienne, l’orientation avec laquelle nous 

vivons les évènements qui se présentent à nous, les options que nous prenons, 

c’est dire le projet de vie commune que nous construisons ensemble. Comme 

couple chrétien, nous confrontons ce projet avec ce que nous dit et suggère la 

Parole de Dieu. 

 

Cette Parole nous aide à modeler et purifier notre projet, pour l’adapter chaque 

jour davantage à la volonté de Dieu. En second lieu, la spiritualité conjugale 

                                                 
45 Iceta, Vivre en couple - Vivir en pareja, 54. 



40 
 

nous pousse à chercher la vérité pour nous-mêmes et pour l’autre. Le fait 

d’avoir beaucoup échangé en étant fiancés ne signifie pas que nous vivons déjà 

dans la vérité pour toujours et que nous nous connaissons déjà totalement. 

 

La recherche de la vérité est un effort de toute la vie parce que nous changeons 

et que notre relation évolue au fil des ans. L’autre est un point de référence 

inestimable pour nous, c’est parfois celui qui nous interpelle et démasque tant 

d’autojustifications, c’est toujours le partenaire dans cette recherche partagée 

pour mieux nous connaître, pour mieux nous comprendre, pour nous 

rapprocher ensemble de la Vérité. 

 

La spiritualité conjugale nous conduit finalement à une meilleure communion, à 

une rencontre toujours rénovée entre nous, faite à parts égales d’effort et de 

créativité. L’amour n’est pas seulement un sentiment. Il est aussi adhésion de la 

volonté profonde. Parfois, nous ne sentons pas que nous aimons, mais nous 

savons que nous aimons et par-dessus tout, que nous cherchons à aimer. 

 

Nous souhaitons que notre amour dure, nous souhaitons dépasser les crises, 

nous souhaitons être fidèles, nous souhaitons vivre notre sexualité avec la 

qualité d’une rencontre entre personnes et non dans l’insatisfaction ou dans la 

routine. 

 

La spiritualité conjugale s’incarne également dans les rapports simples et 

quotidiens qui s’établissent entre nous par le fait d’être homme et femme. « la 

spiritualité conjugale reçoit sa spécificité du caractère sexuel du sacrement de 

mariage »46. 

 

La spiritualité conjugale n’est donc pas quelque chose d’étranger à la vie, mais 

la même vie avec une nouvelle ambition. Cette ambition nous conduit à 

chercher ensemble la volonté de Dieu, la vérité et la communion. Parler ainsi 

peut faire peur. Mais on parvient à tout par petits pas successifs, l’important est 

                                                 
46 Second souffle, N° 2.1. 



41 
 

que l’objectif soit clair et que la pédagogie soit adéquate. Par exemple, les 

orientations que propose le mouvement tous les 6 ans, nous indiquent des 

actions successives pour assimiler concrètement cette spiritualité. 

 

Toutes les spiritualités qui existent dans l’Eglise ont comme but final le même 

objectif : vivre selon l’Esprit du Christ.  

 

La spécificité de chaque spiritualité réside dans la force particulière avec 

laquelle est souligné tel ou tel aspect, telle ou telle attitude, et par dessus tout 

dans la pédagogie, dans les méthodes utilisées. Il y a une relation étroite entre 

spiritualité et pédagogie. 

 

Selon la pédagogie choisie, émerge un mode de spiritualité différent. On 

n’obtient pas le même mode de spiritualité avec une pédagogie individualiste ou 

communautaire, inductive ou déductive, orientée vers la communication ou vers 

l’intériorisation… 

 

La spiritualité conjugale a une pédagogie basée sur la communication, la prière, 

le pardon et la célébration. 

 

Cette pédagogie, qui fut découverte par les Equipes, s’est traduite dans une 

proposition connue sous le nom de PCE, points concrets d’effort 

 

a) L’écoute de la Parole, 

b) La prière personnelle, 

c) La prière conjugale, 

d) Le devoir de s’asseoir, 

e) La règle de vie, 

f) La retraite annuelle. 

 

Cette pédagogie permet au couple de découvrir la spiritualité conjugale, qui 

constitue le cœur des END, son essence, parce que 



42 
 

 

 « L’organisation pourrait être différente, la pédagogie, les fonctions des 

cadres, les règles pourraient être modifiées, les Équipes Notre-Dame 

n’en seraient pas radicalement transformées ; mais, que la spiritualité 

conjugale soit supprimée ou remplacée par une autre spiritualité, de type 

monastique ou de type célibataire, par exemple, c’en serait fini du 

Mouvement. Tout perdrait son sens : pédagogie, encadrement, 

obligations [devenues PCE]…, car tout cela n’y a de sens que par 

rapport à la spiritualité conjugale. »47. 

 

Par conséquent, nous devons être attentifs à reconnaître que, même si nous 

sommes rationnellement très convaincus de l’importance de la spiritualité 

conjugale, nous ne l’incarnerons pas dans notre vie de couple, si nous 

n’utilisons pas régulièrement ces propositions concrètes. 

 

Sans méthode, nous nous perdrions en généralités ou bien tout se limiterait à 

une déclaration de bonnes intentions. En nous exerçant selon une pédagogie 

conjugale, en comprenant bien l’intention profonde de chaque PCE, nous 

grandirons comme couple. 

 

Les points concrets d’effort exigent, de la part de chacun des époux 

comme du couple, un engagement parfois difficile à accepter. Ce n’est 

pas quelque chose qui s’impose, et chacun s’engage à les pratiquer 

volontairement. Un seul serait tenté d’abandonner l’effort, et c’est alors 

que chacun sollicite l’aide de son conjoint et de son équipe. 

 

Les points concrets d’effort sont une invitation à : 

- Ecouter assidûment “la Parole de Dieu”, 

- Rencontrer quotidiennement Dieu dans une méditation : “la prière 

personnelle”, 

                                                 
47 Père Caffarel, Lettre mensuelle des END, éditorial d’avril 1967. 



43 
 

- Prier en couple, mari et femme, chaque jour : “la prière conjugale”, et 

si possible en famille : “la prière familiale”, 

- Trouver le temps chaque mois pour faire un véritable dialogue 

conjugal : “le devoir de s’assoir”, 

- Se fixer des efforts personnels : “la règle de vie”, 

- Faire chaque année “une retraite”48. 

Tous ces points ont, sous-entendue par chacun, comme dénominateur commun 

la communication. 

 

Nous parlons facilement de ce que nous faisons, plus difficilement de ce que 

nous pensons, rarement de ce que nous ressentons. Apprendre à écouter et à 

dialoguer est un art qui exige de notre part un engagement sérieux, de 

l’assiduité, de suivre certaines règles, etc. Cela requiert également que nous 

adoptions un autre état d’esprit, en exprimant nos ‘ressentis’ avec, même si 

nous ne l’invoquons pas, la conscience que le Seigneur est là présent entre 

nous. Il nous aide d’abord à découvrir ce que nous avions gardé au plus 

profond de notre cœur ; Il nous donne ensuite les forces pour ne pas laisser 

pourrir dans le ressentiment et le silence ce qui nous a causé du mal. Enfin, Il 

donne aussi la tendresse de maintenir un dialogue dans lequel il ne manque 

pas la caresse d’un regard plein d’admiration ou d’amour pour l’autre, de 

paroles qui disent tout ce que nous découvrons de bon dans notre relation de 

couple. 

 

Cette même communication nous prépare à mieux aborder le thème de la 

prière, parce que la prière est aussi un dialogue de personne à personne avec 

le Christ. Plus important encore que le fait dont nous parlons, est d’admirer et 

écouter les paroles de Celui qui nous aime et nous cherche. 

 

La prière conjugale n’est pas tant la méditation sur des sujets élevés ou la 

lecture de magnifiques textes spirituels mais par dessus tout, nous tourner tous 

deux vers Dieu et réfléchir ensemble devant Lui sur les questions les plus 

                                                 
48 END, Guíde, 23. 



44 
 

importantes de notre vie et de notre amour. Et même si le pardon n’est pas un 

des PCE des Equipes, tous ces PCE nous y préparent et nous encouragent à y 

recourir. 

 

Blessés par les heurts de la vie, par le mal que nous faisons et que nous ne 

voulions pas faire, blessés par les inévitables crises de croissance de notre 

amour… nous devons apprendre à pardonner et à demander pardon. Recourir 

au pardon c’est aussi “dire du bien”. Tant de fois nous disons du mal, qu’il 

convient parfois de compenser… Le sacrement de réconciliation a aujourd’hui 

peu de succès. Cependant, l’Eglise Catholique connait bien la nature humaine. 

Pourquoi ne pas profiter de cette certitude de nous sentir pardonnés comme le 

prêtre nous l’assure, de la part de Dieu ? 

 

Les Equipes, en marquant des moments précis pour s’assoir, pour la prière, les 

exercices etc. nous montrent l’importance de la célébration. Célébrer, c’est 

rappeler, des mots, des moments, des jours, des évènements, des lieux. Nous 

oublions de rappeler tout ce que l’autre a fait pour nous, combien il nous a 

aimé. 

 

Combien de fois des situations bloquées se sont décoincées en se remémorant 

ensemble des moments de notre union. Célébrer, c’est aussi nous retrouver 

avec une plus forte intensité, pour compenser le rythme quotidien qui nous 

pousse vers des tas d’activités, en partageant une discussion, une sortie, un 

rendez-vous, une promenade, un petit voyage. 

 

4.2 Donner témoignage à d’autres couples 
 

En dépit de nos pauvretés et de notre passivité, Dieu nous a choisis et nous a 

placés parmi les hommes pour être la présence vivante de son amour. Tout 

chrétien est un élu, choisi pour témoigner d’une mission. 

 



45 
 

Par le baptême, le chrétien devient un envoyé, chargé de concrétiser le salut 

entre les hommes. 

 

Par le sacrement de mariage, les foyers chrétiens s’engagent davantage dans 

le tissu de l’existence. Ils sont des graines de transformation, point de référence 

pour la rencontre des hommes avec l’Absolu, car Dieu les a choisis pour être 

son image sur le long chemin de la recherche universelle des réponses à nos 

aspirations49. 

 

Il ne s’agit pas tant de diffuser les Equipes pour qu’elles s’accroissent, ni d’en 

découdre sur le plan moral ou théologique avec le mariage, à temps et à 

contretemps, mais plutôt de témoigner de ce que nous vivons aux END. Pour 

montrer que, malgré nos faiblesses et hésitations, reculades et chutes, 

fondamentalement pour nous comme couple, la spiritualité conjugale a été une 

bonne nouvelle, parce qu’elle nous a unis davantage, nous a rendus plus 

heureux, plus conscients de notre foi, plus proches des autres. 

 

Notre amour conjugal peut être "un témoignage pour les hommes, donnant des 

preuves évidentes que le Christ a sauvé l’amour"50. Nous ne pouvons 

témoigner à d’autres couples avec les paroles si souvent utilisées dans les 

documents ou textes d’église. Ces paroles et arguments nous rassurent, mais 

ne peuvent ni convaincre ni attirer. Pour combien de couples, jeunes et moins 

jeunes, elles résonnent comme ‘toujours la même chose’... Rien ne remplace 

une vraie réflexion sur ce que nous avons découvert, appris, vécu, évité, 

souffert, rencontré.  

 

Rien ne peut mieux convaincre que l’expérience personnelle, libre, accomplie 

avec sincérité, avec authenticité. Quand un couple se comporte ainsi et 

témoigne de ce qu’il vit, il lance à d’autres l’invitation à faire de même. Nous ne 

pouvons nous contenter de ce que nous avons reçu depuis que nous sommes 

                                                 
49 Sarrias, Dieu et Jésus-Christ dans la littérature actuelle - Dios y Jesucristo en la literatura actual, 89. 
50 Lettre fondatrice, In : END, Guide, 50. 



46 
 

aux END et penser qu’en nous améliorant, qu’en progressant comme couple, 

nous en faisons déjà assez. La grande loi de la vie spirituelle est qu’on ne reçoit 

que pour donner et qu’on reçoit à la mesure de ce qu’on donne. 

 

Ne nous trompons pas. La possibilité de garder ce que nous avons découvert, 

ce que nous avons reçu en Equipes, n’existe pas.  

 

Soit nous le partageons d’une quelconque façon, soit nous le perdons. Si nous 

le partageons, il restera pour nous source de vie. Si auparavant quelqu’un ou 

un autre couple n’avait pas fait de même avec nous, jamais nous n’aurions pu 

découvrir les Equipes, ni la spiritualité conjugale, ni la pédagogie qui nous aide 

à croître comme couple. Pouvons-nous rester immobiles quand tant de couples 

proches de nous peuvent rechercher ce que nous vivons, tant de couples à qui 

personne ne montrera l’exemple si nous ne le faisons pas nous-mêmes ? 

 

4.3 La spiritualité conjugale : charisme des END 
 

Le mot ‘Charisme’ vient du grec ‘charisma’ qui signifie ‘don gratuit’ et possède 

la même racine que le mot ‘charis’ qui signifie ‘grâce’, laquelle se comprend 

comme un don de l’Esprit.  

 

Il y a aussi des grâces exceptionnelles appelées charismes, dons qui doivent 

être utilisés pour le bien commun. 

 

Et comme nous l’avons développé dans le chapitre précédent, 

 

dans le mariage chrétien, la vie du couple porte la marque du sacrement, 

signe profond de l’engagement réciproque des époux et signe de la 

grâce de Dieu. L’amour conjugal trouve sa source dans l’amour de Dieu. 

Au centre de ces deux amours nait la spiritualité conjugale. 

 



47 
 

Le désir de connaître et de faire la volonté de Dieu dans toutes les 

circonstances de la vie courante ainsi que la recherche de sa présence, 

aident à développer et approfondir la spiritualité conjugale. L’amour divin 

s’exprime à travers l’amour humain quand la vie quotidienne des époux, 

l’un en relation avec l’autre, se découvre pleine d’attention et de 

bienveillance, de fidélité absolue, de compréhension et de respect 

mutuel, d’harmonie de cœur et d’esprit. Quand les activités les plus 

simples sont imprégnées d’amour, le Seigneur est là au cœur du couple, 

la spiritualité est alors une réalité vivante. 

 

Le foyer uni par le mariage désire vivre cette spiritualité jour après jour. 

Bien sûr, il est parfois difficile de vivre en accord avec ces exigences 

d’amour. Des erreurs sont commises, des blessures sont produites, mais 

de toutes manières il faut persévérer et toujours se tourner l’un vers 

l’autre. C’est précisément en ces moments que l’on rencontre Jésus.51. 

 

Pour toutes les raisons évoquées jusque là, il est important de rappeler ce que 

dit le Père Caffarel : “La raison d’être du Mouvement, son but, est d’amener ses 

membres à connaître la spiritualité conjugale et à en vivre.”52. 

 

 

 

POUR LA RÉFLEXION : 
 

1) Comme la plupart des équipiers, nous nous souvenons et reconnaissons 

avoir lu ou nous être référés à Álvaro & Mercedes Gómez Ferrer. Que sais-

tu d’eux ? 

 

2) Álvaro & Mercedes nous invitent à vivre la spiritualité conjugale dans la vie 

quotidienne. Comment vis-tu cela avec ton conjoint ? 

                                                 
51 END, Guide, 14. 
52 Père Caffarel : Lettre mensuelle des END, éditorial d’avril 1967. 



48 
 

 

3) La pédagogie des END pour vivre une authentique spiritualité conjugale, se 

traduit en PCE. Que sont-ils pour toi et comment les vis-tu ?  

 
4) La pratique des PCE, c’est ce qui permet au couple de donner vie à sa 

relation ainsi qu’à l’équipe elle-même. Quelle vie donnes-tu à ton foyer et à 

l’équipe ? 

 

5) Le charisme des END est de vivre une spiritualité conjugale. Considères-tu 

que tu es aux END ou que tu es équipier ? C’est à dire, en vérité, 

témoignes-tu de ce que t’apportent les END ? 

 



49 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

La spiritualité chrétienne est la synthèse d’inspirations et de convictions qui 

animent intérieurement les chrétiens dans leur relation à Dieu, c’est aussi la 

synthèse de réactions et expressions autant individuelles que collectives qui 

concrétisent cette relation. “La Sainte Écriture est la source de la spiritualité 

chrétienne et sur celle-ci se base autant l’enseignement de l’Eglise que la 

liturgie. Ainsi donc, l’Evangile constitue la pierre angulaire de toute spiritualité 

Chrétienne.”53. 

 

Il est important de se souvenir que la spiritualité chrétienne est unique mais, 

comme tout chrétien, nous sommes soumis à des contextes particuliers ou 

spécifiques, et vivrons l’Evangile avec une mentalité et des modalités 

différentes. Exemple, une spiritualité du moyen âge est identique à celle qui se 

vit aujourd’hui, mais est annoncée de façon différente aux peuples de notre 

temps. Voir Table 2. 

 
Il n’y a pas ni ne peut y avoir une autre spiritualité chrétienne, légitime et 

authentique, si elle ne s’inspire des paroles et actes de Jésus, complétée par le 

témoignage que donnent les apôtres. 

 

Saint Paul prévient expressément que «La pierre de fondation, personne 

ne peut en poser d’autre que celle qui s’y trouve : Jésus Christ.» (1Co 

3,11), et Saint Pierre affirme avec courage devant le sanhédrin juif que 

«En nul autre que lui, il n’y a de salut, car, sous le ciel, aucun autre nom 

n’est donné aux hommes, qui puisse nous sauver.» (Ac 4,12)54. 

 

                                                 
53 END, Chemin de la vie spirituelle en couple - Camino de la vida espiritual en pareja, 22. 
54 Royo, Les grands maîtres de la vie spirituelle - Los grandes maestros de la vida espiritual, 3. 

TABLE 5 
 

LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE 
DANS LA PAROLE 



50 
 

5.1 Les évangiles synoptiques 
 

La parole d’Evangile, qui se traduit par bonne nouvelle, du grec εὐ, «bien ou 

vrai» et αγγέλιον, «message», contient selon la foi chrétienne le récit des 

paroles et actes de Jésus. C’est à dire qu’elle relate sa vie qui constitue la 

bonne nouvelle de l’accomplissement de la promesse faite par Dieu à Abraham, 

Isaac et Jacob : la rédemption du péché pour toute l’humanité par la mort de 

son Fils unique, Jésus-Christ.  

 

Chacun présente Jésus, le Christ, selon un point de vue différent. Matthieu aux 

juifs comme leur Roi, Marc aux romains comme un serviteur, Luc aux grecs 

comme le fils de l’homme et finalement, Jean aux croyants, comme le Verbe 

incarné pour toute l’humanité. 

 

Les trois premiers évangiles, de Matthieu, Marc et Luc, sont appelés 

synoptiques parce qu’ils présentent la même perspective générale de la vie et 

de la prédication de Jésus, le Christ, selon un point de vue commun. En clair, ils 

relatent sensiblement les mêmes faits dans leurs récits. 

 

5.2 La spiritualité conjugale dans les évangiles 
 

La spiritualité, c’est garder Dieu présent dans notre existence, c’est nous savoir 

poussés par lui à vivre joyeusement. C’est une expérience de vie partagée, de 

sentiments et pensées partagées. C’est découvrir que nous ne sommes pas 

seuls, qu’il nous apporte son aide. 

 

Maintenant, pour nous chrétiens, cet être supérieur avec lequel nous pouvons 

être en relation pour la vie n’est pas une force ou une énergie anonyme, mais 

c’est un être personnel et concret dont nous savons les multiples manifestations 

d’amour dans l’histoire de son peuple ainsi que la nôtre personnellement.  

 



51 
 

Nous le connaissons à travers la lecture de sa Parole et par la prière, car il 

nous a dit “Parce que tu as du prix à mes yeux, que tu as de la valeur et que je 

t’aime, je donne des humains en échange de toi, des peuples en échange de ta 

vie” (Is 43, 4); et parce que son Fils, qui est son image visible (Col 1, 15) nous 

l’a pleinement révélé : “Puisque vous me connaissez, vous connaîtrez aussi 

mon Père. Dès maintenant vous le connaissez, et vous l’avez vu.” (Jn 14, 7). 

 

C’est aussi un être personnel qui nous connait parce qu’il est la cause première 

de notre vie, et parce que nous confessons qu’il nous a créés à son image et à 

sa ressemblance : “Tu me scrutes, Seigneur, et tu sais ! Tu sais quand je 

m'assois, quand je me lève ; de très loin, tu pénètres mes pensées. Que je 

marche ou me repose, tu le vois, tous mes chemins te sont familiers !” (Ps 138 

(139), 1-3). 

 

Dans cet ordre d’idées, pour nous les chrétiens, la spiritualité c’est laisser cet 

être, qui se transcende à l’infini, nous remplir de sa présence et que nous 

puissions nous ouvrir totalement à vivre en communion avec lui 

La spiritualité c’est vivre ouvert à ce Dieu qui est amour (1Jn 4, 8) et qui, par là 

même, veut le meilleur pour nous. 

 

Vivre la spiritualité du mariage, c’est vivre totalement ouverts au Dieu de la vie, 

c’est permettre qu’il soit présent dans cette union, fruit de notre décision et de 

nos sentiments. Vivre la spiritualité du mariage, c’est vivre en se donnant l’un à 

l’autre en essayant de grandir ensemble dans le don qui se réalise, c’est ne pas 

perdre de vue que, dans la vie reçue et donnée entre époux l’amour du Christ 

pour son Eglise est présent, c’est placer dans le contexte de la foi et de la 

relation à Dieu ce qui se vit quotidiennement. 

 

Il est important d’insister sur cette manière de comprendre la spiritualité du 

mariage, pour ne pas l’assimiler uniquement et exclusivement à des actes 

religieux, surtout qu’il n’est pas rare que certains ne bénéficient pas d’une 

attitude spirituelle. 



52 
 

 

En d’autres termes, aller à la messe pour un couple n’est pas une démarche 

spirituelle, mais parce que ce couple a besoin de rendre présent dans sa vie et 

ses actes l’amour de Dieu ; donner un sens transcendant, divin, à ce qui parait 

léger, ordinaire et banal. C’est élever au sens divin ce qui est humain, jusqu’au 

plus fort, le don.  

La spiritualité de ce sacrement est de nous faire comprendre que la relation de 

l’époux envers l’épouse, et vice-versa, nous place dans la vocation première de 

l’homme, l’amour.  

 

Le rituel du mariage, dans une de ses préfaces, dit : 

 

Pourquoi l’homme, créé par ta bonté, l’as tu ainsi élevé que tu as laissé 
l’image de ton propre amour dans l’union de l’homme et de la femme ? 
Et à lui que par amour tu as créé, et que tu appelles à l’amour, tu 
concèdes de participer à ton amour éternel. Et ainsi, le sacrement de ces 
noces, signe de ton amour, consacre l’amour humain par Jésus-Christ 
notre Seigneur. L’amour est l’origine de l’homme, l’amour est son appel 
constant, l’amour est sa plénitude dans le ciel. L’amour de l’homme et de 
la femme est sanctifié dans le sacrement de mariage et devient le miroir 
de ton amour éternel.55. 

 

C’est pour cela qu’un couple qui veut se réaliser pleinement ne peut ignorer la 

présence de Dieu dans sa vie et sa relation. Quand un couple écarte 

l’expérience spirituelle, il finit par se noyer dans l’immensité des possibilités 

humaines, il se fracasse sur les incontournables désaccords, les inquiétudes et 

problèmes de la vie quotidienne, il termine enchaîné aux conditions réductrices 

de ses instincts et pulsions.  

 

Beaucoup d’expériences conjugales ne peuvent être surmontées que si elles 

s’ouvrent à l’action de Dieu qui motive le pardon, le don et une grande 

générosité. La spiritualité se manifeste comme un ‘plus’ qui aide le foyer à 

continuer de l’avant. Non pour supplanter la lutte quotidienne, mais pour donner 

une impulsion vivifiante. 

                                                 
55 Jiménez, Couple : Communauté de vie et d’amour - Matrimonio: comunidad de vida y amor, 31. 



53 
 

 

Donc la spiritualité s’exprime dans tous les aspects de la vie, dans les actions 

quotidiennes les plus courantes et dans les moments sublimes de la liturgie de 

l’Eglise. 

 

Les Equipes Notre-Dame invitent chacun à écouter quotidiennement la 

parole de Dieu, consacrant un temps pour lire un passage de la Bible, en 

particulier des Evangiles et à méditer en silence afin de mieux 

comprendre ce que Dieu nous dit à travers les Ecritures.56. 

 

Les époux sont invités à réserver des temps pour prier, non seulement de 

manière individuelle, mais aussi en couple, pour solliciter aide et bénédiction 

sur chacune de ses activités. 

 

Sous cette forme, la prière en couple est puissante, parce que c’est “l’Eglise 

domestique”, célébrant sa liturgie de l’existence et se laissant combler par la 

présence salvatrice de Dieu.  

 

De fait, dans la prière se construit l’unité, se comprend et se vit le pardon, 

s’acceptent les différences et les difficultés, se reçoivent les lumières pour 

développer de nouveaux projets, s’alimente le cœur avec de nouvelles forces, 

se reçoit la sérénité et la patience pour pouvoir vivre ensemble. Donc le foyer 

chrétien doit faire de la prière une de ses meilleures expériences quotidiennes. 

 

L’écoute assidue de la Parole permet aux membres des Equipes, non 

seulement de connaître Dieu, mais surtout de s’enraciner dans 

l’Evangile. La parole permet à chacun des conjoints d’être en contact 

direct avec la personne du Christ. Ce contact personnel est la pierre 

angulaire de toute vie spirituelle dès lors que “L’ignorance des Ecritures 

est l’ignorance du Christ” (Jean-Paul II)57. 

 

                                                 
56 END, Guide, 24. 
57 END, Guide, 24. 



54 
 

Par conséquent, la pertinence qu’il y a à lire et revoir certains textes bibliques, 

pour clarifier certains éléments clés de l’expérience spirituelle du mariage, 

devient évidente. Et bien qu’il y ait de nombreux textes qui peuvent aider à 

comprendre la spiritualité du couple chrétien, seuls trois sont abordés, 

privilégiant son aspect existentiel. 

 

 1ère Corinthiens 13, 1-8a 

 

J’aurais beau parler toutes les langues des hommes et des anges, si je n’ai 

pas la charité, s’il me manque l’amour, je ne suis qu’un cuivre qui résonne, 

une cymbale retentissante. J’aurais beau être prophète, avoir toute la 

science des mystères et toute la connaissance de Dieu, j’aurais beau avoir 

toute la foi jusqu’à transporter les montagnes, s’il me manque l’amour, je ne 

suis rien. J’aurais beau distribuer toute ma fortune aux affamés, j’aurais 

beau me faire brûler vif, s’il me manque l’amour, cela ne me sert à rien. 

L’amour prend patience ; l’amour rend service ; l’amour ne jalouse pas ; il 

ne se vante pas, ne se gonfle pas d’orgueil ; il ne fait rien d’inconvenant ; il 

ne cherche pas son intérêt ; il ne s’emporte pas ; il n’entretient pas de 

rancune ; il ne se réjouit pas de ce qui est injuste, mais il trouve sa joie 

dans ce qui est vrai ; il supporte tout, il fait confiance en tout, il espère tout, 

il endure tout. L’amour ne passera jamais.  

 

Le contexte, dans lequel on trouve ce texte, permet de comprendre que l’idée 

centrale qui le régit est celle des dons de l’Esprit. En lisant un peu en amont, on 

note que Paul a fait un exposé où se détachent les diverses actions de l’Esprit 

Saint en l’homme, et comment, malgré cette diversité, l’unité n’est pas perdue. 

 

Dans ce sens, l’amour spirituel, s’il est don de Dieu, doit être demandé par le 

couple dans la prière, au Seigneur de la vie. 

 



55 
 

Cependant, cela n’écarte pas le fait de considérer comme un devoir de chacun 

dans le couple qu’ils donnent le meilleur d’eux-mêmes pour construire un 

amour avec les qualités que propose le texte. 

 

Il est important de souligner la nécessité de demander le don de l’amour à 

l’Esprit de Dieu, car souvent nous pensons être seuls dans la mission d’amour 

et nous oublions que le Seigneur peut nous donner un coup de main.  

 

Cela devrait être une des motivations pour la prière du couple : demander au 

Seigneur de nous inonder de sa présence amoureuse. 

 

Dans une expérience de couple, ce sont les deux qui aiment et qui sont gentils, 

humbles, justes, sincères, patients et donc en mesure de tout excuser, de tout 

croire, de tout espérer et de supporter tout le supportable. Voila pourquoi 

“l’amour ne passera jamais”.  

 

Pour que cette réalité de l’amour atteigne sa plénitude, le concours des deux 

est nécessaire, décidé et engagé. Il est très important que ce soit partagé 

quotidiennement dans le couple puisqu’il y a tant de situations difficiles avec 

lesquelles il faut vivre. 

 

 Romains 12, 1.9-18 

 

Je vous exhorte donc, frères, par la tendresse de Dieu, à lui présenter votre 

corps – votre personne tout entière –, en sacrifice vivant, saint, capable de 

plaire à Dieu : c’est là, pour vous, la juste manière de lui rendre un culte. 

Que votre amour soit sans hypocrisie. Fuyez le mal avec horreur, attachez-

vous au bien. Soyez unis les uns aux autres par l’affection fraternelle, 

rivalisez de respect les uns pour les autres. Ne ralentissez pas votre élan, 

restez dans la ferveur de l’Esprit, servez le Seigneur, ayez la joie de 

l’espérance, tenez bon dans l’épreuve, soyez assidus à la prière. Partagez 

avec les fidèles qui sont dans le besoin, pratiquez l’hospitalité avec 



56 
 

empressement. Bénissez ceux qui vous persécutent ; souhaitez-leur du 

bien, et non pas du mal. Soyez joyeux avec ceux qui sont dans la joie, 

pleurez avec ceux qui pleurent. Soyez bien d’accord les uns avec les 

autres ; n’ayez pas le goût des grandeurs, mais laissez-vous attirer par ce 

qui est humble. Ne vous fiez pas à votre propre jugement. Ne rendez à 

personne le mal pour le mal, appliquez-vous à bien agir aux yeux de tous 

les hommes. Autant que possible, pour ce qui dépend de vous, vivez en 

paix avec tous les hommes.  

 

Ce texte est dans la partie exhortative de la lettre de Paul aux chrétiens de 

Rome. Il réunit des conseils très précis pour tous les chrétiens et qui peuvent 

être appliqués en particulier par les conjoints. 

 

Par exemple, pour que notre vie soit une agréable offrande à Dieu, l'apôtre 

nous invite à la conversion, à changer les paradigmes du vieil homme, c'est-à-

dire ceux du monde, pour assumer ceux de l'homme nouveau, à savoir Jésus-

Christ ; "ne vous complaisez pas dans votre propre sagesse" car beaucoup de 

mariages aujourd'hui manquent de spiritualité parce que les foyers ont des 

attitudes égoïstes, matérialistes, offensives et même humiliantes, parce qu'ils 

privilégient leurs propres intérêts, qui semblent être les critères actuels. 

 

Ces travers frappent l’essence même du couple sacré, qu’ils finissent par 

détruire parce que ce sont des critères qui vont à l'encontre de la nature du 

couple humain. 

 

Vivre à la manière de Jésus suppose un changement total, une transformation 

de tout l’être, de ses pensées, de ses paroles, de ses actions. Autrement dit, 

une transformation intégrale. D'où l'importance de la prière, qui permet à la fois 

à l'individu et au couple, de trouver l'impulsion donnée par l'Esprit pour atteindre 

la sainteté tant attendue. Mais tant que le cœur humain ne change pas, il est 

très difficile que la vie soit meilleure. 

 



57 
 

Donc, pour qui veut vivre spirituellement sa relation de couple la première 

chose à faire est de convertir son cœur à Dieu, parce que c’est ainsi que l’on 

fera sa volonté, qui est bonne, parfaite et agréable 

 

Certes ce que Paul aborde dans ce texte sert chaque être humain qui veut que 

ses relations avec les autres soient saines et fructueuses. Mais pour la relation 

de couple, il est très précis, parce qu’il insiste sur une attitude positive et 

cohérente comme celle selon laquelle nous devons vivre. Une attitude qui a en 

horreur le mal et qui cherche le bien, est sans aucun doute une qualité qui 

permet de résoudre de nombreux conflits, surtout quand par habitude nous 

agissons sans penser que nous incommodons l’autre. 

 

Qui dit nous aimer, doit donner des preuves claires qu’il ne veut pas nous faire 

de mal et qu’il ne désire rien de mal pour nous, sinon, il sera très difficile de le 

croire. Le respect, que nous propose l’apôtre, est très important dans toute 

relation, mais plus encore dans le mariage, parce que personne ne veut se 

sentir maltraité ou humilié. 

 

L’attitude optimiste et positive, face à des situations douloureuses du présent 

ou des difficultés qui s’annoncent, est une invitation à croire au Seigneur et à ne 

pas douter de sa Parole, par laquelle il promet d’être toujours avec nous et 

d’agir en notre faveur. 

 

 Ephésiens 5, 21-32 

 
Par respect pour le Christ, soyez soumis les uns aux autres ; les femmes, à 

leur mari, comme au Seigneur Jésus ; car, pour la femme, le mari est la 

tête, tout comme, pour l’Église, le Christ est la tête, lui qui est le Sauveur de 

son corps. Eh bien ! puisque l’Église se soumet au Christ, qu’il en soit 

toujours de même pour les femmes à l’égard de leur mari. Vous, les 

hommes, aimez votre femme à l’exemple du Christ : il a aimé l’Église, il 

s’est livré lui-même pour elle, afin de la rendre sainte en la purifiant par le 



58 
 

bain de l’eau baptismale, accompagné d’une parole ; il voulait se la 

présenter à lui-même, cette Église, resplendissante, sans tache, ni ride, ni 

rien de tel ; il la voulait sainte et immaculée. C’est de la même façon que les 

maris doivent aimer leur femme : comme leur propre corps. Celui qui aime 

sa femme s’aime soi-même. Jamais personne n’a méprisé son propre 

corps : au contraire, on le nourrit, on en prend soin. C’est ce que fait le 

Christ pour l’Église, parce que nous sommes les membres de son corps. 

Comme dit l’Écriture : À cause de cela, l’homme quittera son père et sa 

mère, il s’attachera à sa femme, et tous deux ne feront plus qu’un. Ce 

mystère est grand : je le dis en référence au Christ et à l’Église.  

 
Cette lecture est souvent choisie dans les célébrations de mariage. Elle 

souligne ce que devrait être la relation de couple. Dans cette lettre, Paul insiste 

sur des questions pratiques de la vie quotidienne d’une communauté. Pour lui, il 

est très important que le croyant montre dans sa vie ce en quoi il croit. Et dans 

ce contexte, ce qui est lié aux devoirs familiaux du chrétien et plus précisément 

ceux des époux. 

 

Etant donnée la relation du Christ avec l’Eglise, on comprend la relation entre 

les conjoints. La relation humaine du foyer est comme un sacrement (voir Table 

3) de la relation du Seigneur avec son corps qui est l’Eglise. 

 

Autrement dit, les époux, par leur amour, illustrent l’amour divin du Christ. C’est 

dans ce contexte d’intimité, d’amour immense, de réciprocité, que nous devons 

lire le texte pour éviter toute interprétation machiste ou peu réaliste.  

 

Il est nécessaire de lire en tenant compte de la réciprocité demandée : “Soyez 

soumis les uns aux autres, par respect pour le Christ”. De cette façon, les 

femmes sont sujettes à leur mari, comme au Seigneur et en même temps, les 

maris doivent aimer leur épouse comme le fait le Christ avec l’Eglise. Il s’agit 

d’une relation à double sens, d’engagements partagés, d’une double invitation. 

 



59 
 

Il n’est pas possible que la société doive se baser sur les sables mouvants de 

relations éphémères et instables, parce que sans mariages vrais et joyeux 

vécus comme sacrements, nous n’atteindrons pas la société saine et juste à 

laquelle l’humanité aspire. 

 

 

 

POUR LA REFLEXION 
 

1) La spiritualité chrétienne se réfère principalement au Christ, Jésus. Que 

sais-tu de Lui par la lecture attentive de la Parole ? 

 

2) Une bonne référence pour la spiritualité conjugale est le récit d’Emmaüs. 

Cette expérience partagée où l’on se rend compte que le Seigneur nous 

accompagne, comment la vivez-vous dans votre vie ? 

 

3) La 1ère lettre aux Corinthiens 13, 1-8a, invite à réfléchir à l’importance de 

l’amour. Comment vivez-vous cela dans votre expérience du mariage ?  

 

4) Le texte aux Romains 12, 1.9-18, invite à réaliser ce qui, par définition, 

devrait être un humain. Que te reste-t-il à travailler pour atteindre cet 

objectif avec ton conjoint ? 

 

5) Le texte aux Ephésiens 5, 21-32, a suscité la polémique dans divers 
domaines. Comment comprenez-vous ce que Paul nous décrit ici ?  



60 
 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Le magistère, se définit comme le “Pouvoir, autorité de celui qui est investi de la 

fonction de gouverner, de diriger.”58 Et dans le contexte de l’Eglise Catholique, il 

est précisé “Autorité doctrinale s'exerçant en vertu d'une mission confiée par le 

Christ aux apôtres et à leurs successeurs.”59.  

D’où l’importance d’aborder la spiritualité conjugale selon cette perspective. 

 

Car, comme abordé autour de la Table N°5, 

il est incontestable que la vie de l'Eglise évolue depuis ses débuts par 

l'Esprit de Dieu qui l’anime, donne vie à sa Parole et ses actes. Cet 

Esprit a permis à l'Eglise d’être toujours en vie et fortifiée malgré le 

temps qui passe, comme présence définitive du Seigneur ressuscité 

dans le monde60. 

 

Et c’est précisément à partir de ce constat que l’Eglise a la mission d’enseigner 

et d’accompagner en permanence, la vie de foi des croyants et de ceux qui ont 

choisi de devenir chrétiens. En effet, “tous les fidèles, chrétiens, de toute 

condition et situation, fortifiés avec autant de moyens de salut si puissants, sont 

appelés par le Seigneur, chacun à sa manière à la perfection de la sainteté, 

comme celle du Père qui est parfait”61. 

                                                 

58 9e édition (1992-...) du Dictionnaire de l'Académie française, [Consulté le 23/12/2016]. http://www.cnrtl.fr	
59 Idem. 
60 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 16. 
61 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, N° 11. 

TABLE 6 
 

LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE 
DANS LE MAGISTÈRE 



61 
 

6.1 La vocation de l’homme à la sainteté dans le mariage 
 

La sainteté est un thème “à l’extrême qui déplait. Certains s’en détournent 

même avec mépris et dédain ; être saint ou béatifié est la dernière chose qu’ils 

voudraient devenir. Cependant, la question n'a pas besoin d'être traitée de cette 

façon, non pas en ennemie mais en amie”62. 

 

La sainteté n’est pas le privilège de quelques élus, mais une qualité qui 

distingue non seulement Dieu mais aussi l’homme appelé par Dieu pour 

accomplir sa volonté. “Devenez saints, dans toute votre conduite, puisqu’il est 

écrit : Vous serez saints, car moi, je suis saint.” (1 P 1, 15). 

 

La sainteté est un chemin proposé au croyant qui ne se vit pas de 

manière extraordinaire, c’est à dire loin de la vie quotidienne mais au 

contraire, au travail, à la maison, dans la vie simple et ordinaire, sans 

réaliser de grandes choses pour mériter la sainteté. C’est au cœur de la 

vie quotidienne que la vie du Fils de Dieu se manifeste, avec le Père et 

l’Esprit Saint ; la trinité dans la vie des hommes se fait présente dans le 

service et l’obéissance, autant que dans les difficultés propres à 

l’existence.63. 

 

Afin d’atteindre, comme disait le Père Caffarel “la Sainteté, ni plus ni moins”64 

par le mariage, il faut la cultiver avec l’aide de l’Esprit Saint, vivant les quatre 

grâces ou dons qu’offre au couple le mariage sacramentel : le rayonnement, 

l'élévation, la guérison et la fécondité, voir Table 3. 

 

Dans le cas particulier d’un foyer chrétien, les époux, 

 

suivant leur propre route, dans la fidélité de l’amour, doivent s’aider 

mutuellement avec l’aide de la grâce, tout au long de leur vie… par là en 

                                                 
62 Ryle, Sainteté - Santidad, 39. 
63 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 20. 
64 END, Guide, 8. 



62 
 

effet, ils donnent à tous l’exemple d’un amour inlassable et généreux, ils 

contribuent à l’édification de la charité fraternelle et apportent, à la 

fécondité de l’Eglise notre Mère, leur témoignage et leur coopération, en 

signe et participation de l’amour que le Christ a eu pour son Epouse et 

qui l’a fait se livrer pour elle65. 

 

La vocation chrétienne pour le mariage peut vivre de l’appel que Dieu fait à 

l’homme d’écouter sa Parole pour faire sa volonté, de la réponse de l’homme à 

cet appel et de la capacité à vivre dans une pratique commune cette réponse. 

Chacune de ces pistes guide vers la sainteté dans le mariage et rend visible la 

sainteté dans la vie des conjoints66. 

 

L’homme totalement ouvert à la sainteté est capable de découvrir que la 

volonté chrétienne est un appel à l’amour, et que celui-ci n’est pas 

seulement ou exclusivement humain mais aussi divin. Le mariage fait 

partie de cette réalité et à partir de là, il est possible d’apprécier le lien 

entre l’amour du Christ et l’amour conjugal. Cette compréhension 

dynamique permet l'exercice d'un apostolat qui enrichit la dimension 

sacramentelle du mariage et permet de reconnaître la façon délicate et 

aimante de Dieu au milieu du couple67. 

 

Ainsi que l’exprimait saint Jean-Paul II : 

 

Le Concile Vatican II s’est exprimé en termes lumineux sur la vocation 

universelle à la sainteté. On peut affirmer que c’est l’orientation principale 

qui a été fixée pour les fils et les filles de l’Eglise, par ce Concile voulu 

pour le renouvellement évangélique de la vie chrétienne. Cette 

orientation n’est pas une simple exhortation morale, mais une exigence 

incontournable du mystère de l’Eglise.68. 

                                                 
65 Concile Vatican II, Lumen Gentium, N° 41. 
66 Cf. Miranda, Spiritualité conjugale et familiale - Espiritualidad Matrimonial y familiar, 107. 
67 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 20. 
68 Jean Paul II, Christifideles Laici, N° 16. 



63 
 

 

Ainsi donc, on peut considérer que la sainteté trouve une de ses expressions 

les plus sublimes dans le mariage, surtout lorsque les conjoints vivant le 

sacrement sont conscients qu'ils 

 

« sont l’un pour l’autre, pour leurs enfants et les autres membres de leur 

famille, les coopérateurs de la grâce et les témoins de la foi ». Dieu les 

appelle à procréer et à protéger. C’est pourquoi la famille « est depuis 

toujours l’‘‘hôpital’’ le plus proche ». Prenons soin les uns des autres, 

soutenons-nous et encourageons-nous les uns les autres, et vivons tout 

cela comme faisant partie de notre spiritualité familiale. La vie en couple 

est une participation à l’œuvre féconde de Dieu, et chacun est pour 

l’autre une provocation permanente de l’Esprit. L’amour de Dieu trouve « 

une expression significative dans l'alliance nuptiale réalisée entre 

l'homme et la femme ». Ainsi, les deux sont entre eux reflets de l’amour 

divin qui console par la parole, le regard, l’aide, la caresse, par l’étreinte. 

Voilà pourquoi « vouloir fonder une famille, c’est se décider à faire partie 

du rêve de Dieu, choisir de rêver avec lui, vouloir construire avec lui, se 

joindre à lui dans cette épopée de la construction d’un monde où 

personne ne se sentira seul »69. 

 

Pour l’Eglise, la sainteté ne s’ajoute pas à la vocation chrétienne. Elle se trouve 

à la racine de toute expérience humaine tournée vers Dieu. C’est pourquoi il est 

important de souligner sa valeur au sein de l’expérience du sacrement, lequel 

s’appuie sur l’exigence d’une vie disposée à découvrir l’ineffable, le 

transcendant.  

 

Le couple chrétien, comme toute la vie sacramentelle de l’Eglise, est 

appelé à la sainteté, afin que ceux qui veulent s’unir par le sacrement se 

sentent profondément appelés à vivre la sainteté de façon radicale, pour 

leur bien et celui de toute l’Eglise, donnant témoignage de l’amour de 

                                                 
69 Pape François, Amoris laetitia, N°. 321. 



64 
 

Dieu comme couples et répondent ainsi au plus fondamental de leur 

vocation chrétienne70. 

 

Le Concile Vatican II nous invite à vivre la sainteté à partir de la personne de 

Jésus, c’est à dire de façon incarnée, jamais séparée du monde, plongée dans 

l’histoire de chaque croyant et croyante, afin de vivre une sainteté avec les 

préoccupations et les joies vécues dans la vie quotidienne. Cette nouvelle façon 

de comprendre la vie chrétienne ne fait pas de différence entre le sacré et le 

profane, et récupère ainsi le caractère néotestamentaire de l’appel à une vie 

immergée en Dieu et sa miséricorde71. 

 

C’est ainsi que  

 

lorsque le Concile Vatican II se référait à l’apostat des laïcs, il soulignait 

la spiritualité qui jaillit de la vie familiale. Il affirmait que la spiritualité des 

laïcs « doit revêtir des caractéristiques particulières suivant les conditions 

de vie de chacun », y compris l’état de « vie conjugale et familiale » et 

que les préoccupations familiales ne doivent pas être étrangères à leur 

style de vie spirituelle. Donc il importe de nous arrêter brièvement à 

décrire certaines notes fondamentales de cette spiritualité spécifique qui 

se déploie dans le dynamisme des relations de la vie familiale72. 

 

Une telle préoccupation du Concile vis à vis de la sainteté chrétienne 

encourage la construction d’un monde plus humain, où la vie de l’être humain 

répond à ses désirs et exigences les plus profondes et satisfaisantes, 

permettant de montrer que le couple peut garder la même existence et accueillir 

la sainteté.73. 

 

                                                 
70 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 22. 
71 Cf. Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 49. 
72 Francisco, Amoris laetitia, N° 313. 
73 Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 50. 



65 
 

6.2 La spiritualité conjugale à partir du Concile Vatican II 
 

Le Concile Vatican II a privilégié un regard sur la relation de l’homme avec 

l’Eglise et le monde, comme base de l’expérience de foi. Pour cette raison, 

quand il s’agit d’aborder la question de la spiritualité conjugale au sein du 

magistère depuis Vatican II, elle ne peut se comprendre qu’à partir de l’être 

humain pour apprécier comment cette spiritualité contribue à une expérience 

intense et digne du sacrement de mariage. 

 

La spiritualité du mariage est associée à des valeurs et des aspects qui 

composent le tissu de la vie conjugale, qui concerne à la fois les devoirs et 

obligations des époux l’un envers l’autre, ainsi que les relations entre eux. C’est 

là que l’amour conjugal aborde la vie concrète, s’incarne et se manifeste en 

différents moments et aspects qui constituent la vie et l’histoire du couple, ce 

qui en fait un véritable reflet de l’amour du Christ.74. 

 

On constate ainsi que le sacrement de mariage ne peut être séparé de 

l’expérience spirituelle, puisqu’elle est incorporée au quotidien du foyer. C’est 

ce que souligne le Concile en exprimant que chaque couple qui désire vivre le 

mariage comme sacrement doit donner témoignage de son expérience d’amour 

et de vie devant l’Eglise et la société. 

 

La spiritualité vécue par les conjoints est marquée par la réalisation de 

leurs projets personnels, qui sont en harmonie avec la volonté de Dieu 

qui permet d’élaborer des expériences concrètes comme réaliser des 

études professionnelles, partager avec des amis, vivre des moments de 

loisirs, entre autres aspects qui font partie de la sacralité de la vie75. 

 

Notez que pour Saint Jean-Paul II 

 

                                                 
74 Cf. Miranda, Spiritualité Conjugale et Familiale - Espiritualidad Matrimonial y familiar, 50. 
75 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 24. 



66 
 

le corps humain, par son sexe, par sa masculinité et par sa féminité, vu 

dans le mystère même de la création, est non seulement source de 

fécondité et de procréation comme dans tout l’ordre naturel mais contient 

depuis « l’origine » l’attribut « sponsal » c’est-à-dire la capacité 

d’exprimer l’amour : cet amour dans lequel précisément l’homme-

personne devient don et — par l’intermédiaire de ce don — réalise le 

sens même de son essence et de son existence76. 

 

A cet égard, le Concile présente le mariage comme une communauté intime de 

vie et d’amour, créée par Dieu et orientée par sa volonté, bâtie avec comme 

axe central et principe le consentement mutuel et irrévocable. 

 

Ainsi le mariage, comme sacrement, n’est pas motivé par un acte humain, mais 

c’est Dieu qui en est à l’origine et qui a permis l’existence des biens et enjeux 

qui permettent le bien-être du couple et de la famille ; par extension, un couple 

uni par le sacrement constitue une source d’espoir et de foi pour une société de 

plus en plus bouleversée et complexe.  

 

Avant ce Concile, le développement de la personne réalisé dans le sacrement 

de mariage était considéré comme un aboutissement tandis que maintenant 

deux connotations fondamentales prévalent, le don et l’entente réciproque des 

conjoints77, avec lesquelles 

 

il est reconnu que le lien sacré est possible, selon la liberté humaine que 

Dieu accompagne et se manifeste dans la ferme volonté des époux à 

donner leur consentement pour vivre comme une communauté 

authentique d’amour dans le quotidien de leur foyer, lieu où s’offrent les 

dons déposés dans le mariage et l’élevant à l’épanouissement humain 

du couple78. 

 

                                                 
76 Jean-Paul II, Audience générale du mercredi 16 janvier 1980, N° 1. 
77Cf. Kasper, Théologie du mariage chrétien - Teología del matrimonio cristiano, 24. 
78 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 25. 



67 
 

De cette façon, on comprend que la stabilité du mariage n’est pas seulement de 

la responsabilité de Dieu, mais dépend de la révision quotidienne par chaque 

conjoint de sa réponse à l’amour. Il est possible de conclure que la dignité et la 

stabilité, désirées par Dieu, atteintes entre un homme et une femme, se 

matérialisent dans des actes concrets de l’amour conjugal, parce que c’est là 

qu’on trouve l’expression maximale de l’union entre un homme et une femme. 

 

C’est pourquoi les époux chrétiens, pour accomplir dignement les devoirs 

de leur état, sont fortifiés et comme consacrés par un sacrement spécial. 

En accomplissant leur mission conjugale et familiale avec la force de ce 

sacrement, pénétrés de l’Esprit du Christ qui imprègne toute leur vie de 

foi, d’espérance et de charité, ils parviennent de plus en plus à leur 

perfection personnelle et à leur sanctification mutuelle ; c’est ainsi 

qu’ensemble ils contribuent à la glorification de Dieu79. 

 

L’union conjugale sacramentelle répond à la volonté du couple de s’unir. Elle se 

matérialise en une décision claire de donner et partager sa vie avec celle du 

conjoint, et c’est là que la recherche de Dieu se réalise, parce que la fragilité 

commence à apparaître devant les adversités de la vie ou à profiter du bien-

être spirituel et matériel de celle-ci, mais toujours prêts à être accueillis dans la 

rencontre avec Dieu. 

 

Ainsi,  

 

cet amour a sa manière particulière de s’exprimer et de s’accomplir par 

l’œuvre propre du mariage. En conséquence, les actes qui réalisent 

l’union intime et chaste des époux sont des actes honnêtes et dignes. 

Vécus d’une manière vraiment humaine, ils signifient et favorisent le don 

réciproque par lequel les époux s’enrichissent tous les deux dans la joie 

et la reconnaissance. Cet amour, ratifié par un engagement mutuel, et 

par-dessus tout consacré par le sacrement du Christ, demeure 

                                                 
79 Concile Vatican II, Gaudium et Spes, N° 48. 



68 
 

indissolublement fidèle, de corps et de pensée, pour le meilleur et pour le 

pire ; il exclut donc tout adultère et tout divorce. De même, l’égale dignité 

personnelle qu’il faut reconnaître à la femme et à l’homme dans l’amour 

plénier qu’ils se portent l’un à l’autre fait clairement apparaître l’unité du 

mariage, confirmée par le Seigneur. Pour faire face avec persévérance 

aux obligations de cette vocation chrétienne, une vertu peu commune est 

requise : c’est pourquoi les époux, rendus capables par la grâce de 

mener une vie sainte, ne cesseront d’entretenir en eux un amour fort, 

magnanime, prompt au sacrifice, et ils le demanderont dans leur 

prière.80. 

 

Par conséquent, il en résulte que la rencontre dans la vie conjugale où le don 

mutuel, la reconnaissance et la joie ne sont pas un idéal mais sont les 

caractéristiques qui préservent l’unité du couple de manière robuste, même en 

cas de désaccord entre conjoints. 

 

Ainsi le foyer, pour être honnête, droit et exemplaire doit, face à de réels 

problèmes, les affronter avec une volonté évidente de maintenir l’unité et la 

fidélité, vertus qui lui permettent de vivre une vie sainte qui réponde à ce 

sacrement du Christ. 

 

Le Concile Vatican II ouvrit l’horizon de la sacramentalité pour qu’elle soit vécue 

comme une expérience profondément humaine, éloignée du réductionnisme 

d’un regard juridique “limité à une relation contractuelle dans laquelle ceux qui 

ont été ainsi impliqués, homme et femme, ont déjà définis et délimités tous 

leurs rôles, à savoir droits et obligations”81, vision qui avait empêché la 

compréhension globale de la réalité conjugale où l’expérience de la miséricorde 

doit surmonter tout précepte ou règle qui l’ajuste ou la régule. 

 

                                                 
80 Concile Vatican II, Gaudium et Spes, N° 49. 
81 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 27. 



69 
 

Ainsi, l’alliance par le mariage est destinée à la création d’une communauté de 

vie et d’amour qui, pour le Concile, est le fondement et l’âme de la vie conjugale 

et de sa spiritualité. 

 

Nous pouvons donc dire que l’amour est le bien de toute la personne qui, 

associé à l’humain comme au divin, conduit les époux à un don libre et 

réciproque d’eux-mêmes, exprimé en actes et gestes affectueux. 

 

Cet amour se perfectionne dans la pratique sexuelle, où le don mutuel et l’acte 

nourrissent et enrichissent la spiritualité82, et devient une occasion de 

sanctification 

 

 

POUR LA REFLEXION : 
 

1) Le magistère est l’autorité qu’exercent le Pape et les Evêques en matière de 

dogme et de morale. A cet égard, que pensez-vous de leur confier 

l’enseignement concernant le sacrement de mariage, puisqu’ils n’ont jamais 

été mariés ? 

 

2) Le Pape et les Evêques sont des personnes qui ont vécu dans une famille. 

Leur référence la plus proche du mariage est celle de leurs parents. Ne 

pensez-vous pas que ce pourrait être un bon argument pour exercer leur 

magistère ? 

 
3) C’est clair que Dieu lance un appel à l’homme et à la femme pour atteindre 

la sainteté. Avez-vous pensé à la façon dont votre expérience de mariage 

aide aussi le prêtre à vivre son sacrement et à parvenir à la sainteté ? 

 

                                                 
82 Caravias, Couple et famille à la lumière de la Bible - Matrimonio y familia a la luz de la Biblia, 60. 



70 
 

4) Une des priorités du Concile Vatican II est le renforcement de l'Eglise. 

Comment apportez-vous à cette fin l'expérience d’une spiritualité conjugale 

qui permet la construction et le renforcement d'une Église domestique ? 

 

5) Dans le texte, on affirme que l’amour que s’expriment les conjoints est 

renforcé par la pratique sexuelle. Comment comprenez-vous que cette 

rencontre intime est une occasion de sanctification du couple ? 

 



71 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lorsqu'il est fait référence à la tradition, on pense à ces éléments qui ont été 

préservés et transmis à travers les générations de parents à enfants. Une 

définition qui n’est pas très différente du point de vue religieux, où elle désigne 

la “voie par laquelle la connaissance des choses, qui concernent la religion et 

qui ne sont point dans l'Écriture sainte, se transmet de siècle en siècle”83. 

 

Il convient de noter que ce concept est volontiers lié à l’autorité, parce que ce 

qu’on nomme ainsi ‘argument d’autorité’ “est basé sur le prestige et le crédit 

d’une autre personne, plutôt que de recourir à des faits ou des raisons”84; de 

cette façon, l’autorité repose sur la tradition. 

 

Et “bien que autorité et tradition soient des notions que l’on trouve étroitement 

liées à l’idée d’hétéronomie, laquelle contredit l’idéal de liberté que peut être 

l’autonomie”85, ces concepts sont cependant nécessaires au moment d’aborder 

le thème de la spiritualité conjugale du point de vue du sacrement de mariage. 

En effet, la tradition que nous offre dans ce cas l’Eglise est plus qu’une autorité, 

“mais aussi une autorité dont on ne peut s’affranchir, parce que c’est la terre 

                                                 
83 Dictionnaire de l’Académie Française. Huitième édition. [Consultée le 02/01/2017]. 
<http://www.cnrtl.fr/definition/academie8>. 
84 Dictionnaire de l’Académie Royale d’Espagne. Page de l’Académie Royale espagnole de la langue. [Consultée le 29 
juin 2016]. <http://www.rae.es>. 
Hétéronomie = Fait d'être influencé par des facteurs extérieurs, d'être soumis à des lois ou des règles dépendant d'une 
entité extérieure. Contraire = autonomie. 
85 Hétéronomie = Fait d'être influencé par des facteurs extérieurs, d'être soumis à des lois ou des règles dépendant 
d'une entité extérieure. Contraire = autonomie. 
Mahecha, Théologie et éducation environnementale : invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teología y 
educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 

TABLE 7 
 

LA SPIRITUALITÉ CONJUGALE 
DANS LA TRADITION 



72 
 

dans laquelle plongent nos racines. La tradition sacrée repose sur une autorité 

anonyme, une autorité qui détermine notre être historique et fini”86. 

 

Cependant, lorsque nous parlons ici de la tradition, il ne faut pas l’entendre 

comme synonyme d’un respect docile d’expressions et de conduites à répéter, 

mais de ce qui nous a été donné, au fil du temps, comme patrimoine précieux 

“dont l’identité a été contestée, pour assumer l’engagement à le comprendre de 

plus en plus soi-même, atteignant quelque chose de plus adapté au mode de 

vie de l’être humain”87. C’est le cas du christianisme, légitimé par le recours à 

une tradition qui a germé avec une référence-clé à Jésus de Nazareth88. 

 

Un exemple est l’évocation de la Semaine Sainte, qui rappelle non 

seulement l’entrée triomphale de Jésus à Jérusalem, où il célébra la 

dernière Cène avec ses disciples, mais aussi remémore le grand 

évènement de la passion, de la mort et de la résurrection du Christ. C’est 

une illustration de la tradition chrétienne, laquelle reste vive grâce à la 

Parole qui s’incarne dans les coutumes d’une communauté89. 

 

Toutefois, les traditions ne sont pas conservées intactes ; elles sont adaptées 

aux besoins, intérêts et/ou convenances de certaines personnes ou 

communautés, imposant généralement la version du vainqueur. 

 

Ce qui fut expliqué Table N°1 en est une illustration, quand il est fait référence à 

la version de Luc qui relate le schéma géographique de l’essor du 

christianisme. Il affirme que 

 

tout a commencé à Jérusalem, a progressé au nord du bassin 

méditerranéen jusqu’à parvenir finalement à Rome. De cette façon [Luc] 

présente une trajectoire du christianisme primitif, celle qui eut le plus de 

                                                 
86 Alcaín, La tradition – La tradición, 104. 
87 Mahecha, Théologie et éducation environnementale : invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teología y 
educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 
88 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Así empezó el cristianismo, 14. 
89 Mahecha, Théologie et éducation environnementale invitation urgente pour un nouveau dialogue - Teología y 
educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 



73 
 

succès et qui a grandement structuré la suite de l’histoire ; mais rien 

n’évoque les voies chrétiennes qui furent tracées vers l’orient et le nord 

de l’Afrique.90. 

 

De la même façon, nous pourrions citer d’autres exemples dans lesquels les 

premiers chrétiens respectaient des rites de jeûne et de prière, qui débutent 

désormais le mercredi des Cendres, suggérés pour le Carême et qui sont un 

effort proposé pour la préparation de la Semaine Sainte91. Ils avaient leur 

origine dans les pratiques juives édictées pour le jeûne dans le Deutéronome 

14, 3-21 et le Lévitique 11, 1-47 ou pour la prière dans le Deutéronome 8, 10. 

 

Dans certains pays d’Amérique Latine, jusqu’il y a 40 ou 50 ans, il était dans la 

tradition de couvrir dans les maisons les miroirs et les images avec une toile 

pourpre ou noire, tandis que les gens s’habillaient de vêtements de deuil. De 

même, inspirées de la tradition juive du Sabbat, les tâches liées au ménage de 

la maison et la préparation des aliments étaient réalisées à l’avance, dans la 

perspective de se consacrer aux rituels propres à ce qui s’appelle la Semaine 

Sainte. Cela signifiait une modération dans le comportement des gens qui, par 

la méditation et la prière, évitaient même les activités ordinaires comme écouter 

de la musique, aller au cinéma ou se promener92.. 

 

Dans la tradition judéo-chrétienne, la spiritualité conjugale est inspirée de 

textes, comme la lettre adressée par saint Paul à la communauté d’Éphèse, 

dans laquelle il est demandé que “les femmes soient soumises à leur maris” 

(Ep 5, 22). Cependant, il est clair que 

 

Saint Paul s’exprime en catégories culturelles propres à cette époque ; 

toutefois nous autres, nous ne devons pas prendre à notre compte ce 

                                                 
90 Aguirre, Ainsi débuta le christianisme - Así empezó el cristianismo, 18. 
91 S’abstenir de consommer des viandes rouges était une des traditions la plus enracinée au sein du christianisme. 
Toutefois, à l’heure actuelle c’est quelque chose qui non seulement est laissé à la conscience individuelle, mais de plus 
nul ne sait pourquoi cette pratique avait cours. 
92 Aujourd'hui, nous parlons de vacances de Pâques en référence à la Semaine Sainte. Cela implique une manière 
différente de penser et de se référer à Dieu, qui n’est sûrement pas contre le repos, parce que "Le septième jour, Dieu 
avait achevé l’œuvre qu’il avait faite." Gn 2.2, mais qui invite également à passer un peu de temps à l’aimer "de tout ton 
cœur, de toute ton âme et de toute ta force" Dt 6.5. 



74 
 

revêtement culturel, mais le message révélé qui subsiste dans 

l’ensemble de la péricope. Reprenons la judicieuse explication de saint 

Jean-Paul II : « L’amour exclut toute espèce de soumission, qui ferait de 

la femme la servante ou l’esclave du mari […]. La communauté ou unité 

qu’ils doivent constituer en raison de leur mariage se réalise dans une 

donation réciproque qui est aussi une soumission réciproque ». C’est 

pourquoi on dit aussi que « les maris doivent aimer leurs femmes comme 

leur propre corps » (Ep 5, 28).93. 

 

Cela nous permet de comprendre la nécessité d’accompagner cette expérience 

tellement particulière de vivre d’une spiritualité conjugale. Pour cela, nous 

aurons recours à un accompagnement selon une vision pastorale. 

 

7.1 La pastorale du sacrement de mariage 
 

Aujourd’hui, nous sommes confrontés à un changement de génération 

auquel participent les dynamiques conjugales, parce qu’elles sont 

plongées dans les défis innovants qui accompagnent les nouvelles 

composantes de la société, le rôle des enfants dans le foyer, les 

nouvelles possibilités données à la femme, les changements structurels 

de la famille au niveau démographique, politique, religieux. Un vrai 

dialogue est requis par l’Eglise pour pouvoir discerner entre ceux-ci et 

beaucoup de changements qui se sont produits, parfois rapidement et 

qui affectent positivement ou négativement le mariage94. 

 

Ceci est une réalité marquée par le changement pour un nouveau mode de 

relations pré-maritales dans lequel prédominent la spontanéité et la liberté, 

l'amour et l'érotisme, le plaisir et la jouissance immédiate, l'intime et l'affectif, 

                                                 
93 Pape François, Amoris laetitia, N° 156. 
94 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 74. 



75 
 

l'égalité et l'interchangeabilité ; le tout ayant bouleversé la façon de comprendre 

et vivre le mariage95. 

 

Le mariage se trouve profondément tourmenté par cette nouvelle situation, à 

savoir les nouvelles conceptions des rencontres, la vie de couple qui débute 

avant de se marier, la vulnérabilité des liens du couple, la culture du 

renouvelable, de l’interchangeable ; tous ces facteurs font que le sens réel de 

fascination et d’admiration pour l’autre comme le sens de la liberté et de 

l’engagement perdent leur signification et sont remplacés par ces distorsions de 

l’amour96. 

 

Cependant, chez de nombreux foyers persiste le désir d’une union 

sacramentelle par le mariage, même lorsque leur formation de foi est très 

précaire, ce qui fait que des couples cherchent le sacrement sans avoir 

la véritable conviction de vivre une union dans le Seigneur par son 

Eglise ; situation qui met en évidence que, malgré les profonds 

changements de la société et de la sécularisation, l’institution du mariage 

n’a pas pu être dénaturée, faussée ou éradiquée.97. 

 

De cette manière le mariage, compris non pas comme un épisode concret et 

limité dans le temps mais comme une expérience qui dure autant que le veut le 

couple, a dû faire face pour ne pas abandonner le “signifiant du mariage”98 ;  

C’est à dire la compréhension pour le couple des notions corporelles et 

humaines, du sexe et de l’éros, de la passion et de l’amour, du mystère de la 

liberté et de la procréation. 

 

Toutefois, au fil du temps, les nouvelles générations ont anticipé sur le mariage 

l’expérience de la sexualité, y compris de la procréation, ce qui parfois ouvre la 

porte vers le libertinage99. 

                                                 
95 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements – La pastoral de los sacramentos, 262. 
96 Idem, 264. 
97 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
98 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements – La pastoral de los sacramentos, 265. 



76 
 

 

Cependant, en dépit de ce contexte de profonds changements dans les 

‘signifiants du mariage’, chacun peut apprécier l’«expérientiel permanent» 

auquel les couples ne peuvent échapper, comme tout ce qui fait partie d'une 

expérience conjugale. Celle-ci contient divers paramètres tels que 

l'insatisfaction dans la relation qui motive sans cesse une capacité créative en 

terme de dialogue et de sexualité, la reconnaissance que dans le couple se 

cache un mystère, l’attention à la vie comme à la mort, l’ouverture aux relations 

familiales qui créent l'incertitude mais aussi l'espoir et à son tour la 

reconnaissance de la fragilité. En effet, nous nous aimons avec la santé comme 

en temps de maladie, avec les joies comme avec les tristesses.100. 

 

En outre, il faut avoir à l’esprit ce qui est nécessaire pour se préparer au 

sacrement du mariage, recommandations à la fois du Droit canonique, 

du Catéchisme de l'Église et des rituels prévus pour vivre cette 

expérience sacramentelle. Cela permet de prendre en compte la 

nécessité d'une formation en couple, la veille de la célébration 

communautaire du sacrement, quand le manque de sentiment d'union 

avec Dieu est évident, car perdu par bien des couples qui souhaitent se 

marier, en particulier ces derniers temps101. 

[Note du traducteur : en Amérique du Sud, la préparation au mariage 

qu’on connait en France n’existe pas] 

 

La pastorale du mariage se met en place dès l’évangélisation et doit avoir 

comme point de départ le kérygme, première annonce, suite à une rencontre 

personnelle et vivante avec Jésus-Christ, par l’action de l’Esprit, le changement 

radical de vie et le sentiment effectif et affectif d’appartenir à 

l’Eglise102.(demander des explications sur cette exigence) 

 

                                                                                                                                               
99 Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la espiritualidad 
matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
100 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements – La pastoral de los sacramentos, 265. 
101 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
102 Cf. Borobio, La pastorale des sacrements – La pastoral de los sacramentos, 273. 



77 
 

C’est pourquoi une catéchèse est nécessaire, sur la doctrine chrétienne du 

mariage, dans laquelle serait inclus un aperçu des fondamentaux, c'est-à-dire 

revenir aux origines où Dieu créateur apparait comme fondation et origine de la 

communauté de vie et d’amour. 

 

De cette manière, un regard selon la Christologie permet d’identifier Jésus 

comme fondement au sein de l’Alliance pascale ; du point de vue de 

l’Ecclésiologie, il peut être approché du sens communautaire de la célébration 

du sacrement ; et aussi selon la Pneumatologie, souffle de l’Esprit, par le lien 

de l’amour et de l’unité103.  

 

7.2 L’importance de la préparation au sacrement 
 

Le temps des fiançailles est considéré comme un moment de découverte 

mutuelle, au cours duquel un approfondissement de l’expérience de foi 

personnelle et interpersonnelle est possible. Elle favorise toutes les dimensions 

humaines et structure la démarche des couples sur l’amour dans tous les lieux 

où il est présent, que ce soit à la maison, durant le travail ou les études entre 

autres. 

 

Cette étape est très délicate, car elle peut être affectée par le mauvais rôle 

donné au corps, quand la pornographie, la prostitution et autres expériences 

humaines ne favorisent pas la maturation d’un amour basé sur la promesse 

mutuelle de s’unir par le sacrement du mariage. 

 

Pour cette raison, un authentique approfondissement de la foi apparait 

nécessaire dans cette étape de fiançailles, qui permette aux fiancés de réfléchir 

à l’avenir104. 

 

                                                 
103 Cf. Missionnaires du Sacré-Cœur. “Introduction : L’importance et la dignité du Sacrement de Mariage - 
Praenotanda: La importancia y la dignidad del Sacramento del Matrimonio” ; In : 
http://www.mscperu.org/liturgia/praenotanda/prenMatrimon.htm. Consulté le 6 juillet 2016. 
104 Vigil, Vivre le Concile - Vivir el Concilio, 50 



78 
 

La préparation au mariage constitue, pour ceux qui se dirigent vers ce 

sacrement chrétien, un moment providentiel et privilégié et un kairós, 

c'est-à-dire un temps durant lequel Dieu interpelle les jeunes et les 

amène au discernement sur leur vocation au mariage et à la vie dans 

laquelle il engage. Ce temps de ‘fréquentation’ s’inscrit dans le contexte 

d’un processus dense d’évangélisation105. 

 

Par conséquent, l'aide des deux familles et de toute la communauté ecclésiale, 

est nécessaire pour que les fiancés, soutenus par la prière, puissent grandir 

dans la foi et découvrent les différents dons reçus de ce sacrement, voir Table 

N°3, afin de pouvoir reconnaître que l'engagement qu'ils envisagent, n’est pas 

quelque chose de superflu ou passager, mais au contraire, qu’il est l'élément 

fondamental qui constitue toute la réalité du mariage qui sera plus tard célébré 

et vécu toute la vie. 

 

La richesse du mariage prend un relief décisif durant cette période de 

fiançailles, dès lors qu’une force particulière s’acquiert dans la formation et la 

maturation de la foi au cours de cette étape ainsi, qu’entre autres, dans 

l’évaluation des programmes, politiques, plans qui s’organisent pour la 

formation des fiancés dans la foi pour favoriser un contexte humain approprié 

pour la préparation des couples au sacrement de mariage et, avant tout, au 

service et l’aide aux autres106. 

 

Pour cela, il est intéressant de noter au moins deux circonstances importantes, 

qu’on ne distingue pas forcément, qui constituent les typologies essentielles de 

la préparation au mariage : la préparation lointaine et la préparation immédiate. 

 

 

 

                                                 
105 López, Préparation au Sacrement de mariage - Preparación al sacramento del matrimonio, N° 2. 
106 Cf. López, Préparation au Sacrement de mariage - Preparación al sacramento del matrimonio, N) 17. 



79 
 

 La préparation lointaine 

 

La préparation lointaine est liée à la volonté constante de formation aux valeurs 

humaines et chrétiennes au sein de la famille, à savoir l’estime de la valeur 

humaine, le renforcement de l’estime de soi, la formation du caractère, la 

maîtrise de soi et la gestion des relations interpersonnelles, ainsi que le temps 

pour former aux valeurs parmi lesquelles il faut remarquer celle de la 

chasteté107. 

 

Il est important de signaler que la chasteté n’est pas liée à l’abstinence de toute 

vie sexuelle mais au contraire, permet la découverte et l’appréciation de nos 

sentiments et de notre corps.  

 

Considérons, par exemple, un couple qui, par accident, maladie ou tout 

simplement pour avoir atteint un âge où physiologiquement le corps ne répond 

plus de la même façon qu’auparavant, mais où l’affection, l’amour et le respect 

l’emportent comme acteurs de la relation. 

 

Vu sous cet angle, la préparation lointaine 

 

comprend la petite enfance, l’enfance et l’adolescence, elle se déroule 

principalement en famille ainsi qu’à l’école et dans les mouvements, 

soutiens précieux de celle-ci. C’est la période pendant laquelle est transmise 

et comme gravée l’estime de toute valeur humaine authentique, à la fois 

dans les relations interpersonnelles et sociales, avec tout ce qu’implique la 

formation du caractère, la maîtrise et l’estime de soi, l’utilisation correcte des 

penchants et le respect pour les personnes de chaque sexe. En particulier 

pour le chrétien, une solide formation spirituelle et catéchétique est en outre 

nécessaire108. 

 

                                                 
107 Cf. Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la 
espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 81. 
108 López, Préparation au Sacrement de mariage - Preparación al sacramento del matrimonio, N° 22. 



80 
 

 La préparation immédiate  

 

La préparation immédiate se place durant le temps de fiançailles et vise à 

affirmer les valeurs propres à une relation d’amitié et de dialogue qui doit 

exister dans le couple. 

 

Par conséquent, elle est une opportunité pour approfondir la foi de l’Eglise, 

préoccupée par le développement complet de l’être humain109. 

 

La préparation immédiate devrait reposer principalement sur une 

catéchèse nourrie par l'écoute de la Parole de Dieu et interprétée à la 

lueur du Magistère de l'Eglise, pour mieux comprendre la foi et en 

témoigner dans la vie courante. Cet enseignement devrait être proposé 

au sein d'une communauté de foi entre familles qui selon leurs charismes 

et fonctions participent et coopèrent - notamment dans le domaine de la 

paroisse - à la formation des jeunes, étendant leur influence à d'autres 

groupes sociaux110. 

 

C’est un moment privilégié pour reconnaître la nécessité de la présence de 

Dieu au milieu du couple et ainsi discerner les aspects de la sexualité qui se 

traduit par le langage du corps, la richesse de la séduction et l'érotisme, comme 

un élément fondamental d'un symbolisme conjugal se référant à une capacité 

d'amour, de don et de fertilité111. 

 

 

POUR LA RÉFLEXION : 
 

1) Lorsqu'il est fait référence à la tradition, cela s’entend comme ces 

enseignements transmis de génération en génération. En ce qui concerne 

                                                 
109 Cf. Aristizabal, Approches de la spiritualité du couple à partir du Concile Vatican II - Aproximaciones a la 
espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 81. 
110 López, Préparation au Sacrement de mariage - Preparación al sacramento del matrimonio, N° 34. 
111 Cf. Azpitarte, Amor, sexualidad y matrimonio, 110. 



81 
 

l'expérience de la spiritualité conjugale, quels référents avez-vous sur ce 

sujet ? Vous souvenez-vous comment la vivaient vos parents, oncles, 

grands-parents ? 

  

2) La façon dont est né le christianisme, d’après la référence d’Aguirre, peut 

maintenant être lue en parallèle avec la façon dont émerge la spiritualité 

conjugale. Pouvez-vous identifier quelle fut votre voie ? Est-ce la même ou 

une autre que celle de votre conjoint ?  

 

3) L'importance d'une pastorale qui accompagne et encourage l'expérience du 

sacrement du mariage est déterminante. Les END témoignent de cela, 

quand des couples sont prêts à servir. Avez-vous déjà rendu quelque 

service ? Quelle que soit votre réponse, quel fut le résultat de cette 

expérience ? 

 

4) On a toujours parlé de l'importance de la préparation au sacrement du 

mariage et l'option, que choisit la plupart, d’effectuer de brèves sessions de 

préparation au mariage est volontiers critiquée. Selon votre expérience, cela 

valait la peine de suivre une telle session ? Quels changements apporteriez-

vous à ce type de préparation ? 

 

5) Avec votre expérience aux END, diriez-vous qu’elles sont une formation 

“post mariage” ? Quelle est la grande différence et la valeur qu’elle pourrait 

avoir vis-à-vis de la préparation au mariage ? 

 



82 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

On raconte que, sur une plage où beaucoup de gens se noyaient chaque 

année, quelqu’un eut l’idée de créer une brigade de premiers secours. La 

nécessité de résoudre ce problème, ajouté à l’enthousiasme initial de l’idée, a 

permis qu’avec l’aide de diverses personnes intéressées par le sujet, le projet a 

pris forme et le nombre de décès a été réduit. 

 

Cependant, avec la sécurité offerte sur cette plage, la confiance des touristes a 

augmenté, jusqu’à la nécessité d’accroître et d’améliorer la proposition, c’est 

pourquoi des abris ont été mis en place pour maintenir les gardes sur 24 

heures. 

 

La démarche eut tant de succès qu’elle a permis de devenir une plage privée, 

autour de laquelle s’est établi un club florissant, où tout fonctionnait si bien que 

progressivement plus personne ne voulu prendre de risque pour lui-même ou 

pour les autres et l’accès à la baignade fut interdit, des avis furent placardés où 

l’on pouvait lire « la baignade est à vos risques et périls ». Cette situation fit que 

les personnes se déplacèrent vers les plages voisines, là où il n’y avait ni avis, 

ni poste de secours, ni surveillants de baignade et ainsi le nombre de morts par 

noyade augmentèrent à nouveau. 

 

Face à ce scénario, d’autres personnes ont pensé qu’il était nécessaire de 

mettre en place une brigade de premiers secours et d’autres enthousiastes 

crurent important de construire des abris pour une surveillance 24h sur 24… 

TABLE 8 
 

DÉFIS POUR UNE SPIRITUALITÉ 
CONJUGALE AUX END 



83 
 

Hélas, ces propositions terminaient toujours de la même façon si bien 

qu’aujourd’hui, la plage est couverte de clubs, toujours meilleurs… mais où nul 

ne peut se baigner ; il faut pour cela se rendre dans des lieux voisins où par 

manque de surveillance des noyades sont toujours déplorées. 

 

Cette histoire peut refléter ce qui s’est succédé dans l’Eglise depuis ses 

origines. Des personnes convaincues, enthousiastes, avec une spiritualité à 

toute épreuve, ont encouragé différents charismes et souvent nous nous 

sommes focalisés sur ceux-ci. Nous sommes invités à ne pas créer de 

nouveaux ‘clubs’ en nous détournant de ce qui vraiment important, le Christ. 

 

8.1 Les défis de l’avenir 
 

“Quiconque met la main à la charrue, puis regarde en arrière, n’est pas fait pour 

le royaume de Dieu.” (Lc 9, 62). Ces paroles de Jésus sont devenues une 

phrase lapidaire et indiscutable pour ceux qui choisissent de suivre Jésus et sa 

cause. Car la tâche qu’il nous confie, à nous qui voulons être ‘ses disciples’, est 

énorme. Il s’agit de comprendre ce qu’il appelle ‘Royaume de Dieu’112. 

 

Par conséquent, accepter librement de se joindre à lui, autrement dit de le 

suivre, implique d’assumer la tâche de mettre en œuvre et déployer ce 

Royaume dans le monde entier, dans toutes les dimensions de la vie et de 

l’histoire humaine, tout particulièrement au début de ce nouveau millénaire. 

 

C’est une mission qui ne nous permet pas de prendre le moindre instant pour 

regarder en arrière ni pour retirer la main de l’ouvrage. Il ne nous est donné que 

le temps de vivre pour continuer cette mission, ce travail d’ouvriers dans la 

Vigne du Seigneur, où “La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu 

nombreux.” (Lc 10, 2). 

 

                                                 
112 Gallo, Mariages : vers le troisième millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 



84 
 

Le sentiment d’un grand nombre est qu’il semble que le matérialisme et 

l’indifférence l’emportent, même parmi ceux qui étaient jusqu’alors considérés 

comme ‟Militants du Christ”113, probablement parce que nous sommes 

concentrés à faire le travail avec nos propres forces, oubliant que cela doit se 

faire avec l’aide de Dieu. Que Dieu agisse par notre intermédiaire et nous ne 

voulons pas que ce soit Lui qui œuvre, au contraire, nous nous démenons en 

efforts énormes qui restent comme de jolis clubs sur des plages dans le besoin. 

 

Nous devons reconnaître qu’un des défis les plus importants que nous devons 

relever, non seulement comme chrétiens mais comme couples unis par le 

sacrement de mariage, c’est de ‘prendre au sérieux’ le suivi des points concrets 

d’effort. 

 

En ce sens, nous devons être conscients qu’il n’y a pas assez de prière 

personnelle ou conjugale. Bien que soient organisés des rencontres, 

conférences, retraites, cours et ateliers où l’on nous parle de l’importance de la 

prière, malgré tout, nous n’apprenons pas à prier comme Jésus nous l’a 

enseigné. Parce que comme dit Luc (Lc 11, 5-13) il convient de demander avec 

insistance l’aide de l’Esprit dans cette prière, de telle façon que Dieu finisse par 

entendre notre supplication.114 

 

Notre temps est celui de très grands défis qui exigent que nous regardions 

toujours de l’avant. La mondialisation, l’économie de libre concurrence sur un 

marché dont l’unique règle est vaincre et obtenir le profit à tout prix, le progrès 

de nouvelles découvertes scientifiques et technologiques qui se développent 

sans cesse, tous sont tellement ambivalents qu’on ne parvient pas à savoir si 

les avantages qu’ils nous procurent l’emportent sur les inconvénients qui nous 

frappent ; tant matériellement que spirituellement, au niveau personnel ou 

communautaire. 

 

                                                 
113 Cf. : Salesman, Militants du Christ - Militantes de Cristo. 
114 Gallo, Mariages : vers le troisième millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. Dans la récitation normale du 
Notre Père, du Je vous salue Marie ou du Rosaire, nous avons répété tant de fois, de manière vide et ennuyeuse, la 
même prière, sans conscience de ce qui était fait ou demandé, que c’en est fatigant et inefficace. 



85 
 

En conséquence, les différentes activités proposées par le mouvement, depuis 

la réunion d’équipe jusqu’aux rencontres internationales, pourraient manquer 

facilement leur objectif, si nous ne veillons pas à rappeler que nous ne faisons 

pas partie d’un club, parce que nos efforts pourraient s’en tenir à un activisme 

stérile et épuisant. 

 

Dans une volonté de “faire pour faire”, nous oublions que nous devons chercher 

à ‘être’ plutôt qu’à ‘faire’, la ‘qualité’ plutôt que la ‘quantité’ de ce que nous 

faisons. Il s’agit de vivre notre mission avec joie et, par là-même, atteindre la 

sainteté, ni plus ni moins. 

 

Nous devons nous rappeler le reproche que Jésus fit à Marthe, obstinée 

à donner satisfaction au Seigneur qui a daigné venir dîner chez elle. Sa 

sœur Marie la laisse seule avec le travail, assise aux pieds de Jésus et 

écoutant sa parole. Jésus pourrait-il être heureux comme invité avec le 

repas soigné qu’on lui préparait, s’il était resté seul pendant ce temps, 

sans lui faire la conversation ni même écouter ses paroles de Maître ? 

C’est pour cette raison qu’il dit à Marthe quand elle demande que sa 

sœur vienne l’aider. “Marthe, Marthe, tu te donnes du souci et tu t’agites 

pour bien des choses. Une seule est nécessaire. Marie a choisi la 

meilleure part, elle ne lui sera pas enlevée.” (Lc 10, 38-42).115 

 

Nous ne pouvons pas oublier, et ceci est un défi, Qu’en suivant Jésus le Christ, 

notre tâche doit être d’annoncer et de faire vivre son Royaume. De toute façon, 

vous ne pouvez admettre ou faire autre chose. Parce que le Christ pourra se 

considérer bien servi si, à la fin, Il nous dit “Très bien, serviteur bon et fidèle… 

entre dans la joie de ton Seigneur.” (Mt 25, 21 et 23), il est indispensable de 

garder la main sur la charrue sans regarder en arrière. 

 

Par conséquent, étant données les difficultés que nous rencontrons 

quotidiennement, comme couples unis par le Sacrement de Mariage, nous 

                                                 
115 Gallo, Mariages : vers le troisième millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 



86 
 

devons relever le défi de vivre notre spiritualité conjugale ‘comme Dieu l’envoie’ 

et pour ce qu’il sera nécessaire de repenser, nous interroger l’un l’autre et 

dialoguer beaucoup à ce sujet. 

 

Déjà en 1962, à la veille du Concile Vatican II, le Père Caffarel n’hésite pas à 

écrire dans un numéro de “L’Anneau d’Or” consacré au thème « Mariage et 

Concile » :  

 

«L'Église ne peut donc pas se contenter de penser aux « laïcs » comme 

s'ils étaient tous des célibataires, vivant isolément ; il lui faut aussi et, en 

un sens, d'abord s'interroger sur les foyers chrétiens, sur la façon dont le 

mariage chrétien est compris et vécu dans la catholicité 

d'aujourd'hui.»116. 

 

Les choses ont-elles véritablement changées un demi-siècle plus tard ? D’où 

vient le fait que la spiritualité conjugale semble le parent pauvre de la spiritualité 

chrétienne ? 

 

Apparemment, pendant des siècles, l’Eglise a eu des difficultés à reconnaître 

dans le mariage une authentique vocation chrétienne, dans le plein sens du 

terme, susceptibles de conduire vers une vraie sainteté ceux qui y répondent. 

 

Et peut-être un des défis les plus importants que devront surmonter les couples 

est celui de démontrer la véritable signification de la sexualité humaine vécue 

au sein d’un couple uni par le sacrement de mariage. A cet égard, il faut 

reconnaître que 

 

le christianisme, religion du corps, car c’est une religion basée sur 

l’incarnation du Verbe de Dieu, ne peut pas mépriser le corps sans se 

renier ; malgré cela, «tout se passe comme si le christianisme avait 

                                                 
116 Père Caffarel, L’Anneau d’Or, N° 106-106 - « Un renouveau du mariage pour un renouveau de l’Église » - Mai-août 
1962, p. 179-180. 



87 
 

intégré plus facilement le corps qui souffre, le corps qui travaille, le corps 

qui célèbre, que le corps qui jouit»117. 

 

Sur ce point, la théologie du corps a été proclamée sans hésiter par saint Jean-

Paul II, de manière non équivoque : “le corps et la sexualité constituent… pour 

le christianisme… une ‘valeur pas assez appréciée’”.118 

 

Il ne suffit pas de rappeler aux chrétiens mariés que le mariage n'est pas 
un « état d’imperfection », il faut encore leur présenter une doctrine 
ascétique et mystique, une « spiritualité » qui soit élaborée non pas à 
partir de la vie monastique, mais à partir de leur état de vie, de ses 
exigences, de ses difficultés, de ses grâces et qui le soit avec leur 
concours.119. 

 

Il reste à montrer à l’humanité que le sacrement de mariage a des modèles de 

saints qui y sont parvenus par le fait même de la perfection de leur vie dans le 

mariage. Ceci est un des legs de saint Jean-Paul II quand il a béatifié le 21 

octobre 2001 les époux Louis et Marie Corsini Beltrame Quattrocchi. 

 

Ils forment le premier couple de chrétiens béatifié dans l'histoire de l'Eglise par 

la sainteté de sa vie conjugale et dont, pour cette raison, la fête est célébrée à 

la date anniversaire de leur mariage, le 25 novembre. Ainsi, il apparait 

clairement que l'on peut être saint, non pas en dépit d'être marié comme on le 

pensait autrefois avec une excessive facilité, mais précisément parce qu’ils l’ont 

été. 

 

Ici se trouve le pari que tentait d’exprimer saint Jean-Paul II à l’Eglise du 21ème 

siècle à travers la célébration de la vocation du corps humain : « En effet, le 

corps, et seulement lui, est capable de rendre visible ce qui est invisible : le 

spirituel et le divin. Il a été créé pour transférer dans la réalité visible du monde 

le mystère caché en Dieu depuis l’éternité et en être ainsi le signe. »120 

                                                 
117 Xavier Lacroix, L’avenir, c’est l’autre, 145. 
118 Jean-Paul II, Audience générale du mercredi 22 octobre 1980, N° 3. 
119 Père Caffarel, L’Anneau d’Or, N° 106-106 - « Un renouveau du mariage pour un renouveau de l’Église » - Mai-août 
1962, 186. 
120 Jean-Paul II, Audience générale du mercredi 20 février 1980, N° 4. 



88 
 

 

Cette vocation du corps est une mission qu’il appartient aux conjoints chrétiens, 

plus qu’à d’autres membres de l'Eglise, de révéler et proclamer. C’est une 

mission dotée d'une immense noblesse et d'une urgence totale dans un monde 

qui considère le corps humain comme un simple matériau utilisable. 

 

En conclusion, vous pouvez voir que 

 

il y a beaucoup de situations d'urgence auxquelles l'esprit du chrétien 

aujourd'hui ne peut rester insensible. Nous ne pouvons pas perdre de 

vue le dénigrement des droits les plus sacrés de la personne, en 

particulier des défavorisés, abandonnés dans les zones défavorisées des 

villes, dans les villages perdus avec la pauvre subsistance du 

‘campesino’ tellement oublié, et jusque dans des camps de réfugiés 

inhumains, ou dans les prisons. A peine prennent-ils même en compte 

les millions d’enfants tués avant de naître “parce qu’ils gênent” sans être 

encore nés; et s’ils viennent à la vie, ils sont condamnés à la faim et à la 

misère dans ce monde dans lequel il ne leur sera pas donné un endroit 

décent pour vivre. 

 

Les nouvelles possibilités de la science, au début du troisième millénaire, 

peuvent être utilisées en faveur de la vie humaine, mais aussi au 

détriment de cette vie et de sa qualité, jusqu’à rendre la planète 

inhabitable par un déséquilibre écologique, œuvre d’une science mal 

exploitée. Ils peuvent donner aux hommes une plus grande longévité et 

une meilleure qualité de vie ; mais en même temps, ils peuvent 

provoquer de nouvelles souffrances personnelles et déréglages sociaux 

qui jusqu’alors n’existaient pas. Gaudium et Spes nous en a déjà avertis : 

toutes les personnes ont la même dignité, être « à l’image et à la 

ressemblance de Dieu ». Tous sont appelés de la même façon à la 

dignité suprême d’être de véritables « enfants de Dieu » (1Jn 3,1), 

comme l’est Jésus-Christ. Lutter, pour que ceci se réalise dans le 



89 
 

troisième millénaire, doit être la première tâche de tout prétendu 

évangélisateur. Militer pour cette cause, c’est se placer du côté de Dieu 

le Père, et de son Fils, Jésus-Christ le Sauveur. Si nous le faisons, 

l’Esprit Saint sera avec nous : pour nous éclairer et pour nous donner les 

forces dont nous avons besoin. 

 

C’est pour cette raison que nous, qui croyons au Christ, nous ne 

pouvons pas rester indifférents devant les problèmes qui rendent 

impossible cette paix, que tous nous désirons, mais que tous nous 

empêchons de tellement de façons. Cette paix que nous voyons 

menacée en permanence par un système établi d’égoïsmes humains en 

conflit, de la superbe des puissants, la rébellion irrationnelle des fous, les 

idéologies inhumaines, les guerres toujours cruelles et parfois 

catastrophiques, le terrorisme lâche, les séquestrations, les attaques à 

main armée, et tant d’insécurité urbaine depuis l’esprit de violence et des 

représailles ou de la vengeance qui s’en suivent.121 

 

Par conséquent, les chrétiens en général et les couples unis par le sacrement 

en particulier, nous sommes envoyés dans le monde pour contribuer à mettre 

en œuvre, aujourd’hui et maintenant, ce Royaume de Dieu, où la vérité 

l’emporte sur le mensonge, la vie s’impose à la mort, la sainteté triomphe sur le 

mal et le péché, la miséricorde et la grâce dominent l’odieux et la vengeance, la 

justice est privilégiée par rapport à l’égoïsme et l’inégalité et où l’amour, comme 

celui que Dieu accorde à chacun de nous, se présente comme annonce de la 

joie éternelle dans le Royaume des Cieux que Jésus nous annonce et nous a 

donné par sa résurrection. 

 

8.2 Le défi d’être couple équipier 
 

Une relation traditionnelle de couple s’établit entre un homme et une femme qui 

se marient. Cependant, il existe aujourd’hui différents styles de couples qui vont 

                                                 
121 Gallo, Mariages : vers le troisième millénaire - Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 



90 
 

depuis ceux qui vivent ensemble sans être mariés, ceux qui ont une relation à 

distance, qui vivent une relation de type virtuelle et jusqu’aux couples issus de 

relations LGTBI (Lesbiennes, Gays, Trans, Bi et Intersexuels). En tout cas, tous 

doivent affronter des défis comme la communication, la gestion de l’argent, le 

plaisir sexuel, le développement professionnel, la détente et les enfants parmi 

bien d’autres. 

 

Cette classification des défis est dictée dans de nombreux cas par 

l’entourage social dans laquelle a préalablement interagit le couple, 

avant de devenir un couple. Ces mêmes raisons pour lesquelles chaque 

couple proteste, manipule, termine une relation ou cherche de l’aide 

auprès de spécialistes sont seulement les déguisements dans lesquels 

se cache la vraie raison des défis d’un couple, qui sont les nécessités 

d’une personne, sont l’origine des difficultés de communication ou 

économiques, sexuelles et autres, au sein des relations du couple.122 

 

La tradition s’est chargée de présenter qu’être couple est un défi auquel il faut 

parvenir. Des phrases comme ‘mieux vaut seul que mal accompagné’ ne 

motivent en rien la construction non seulement d’une spiritualité conjugale, mais 

aussi compliquent celle du Royaume. Pour cela, il est très important de 

dialoguer et de formuler ses réponses en « Pour que » et non « Pour quoi ». 

 

S’interroger à propos du ‘Pour quoi’, c’est se focaliser sur les qualités et 

caractéristiques que nous désirons et espérons pour notre couple, avec l’espoir 

que ces caractéristiques satisfassent nos nécessités, tandis que s’interroger à 

propos du ‘Pour que’ nous conduit à analyser ce que nous allons faire avec cet 

apport de capacités et potentialités spéciales que possède celui qu’on a choisi 

comme conjoint.  

 

Par conséquent, pour que s’accomplisse l’annonce du Royaume et l’établir 

parmi les hommes, il est nécessaire d’affronter un des plus grands défis de 

                                                 
122 Rivero, Le défi d’être couple - El reto de ser pareja. 



91 
 

l’être humain à l’heure actuelle, comme celui de recourir au dialogue. Et dans le 

contexte du couple, les Equipes Notre-Dame ont proposé, dans le cadre de leur 

pédagogie, le devoir de s’assoir. 

 

Ce point concret d’effort est le principal défi que nous devons relever comme 

couple, puisque selon le témoignage des équipiers, c’est le plus difficile à 

remplir et celui que la plupart des couples ont besoin pour mener à bien leur 

mission avec joie. 

 

Le devoir de s'asseoir nous aide à connaître progressivement notre 

conjoint. Il est un temps ensemble, mari et femme, sous le regard du 

Seigneur, pour dialoguer dans la vérité et avec sérénité. Ce moment 

d’expression des sentiments et des points de vue entre époux leur 

permet une meilleure compréhension et entraide. Il leur permet de 

regarder en arrière, d’analyser la vie conjugale et familiale, de faire des 

plans pour l'avenir et de voir quels changements sont nécessaires pour 

atteindre cet idéal qu'ils ont choisi. 

 

Le devoir de s'asseoir évite la routine de la vie conjugale et maintient 

jeunes et vifs amour et mariage. Sa valeur est reconnue par tous les 

couples qui le pratiquent, lesquels découvrent lors de cette réunion des 

raisons de s’aimer davantage. 

 

Il est recommandé de commencer le devoir de s'asseoir avec un moment 

de prière ou de silence pour prendre conscience de la présence de Dieu. 

Le silence approfondit l'attention de l'un sur l'autre, rapproche de Dieu et 

crée une atmosphère naturelle et favorable.123 

 

 

 

                                                 
123 END, Guide, 27. 



92 
 

POUR LA REFLEXION 
 

1) Les END ont un objectif clair, comme celui d’aider à vivre une spiritualité 

conjugale afin d’atteindre la sainteté en couple, « ni plus ni moins » comme 

disait le Père Caffarel. Que comprenez-vous de la sainteté ? Comment as-tu 

contribué à réussir cette proposition dans ton couple ? 

 

2) Bien que de nombreux couples optent pour la séparation ou la vie en union 

libre, pour ne pas « se lier » par le sacrement de mariage, cependant on 

constate que de nombreux couples continuent de se marier à l’Eglise. 

Comment pourriez-vous motiver davantage de couples à oser vivre le 

sacrement ? 

 
3) Un des grands défis pour la spiritualité conjugale est la vie quotidienne dans 

un monde qui préfère les résultats immédiats. Que dirais-tu à ces ménages 

qui croient que la sainteté est réservée à des personnes dévouées à la 

prière et au service du prochain et qui n’a rien à voir avec le sacrement ? 

 

4) L’Eglise témoigne que des couples peuvent atteindre la sainteté par le 

sacrement de mariage. Nous proposons que vous cherchiez un peu plus 

dans leur biographie afin d’avoir une idée plus précise de leur vie. 

 

5) Dans ton expérience d’équipier, quel est le meilleur défi que tu rencontres 

au sein même des END ? 

 



93 
 

 

Bibliographie  

 

 

 Aguirre, Rafael (Ed.). Así empezó el cristianismo. Navarra: Editorial Verbo 

Divino, 2011. 

 

 Aparecida. Documento conclusivo de la V Conferencia General del 

Episcopado Latinoamericano y del Caribe. Bogotá: CELAM, 2007. 

 

 Aristizabal, César. Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir 

del Concilio Vaticano II. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana, 2013. 

 

 Azpitarte, Eduardo. Amor, sexualidad y matrimonio. Buenos Aires: Editorial 

San Benito, 2004. 

 

 Biblia de Jerusalén. Bilbao: Editorial Desclée de Brouwer, 1976. 

 

 Boff, Leonardo. Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres. Argentina: 

Ediciones Lohlé-Lumen. 1996. 

 

 Borobio, Dionisio. La pastoral de los sacramentos. Salamanca: Editorial 

Secretariado Trinitario, 1996. 

 

 Cabestrero, Teófilo. ¿Qué es y qué no es espiritualidad? (artículo en 

Internet). Roma: Misioneros Claretianos; s/f (consulta el 3 de junio de 2016). 

Disponible en : 

http://www.cafaalfonso.com.ar/descargas/que_es_espiritualidad.pdf 

 

 Caffarel, Henri. L’Anneau d’Or. N° 105-106. Paris: Éd. du Feu Nouveau, 

mai-août, 1962. 

 



94 
 

 

 
 

 Caffarel, Henri. Sobre el amor y la gracia. Madrid: Editorial Euramerica, 

1958. 

 Caravias, José Luis. Matrimonio y Familia a la luz de la Biblia. Ecuador: 

Editorial Edicay, sin fecha. 

 

 Catecismo de la Iglesia Católica. Conferencia Episcopal de Colombia. 

Bogotá: Librería Editrice Vaticana, 2005. 

 

 Chardin, Pierre Teilhard de. El fenómeno humano. Madrid: Taurus, 1967. 

 

 Concilio Vaticano II. Constitución Gaudium et spes, en: Documentos del 

Vaticano II. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969. 

 

 Cunningham, Lawrence y Egan, Keith. Espiritualidad cristiana. Temas de la 

tradición. España: Sal Terrae, 2004. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Camino de la vida espiritual en pareja. Bogotá: 

ENS, 2012. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Carta fundacional. Bogotá: ENS, 2001. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. El deber de sentarse. 

http://www.enscolombia.org/index.php?option=com_content&view=article&id

=646:el-deber-de-sentarse&catid=25&Itemid=174. (Consultado el 28 de julio 

de 2016). 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Guía. Bogotá: ENS, 2001. 



95 
 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Padre Henri Caffarel: Destellos de su mensaje. 

Bogotá: ENS, 2001. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Segundo aliento. Lourdes: ENS, 1988. 

 Espeja, Jesús. La espiritualidad cristiana. España: Verbo Divino, 1992. 

 

 Etchebehere, Pablo. El espíritu desde Viktor Frankl. Buenos Aires: Agape 

Libros, 2011. 

 

 Francisco. Amoris laetitia. Exhortación apostólica postsinodal sobre el amor 

en la familia. Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 

 

 Frankl, Viktor. El hombre doliente. Barcelona: Editorial Herder, 2000. 

 

 Gallo, Vicente. Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. En: 

<http://formacionpastoralparalaicos.blogspot.com.co/2010/05/matrimonios-

hacia-el-tercer-milenio-3.html. (Consultado el 6 de julio de 2016). 

 

 Gómez-Ferrer Lozano, Álvaro y Mercedes. La espiritualidad conyugal: 

corazón de los ENS. Sin más datos. 

 

 Iceta, Manuel. Vivir en pareja. Bogotá: ENS, 2002. 

 

 Jiménez, Emiliano. Matrimonio: comunidad de vida y amor. Madrid: 

Caparros Editores, 2005. 



96 
 

 

 Juan Pablo I, Audiencia General, 13 de septiembre de 1978. Disponible en: 

Página web oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>. 

 

 Juan Pablo II. Audiencia general del miércoles 16 de enero de 1980. 

Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 

 

 Juan Pablo II. Audiencia general del miércoles 20 de febrero de 1980. 

Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 

 

 Juan Pablo II. Christifideles Laici. En: 12 trascendentales mensajes 

sociales. Secretariado Nacional de Pastoral Social de Colombia. Bogotá. 

1996. 

 

 Kasper, Walter. Teología del matrimonio cristiano. España: Editorial Sal 

Terrae, 1980. 

 

 Lacroix, Xavier. L’avenir, c’est l’autre. Paris: Du Cerf, 2000. 

 

 Larrabe, José Luis. El matrimonio cristiano en la época actual. Madrid: 

Editorial Stvdivm, 1969. 

 

 López, Alfonso. Preparación al sacramento del matrimonio. Pontificio 

Consejo para la Familia. 13 de Mayo de 1996. Tomado de: Página web 

oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>. 



97 
 

 

 Lumen Gentium, en: Documentos del Concilio Vaticano II. Constituciones, 

Decretos y Declaraciones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969. 

 

 Mahecha, Germán. Aproximación a los rasgos de una espiritualidad 

ecológica. Madrid: Editorial Académica Española, 2012. 

 

 Mahecha, Germán. El Shabat: una estrategia ecológica de Dios, en: 

Theologica Xaveriana. No. 172. Jul-Dic. 2011. p.p. 423 - 448. 

 

 Mahecha, Germán. Teología y educación ambiental: invitación urgente a un 

nuevo dialogo, en: Roczniki Teologiczne. T. LXIII, N° 2. 2016. Universidad 

Juan Pablo II de Dublín (Polonia). p.p. 69 - 93. 

 Miranda, José. Espiritualidad Matrimonial y familiar. Bogotá: Editorial Indo-

American Press Service, 1994. 

 

 Navarrete, Rafael. Para que tu matrimonio dure. Madrid: San Pablo, 1995. 

 

 Navarro, Rosana. El lugar de la espiritualidad en la acción docente del 

teólogo. Bogotá: Facultad de Teología, Pontificia Universidad Javeriana, 

2008. 

 

 Navarro, Rosana. Reflexiones sobre espiritualidad, teología y docencia. 

Bogotá: Facultad de Teología, Pontificia Universidad Javeriana, 2010. 

 

 Platón. Diálogos. Bogotá: Panamericana Editorial, 2011. 

 

 Real Académica Española. “Magisterio”, “Tradición” y “Argumento de 

autoridad”. Diccionario de la Real Académica Española, 

http://buscon.rae.es/drael (consultado el 28 de junio de 2016). 

 

 



98 
 

 

 Rivero, Johnathan. El reto se der pareja. Caracas: Inspirulina, 2016. 

Disponible en: http://www.inspirulina.com/el-reto-de-ser-pareja.html. 

(Consultado el 28 de julio de 2016). 

 

 Royo, Antonio. Los grandes maestros de la vida espiritual. Historia de la 

espiritualidad cristiana. España: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002. 

 

 Ryle, John. Santidad. España: Editorial Peregrino, 2013. 

 

 Salesman, Eliecer. Militantes de Cristo. Quito: San Pablo, 2003. 

 

 San Atanasio, Vida de San Antonio Abad. En: 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0295-

0373,_Athanasius,_Vida_de_San_Antonio_Abad,_ES.pdf. Consulta 

realizada el 4 de febrero de 2016. 

 

 San Francisco de Sales. Introducción a la vida devota. Madrid. España: 

Biblioteca de Autores Cristianos, 2013. 

 

 Sarrias, Cristóbal. Dios y Jesucristo en la literatura actual. España: Editorial 

Popular Cristiana, 1994. P. Sarrias se dedicó asimismo al movimiento de 

Equipos de Nuestra Señora, del que fue consiliario del Equipo Responsable 

Internacional 

 

 Torralba, Francesc. Antropología del cuidar. Madrid: Fundación Mapfre 

Medicina, 1998. 

 

 Vigil José Ma. Vivir el Concilio. Guía para la animación conciliar de la 

comunidad cristiana. Madrid: Ediciones Paulinas, 1985. 

 


