EQUIPES NOTRE-DAME - END

Equipe Responsable Internationale (ERI)

Equipe Satellite: Formation Chrétienne

COURS/L’AUBERGE DE LA LITURGIE



QUELQUES DOCUMENTS DU CONCILE VATICAN Il

ET DU MAGISTERE PONTIFiCAL SUR LA LITURGIE ET L’EUCHARISTIE

CEC ||Catéchisme de I'Eglise Catholique

DC Lettre Apostolique Dominicae Cenae sur le Mystere et le Culte de la Trés
Sainte Eucharistie

DD Lettre Apostolique Dies Domini sur la Sanctification du Dimanche

DV Constitution Dogmatique Dei Verbum sur la Révélation Divine et la Mission de
I'Eglise

EE Lettre Encyclique Ecclesia de Eucharistia sur |’Eucharistie dans son rapport
avec I'Eglise

EM Instruction Eucharisticum Mysterium sur le Culte du Mystere Eucharistique

GE Déclaration Gravissimum Educationis sur 'Education Chrétienne

GS Constitution Pastorale Gaudium et Spes sur L'Eglise dans le Monde de ce
Temps

10 Instruction Inter Oecumenici pour |'exécution de la Constitution Conciliaire sur la
Liturgie

IC Instruction Immensae Caritatis pour faciliter la Communion sacramentelle

ID Instruction Inaestimabile Donum sur quelques normes relatives au culte de la
Tres Sainte Eucharistie

PGMR | Présentation Générale sur le Missel Romain

LI Troisieme Instruction Liturgicae Instaurationes pour |'application exacte de la
Constitution Conciliaire sur la Liturgie

MD Instruction Memoriale Domini sur la facon de distribuer la Communion

MF Lettre Encyclique Mysterium Fidei sur le Culte de la Sainte Eucharistie

MND | Lettre Apostolique Mane Nobiscum Domine pour I’Année de I'Eucharistie

(octobre 2004 a octobre 2005)

RS

:

InstructionRedemptionis Sacramentwur certaines choses a observer et a
eviter a propos de la Tres Sainte Eucharistie

SC

Constitution Dogmatique Sacrosanctum Concilium sur la Sainte Liturgie

SaCo

Instruction Sacramentali Communione sur la faculté de pouvoir administrer la
Sainte Communion sous les deux espéces

:

SM

Lettre Sacerdotium Ministeriale aux Evéques de I'Eglise Catholique sur
certaines questions concernant les Ministres de I'Eucharistie

TAA

Seconde Instruction Tres Abhinc Annos pour |'exacte application de la

Constitution Conciliaire sur la Liturgie




TABLE 1

TABLE 2

TABLE 3

TABLE 4

TABLE 5

TABLE 6

TABLE 7

TABLE 8

SOMMAIRE

INTRODUCTION GENERALE ........ccoivrnnrnnereiiteniiinicncisinnnnnnnes 4
LA NATURE DE LA LITURGIE......ccucttiiiiiiiiiiiiiiiisiinnnnnnnneseeeeeeeennns 7
1.1- Qu’est-ce que 1a lITUrZIE? .ccccvvvvreeeeeees v e, 8
1.2- Qu’est-ce que célébrer le Mystére pascal ?......ccceveeveeeenennnn. 9
1.3- Le Temps HEUrgIQUE.....cueviieeeiiiieeee et 12
LES ACTEURS DE LA LITURGIE............ccceemiiiiiiienieeniee e 18
2.1- Le Christ et I'Eglise: acteurs de la liturgie........ccccevvvvveeeeennns 19
2.2- La participation des fideles a la liturgie.......c.ccccevvvveieeiinnnnee. 22
DIALOGUE ENTRE DIEU ET SON PEUPLE..............cccceenieiniinnienne 26
3.1- La Parole de Dieu dans la liturgie.........ccccceeevviveeeeiincciiieee s 27
3.2- Laréponse de I'Eglise: prier la [iturgie.......cccvvveeeiiviiveeeennnnns 31
3.3- Laréponse de I'Eglise: le chant liturgique.......ccccccuvveeeerennnnee. 32
3.4- Respect des normes liturgiques .........coooveeveecnnrereeeeeeeeneeeen. 36
LA CELEBRATION........c.oeiiiiiiiieeeiie e 41
4.1- Les éléments de la célébration.........cceceevieeniienieeniec e 42
4.2- L'espace de 1a Célebration ......cccccceeeeeieeiiiiiiciiciiiierieeeeeeeeeeen, 44
LA COMMUNICATION DANS LA LITURGIE...........cccccerrieenieennene 47
5.1- Le [angage [itUrgiqUE........ccciiiiiieeiicirirreeeeeeeee e 48
5.2- Les vétements litUrgiQUes ........cooveeuvirrrieereeiieeieeeeee e, 50
5.3- Les objets [iturgiques........cooeevenrrrnreeieeeeieee e 55
“L'INCULTURATION” DE LALITURGIE............ccovieiiinieeieeeiene 65
LA SPIRITUALITE LITURGIQUE...........coooiiiiieieeeieeeie e 70
LA MESSE, PAS A PAS.......ooiiiite ettt ettt 72
8.1- QU’est-Ce qUE 1a MESSE?..cciiiiiiiieeeeiiieeee e e 72
8.2- Les parties de 1a MESSe.....ccuuvviieiiriiiiiee e 74

BIBLIOGRAPHIE .....cccuiiieiiriiniirienniiiiiii e 89



COURS/L’AUBERGE DE LA LITURGIE

INTRODUCTION GENERALE

La formation liturgigue des fideles est un des objectifs permanents du
renouveau liturgique post-conciliaire (Concile Vatican Il), en tant que fondement de
toute vie spirituelle, ce qui suppose non seulement la connaissance mais la pleine
expérience de la vie chrétienne.

En effet, la Constitution Dogmatique Sacrosanctum Concilium (SC) sur la Sainte
Liturgie, promulguée le 4 décembre 1963 par le pape Paul VI, propose un renouveau
liturgique postulé par le Concile Vatican Il et souligne que la formation est une
exigence nécessaire a I'acquisition d’'un esprit nouveau et d’'une pratique célébrante
destinée a alimenter la vie des fideles.

Cette Constitution expose les principes qui doivent conduire la réforme de la
liturgie et ses modalités concretes, examine la nature liturgique de cette réforme, et
surtout insiste, au cours de six de ses articles (n°s 14 a 19), sur la nécessité primordiale
d’offrir une solide formation liturgique au clergé et a tous les fideles.

La formation liturgique n’est donc pas le monopole de quelques privilégiés
(clergé et religieux), mais doit s’étendre a tous les baptisés, afin qu’ils comprennent le
sens de leur foi et mdrissent dans leur engagement de vie chrétienne.

La Déclaration Gravissimum Educationis (GE) sur 'Education chrétienne affirme
que la formation liturgique est une composante fondamentale de la formation d’un

chrétien.!

« Devenus créatures nouvelles, en renaissant de I'eau et de I'Esprit Saint, appelés enfants de
Dieu et I’étant en vérité, tous les chrétiens ont droit a une éducation chrétienne. Celle-ci ne vise
pas seulement a assurer la maturité ci-dessus décrite de la personne humaine, mais
principalement a ce que les baptisés, introduits pas a pas dans la connaissance du mystére du
salut, deviennent chaque jour plus conscients de ce don de la foi qu’ils ont regu, apprennent a
adorer Dieu le Pére en esprit et en vérité (cf. Jn 4, 23) avant tout dans I'action liturgique, soient
transformés de fagcon a mener leur vie personnelle selon I’homme nouveau dans la justice et la

”

sainteté de la vérité (Ep 4, 22- 24)

! Pape Paul VI. Déclaration Gravissimum Educationis, n2 2. Rome, 28 Octobre 1965.



Dans ce contexte, la liturgie enseigne et devient une école de vie pour celui qui
aspire a vivre selon I'expression de Saint Paul: “Je vis, mais ce n’est plus moi, c’est le
Christ qui vit en moi” (Gl 2,20).

Comme le met bien en évidence le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CEC, 1074) :

« La Liturgie est le sommet auquel tend l'actienl@glise, et en méme temps la source d’ou
découle toute sa vigueu?"EIIe est donc le lieu privilégié de la catéchdsePeuple de Dieu.

" La catéchése est intrinsequement reliée a ttadidn liturgique et sacramentelle, car c’est dans
les Sacrements, et surtout dans I'Eucharistie, lgu€hrist Jésus agit en plénitude pour la

transformation des hommes ".

Il est important de rappeler que le pontificat des derniers papes (Jean-Paul I,
Benoit XVI et Francois) révele une sollicitude et un souci constants pour le renouveau
liturgique selon I'orientation donnée par le Concile Vatican Il, en conduisant I'Eglise et
tous les fideles a une compréhension et une participation toujours plus profonde a
I'oeuvre du salut dans la liturgie.

En vérité, la pratique liturgiqgue de ces pontificats met en évidence certaines
lighes fondamentales de la réforme liturgique post-conciliaire, comme la valeur
supréme de la Parole de Dieu, la participation active des fideles, la conscience de
I'unité et de l'universalité de I'Eglise.

Une invitation ardente a promouvoir I'’éducation liturgique des chrétiens a été
faite par Jean-Paul Il et par Benoit XVI lorsqu’ils affirmaient qu’en ce domaine il y avait
beaucoup a faire, autant pour aider les prétres et les fideles a comprendre le sens des
rites et des textes liturgiques, que pour perfectionner la dignité et la beauté des
célébrations et des locaux, et favoriser une “catéchése mystagogique” 3 des
sacrements, comme l'ont toujours souligné les Péres de I'Eglise. Former a la liturgie
signifie faire accepter d’entrer dans le mystere chrétien. La liturgie n’est pas tant une
doctrine a comprendre gu’une source de lumiére et de vie pour l'intelligence et
I’expérience du mystere.

Pour cette raison, ce cours est divisé en 8 (huit) axes thématiques ou il est mis
en évidence que la liturgie n’est pas autre chose que I'Eglise en priere. En célébrant le

culte divin, I'Eglise exprime ce gu’elle est : une, sainte, catholique et apostolique.

?sc10.
*Tout ce que le chrétien doit savoir pour s’insérer dans le mystére de la révélation divine.



Parce qu’elle est le “sacrement de l'unité”, les actions liturgiques appartiennent a tout

le corps de I'Eglise. C’'est pourquoi Jean-Paul Il a reconnu que “dans la liturgie le

Mystere de I'Eglise est véritablement annoncé, savouré et vécu”.

Les axes thématiques de ce cours sont les suivants:

>

YV V V VYV V

>

La nature de la liturgie

Les acteurs de la liturgie

Le dialogue entre Dieu et son peuple
La célébration

La communication dans la liturgie

L’ inculturation de la liturgie

La spiritualité liturgique

La messe pas a pas

Pendant ce cours, nous verrons que la liturgie est la célébration du Mystere

pascal du Christ. C'est autour de ce noyau fondamental de notre foi que nous

célébrons au cours de I'année ou du Temps liturgique, la mémoire du Ressuscité dans

la vie de chacun et de chaque communauté.

Ainsi,

I’Année liturgigue nous propose un chemin spirituel, c’est a dire,

I'expérience de la grace propre a chaque aspect du mystére du Christ, présent et

agissant dans les différentes fétes et dans les différents temps liturgiques. Par ce

moyen, les fideles font I'expérience de se configurer a leur Seigneur, qui leur apprend

avivre “les mémes sentiments que Lui” (cf. Ph 2,5).



TABLE 1 - LA NATURE DE LA LITURGIE

A partir de cette table nous commencerons une petite étude sur la liturgie.
Mais pourquoi étudier la liturgie? Il y a plus de cinquante ans, avec la publication de la
Constitution Dogmatique Sacrosanctum Concilium (SC), on a beaucoup parlé, écrit et
étudié a propos de la liturgie.* Y a-t-il encore quelque chose a apprendre a ce sujet ?
C'est tout simple: le plus nous parlons de la liturgie, le plus nous en devenons
amoureux et le plus nous voulons la connaitre. Plus on connait, plus on aime, et plus
on aime, plus on cherche a servir.

Ce qui offre une bonne raison pour I'étudier. Et c’est notre mission en tant que
chrétiens: SERVIR. Servir le Christ présent dans nos freres et soeurs, et servir I'Eglise,
épouse aimée du Christ.

La liturgie, en tant que célébration du Mystére pascal du Christ et mémoire de
I'histoire de notre salut, est la vie de I'Eglise, c’est-a-dire l'action de [I'Eglise,
communauté de foi réunie en assemblée au nom de Jésus Christ (SC, 26). Mais, selon
le Catéchisme de I'Eglise Catholique, " la Liturgie n’épuise pas tout I’agir ecclésial " (SC 9) :
elle doit étre précédée par I'évangélisation, la foi et la conversion ”. Ce n’est qu’alors qu’elle
pourra produire du fruit dans la vie des fideles, c’est-a-dire la vie nouvelle selon
I'esprit, I'engagement dans la mission de I'Eglise et le service en vue de son unité. (CEC,
1072).

C’est donc par la liturgie que nous voyons et que nous rencontrons le Christ
Ressuscité, seule raison de notre existence. C’'est en elle que I'Esprit Saint de Dieu nous
réunit et nous invite a nous plonger dans le Mystere pascal de Notre Seigneur Jésus
Christ, afin de préter un culte de louange a Dieu le Pére. C'est en elle que nous
trouvons la force nécessaire pour que “nous devenions nous-mémes dans le Christ une
vivante offrande” qui soit agréable au Pére.”

Lorsque nous parlons de la liturgie, nous entendons:

» La messe, ou célébration eucharistique;

* La Constitution Dogmatique Sacrosanctum Concilium (SC), promulguée le 4 décembre 1963 par le pape
Paul VI, est, et sera encore pour longtemps, le premier et le principal document de référence en ce qui
concerne la liturgie.

> Prigre Eucharistique IV.



» La célébration des sacrements (baptéme, confirmation, eucharistie,
pénitence, onction des malades, ordination, mariage);

La célébration des sacramentaux (bénédictions, obséques...);

La célébration de la Parole, ou culte;

La Liturgie des Heures;

YV V V VY

L’Année liturgique.

1.1- Qu’est-ce que la liturgie?

Commengons donc notre étude en réfléchissant au sens du mot liturgie.

L'origine grecque de ce mot est leitourgia, qui servait a décrire quelqu’un qui
rendait un service public (“une oeuvre publique”) ou dirigeait une cérémonie sacrée

(“service de la part de/et en faveur du peuple”).6 Il est ainsi défini par Aldazabel:’

“il vient du grec “leitourgia” qui, a son tour, est composé des mots leitos (populaire,
du peuple) et ergon (action, oeuvre, travail). Il se référait, donc, a partir de son usage
grec, a une action, a un travail, destiné non pas a l'usage privé, mais a celui de la
communauté, aussi bien dans le domaine social que dans le religieux.”

Dans la traduction grecque de I’Ancien Testament, le mot "liturgie" indique le
service religieux réalisé en faveur du peuple et dirigé vers Dieu; une action sacrée, le
service cultuel du Temple. Le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CEC, 1070) affirme

que, dans le Nouveau Testament,

“Le mot ‘ liturgie ‘ est employé pour désigner non seulement la célébration du culte divin (cf. Ac
13, 2; Lc 1, 23), mais aussi I'annonce de I'Evangile (cf. Rm 15, 16 ; Ph 2, 14-17 et 2, 30) et la
charité en acte (cf. Rm 15, 27; 2 Co 9, 12; Ph 2, 25). Dans toutes ces situations, il s’agit du
service de Dieu et des hommes. Dans la célébration liturgique, I'Eglise est servante, a I'image de
son Seigneur, I'unique ‘ Liturgo’ (cf. He 8, 2 et 6), participant a son sacerdoce (culte) prophétique

(annonce) et royal (service de charité) ”.

Nous devons alors penser la liturgie comme étant un “service rendu” a 'autre,
a un frere, a la communauté. C'est une action de tous les baptisés qui glorifient Dieu et
sont sanctifiés par Lui au moyen de la liturgie. C'est I'action de ceux qui savent imiter
leur Seigneur et se présentent comme ceux qui servent, qui aiment, et sont capables

de donner leur vie pour le salut des autres.

6 Quoique le mot “liturgie” ait été utilisé dans I’Antiquité, ce n’est qu’a partir des VIII° et IX siecles que
I'Eglise grecque commenca a I'employer dans le contexte de I'Eucharistie. C’est beaucoup plus tard,
autour du XVI° siecle, qu’il a commencé a étre adopté par I'Eglise Catholique.

7 ALDAZABEL, José. Vocabuldrio Bdsico da Liturgia. S3o Paulo: Ed. Paulinas, 2013, p. 207.



Le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CEC, 1082) affirme que:

“Dans la liturgie de I'Eglise, la bénédiction divine est pleinement révélée et
communiquée : le Pére est reconnu et adoré comme la Source et la Fin de toutes les
bénédictions de la création et du salut; dans Son Verbe, incarné, mort et ressuscité
pour nous, il nous comble de Ses bénédictions, et par Lui il répand en nos cceurs le Don

qui contient tous les dons : I'Esprit Saint. ”.

C’est a partir de la que I'on peut comprendre la double dimension de la liturgie
chrétienne en tant que réponse de foi et d’amour aux bénédictions spirituelles dont le
Pere nous comble (CEC, 1082):

» D’un coté, I'Eglise, unie a son Seigneur et sous l'action du Saint Esprit,
bénit le Pere pour son don ineffable, par I'adoration, la louange et
I'action de graces;

» De l'autre coté, et jusqu’a la consommation du projet de Dieu, I'Eglise
ne cesse d’offrir au Pere |'offrande de ses propres dons et d’'implorer
qu’ll envoie I'Esprit-Saint sur I'offrande, sur I'Eglise elle-méme, sur les
fideles et sur le monde entier, pour que ces bénédictions divines, par la
communion a la mort et a la résurrection du Christ-Prétre, et par le
pouvoir de I'Esprit, produisent des fruits de vie « a la louange et a la
gloire de sa grace ».

Pour réaliser la mission qui nous est confiée, il nous revient d’étre toujours
ouverts a l'action de Dieu, conscients de ce que, par le Baptéme, nous devenons
membres d’'une communauté de foi: I’Eglise. Nous sommes donc invités a vivre
ensemble notre foi, sachant que « la liturgie est le sommet vers lequel tend I’action de
I'Eglise, et en méme temps la source d’ol découle toute sa vertu » (SC, 10)

Ainsi, nous sommes appelés, par le moyen de la liturgie, a offrir un “culte
agréable a Dieu”, en participant intimement au Mystere pascal de Notre Seigneur
Jésus-Christ. Cette participation exige de se compromettre, de connaitre le mystere

célébré et, surtout, de s’y engager.

1.2- Qu’est-ce que célébrer le Mystere pascal?
D’apres le dictionnaire, “célébrer” est dérivé de |'adjectif latin celeber, qui
exprime l'idée d’un lieu fréquenté par une foule nombreuse réunie pour une féte. Et le

verbe “célébrer” a aussi la connotation de “fréquenter”, qui ajoute un aspect joyeux,



rituel et communautaire a l'action. Le substantif “célébration” désigne I'action de
célébrer, d’accomplir, de réaliser solennellement, en particulier les cérémonies du
culte. Il est, par extension, synonyme de “glorifier, louer, exalter, fater” ®

Dans notre vie quotidienne, nous célébrons des fétes de mariage, des
anniversaires, des baptémes, etc. Célébrer a ainsi un aspect festif, rituel et
communautaire. Nous célébrons avec des mots, des actes, des gestes, avec I'esprit et
avec le corps ; bref, avec la vie.

L’acte de célébrer implique quelgues éléments importants:

» Célébrer est un acte public (une réunion de personnes).
» Célébrer suppose qu’il y ait des moments privilégiés.

» Célébrer exige une motivation.

» Célébrer dépend de rites.

» Célébrer demande du temps.

Toutes ces données, a savoir: acte public, moments privilégiés, motivation,
rites, espace et temps, s’appliquent a tous genres de célébration liturgique.

Célébrer le Mystere pascal c’est expérimenter au plus profond de notre étre la
passion, la mort et la résurrection du Christ, c’est nous convaincre chaque fois
davantage, de la proclamation que nous faisons au cours de la célébration de la sainte
messe: “Nous annoncons, Seigneur, ta mort, et nous proclamons ta résurrection”.

Le Christ Réssuscité est présent dans la Liturgie. La Sacrosanctum Concilium
nous assure de sa présence dans son Eglise, surtout dans les actions liturgiques. Nous
ne Le voyons pas, mais nous Le go(tons et le regard de la foi nous le confirme. Et dans
la foi, nous Le voyons, nous communions a Lui; par la foi, nous L’entendons (SC, 7).

Il est essentiel de comprendre que, dans la liturgie de I'Eglise, le Christ exprime
et accomplit son Mystere pascal. Le Catéchisme de I'Eglise Catholique résume ainsi la
compréhension que nous devons avoir de I'oeuvre que réalise le Christ dans la liturgie
(CEC, 1085):

“ Durant sa vie terrestre, Jésus annongait par son enseignement et anticipait par ses
actes son Mystére pascal. Quand son Heure est venue (cf. Jn 13, 1; 17, 1), il vit

I'unique événement de I'histoire qui ne passe pas : Jésus meurt, est enseveli, ressuscite

d’entre les morts et est assis a la droite du Pere " une fois pour toutes " (Rm 6, 10 ; He

¥ CELAM. “Manual de Liturgia I”: A celebragdo do Mistério Pascal - introdugdo a celebragao liturgica.
Sdo Paulo: Paulus, 2004, 22 ed., 2007, p. 63-64.

10



7,27 ;9, 12). C’est un événement réel, advenu dans notre histoire, mais il est unique :
tous les autres événements de I'histoire arrivent une fois, puis ils passent, engloutis
dans le passé. Le Mystere pascal du Christ, par contre, ne peut pas rester seulement
dans le passé, puisque par sa Mort il a détruit la mort, et que tout ce que le Christ est,
et tout ce qu’ll a fait et souffert pour tous les hommes, participe de I'éternité divine et
surplombe ainsi tous les temps et y est rendu présent. L'Evénement de la Croix et de la

Résurrection demeure et attire tout vers la Vie.”.

Dans la liturgie, le Christ est présent en la personne de celui qui, en son nom,
proclame les lectures au sein de I'assemblée. Par lui (ou par elle), c’est le Christ lui-
méme qui parle. Quelle responsabilité! La voix du lecteur devient la voix du Christ.

Dans la liturgie, le Christ est présent en la personne du ministre ordonné “parce
qgue Celui qui, par le ministere du prétre, s’offre aujourd’hui est le méme que Celui qui
jadis s’est offert sur la croix.” L’action est bien celle du prétre, mais I'autorité pour
I’énoncer et I'accomplir ne vient pas de lui, il I'a recue du Christ, afin de devenir un
autre Christ.

Le Christ est présent dans la liturgie par la force des sacrements : selon Saint
Augustin, “quand quelqu’un baptise, c’est le Christ lui-méme qui baptise”. C'est la foi
commune de I'Eglise que lorsque I'on baptise quelqu’un on le plonge dans la mort du
Christ pour le faire ressusciter avec Lui. Le Christ est également présent dans la liturgie
qguand I'Eglise prie et psalmodie. Au cours de la priere de I'Eglise, c’est Lui qui prie Son
Pére en nous et pour nous.

Enfin, Lui, le Ressuscité, est parmi nous, grace a la communauté de I'Eglise
réunie en son nom et a notre témoignage quotidien.

Ainsi, toute célébration liturgique en tant

“qu’ceuvre du Christ prétre et de son Corps qui est I'Eglise, est I'action sacrée par
excellence dont nulle autre action de I'Eglise ne peut atteindre I'efficacité au méme

titre et au méme degré. ” (SC, 7)

Nous pouvons donc conclure que le Mystere pascal de Notre Seigneur Jésus-
Christ est présent sous forme sacramentelle, est vécu et perpétué dans la célébration
de la sainte messe, dans les autres sacrements, dans le vécu de la Parole, et quand
nous prions la Liturgie des Heures. Lors de ces moments, c’est le Christ Lui-méme qui

agit et s’offre pour notre salut.

11



Il n"est “rien” qui puisse remplacer notre participation a la sainte messe, pas
méme nos actes de piété populaire, chapelet, adoration du Saint Sacrement,
neuvaines, chemin de croix, etc., ces moments qui nous aident a contempler le

Mystere pascal du Christ.

1.3. Le Temps liturgique

Le temps fait partie de la vie de I'homme. Il y a un temps pour chaque chose,
comme nous le dit I'Ecriture Sainte.’

L’action liturgique advient aussi dans le temps, c’est ce qu’on appelle le “temps
liturgique”, chargé de signification, car ce n’est pas seulement une suite d’heures, de
jours, de mois.

Le temps, vécu a la lumiere du Mystere pascal du Christ, a une signification
unique dans la vie de ceux qui croient en Lui. La Sacrosanctum Concilium nous affirme
que le Temps liturgique “déploie tout le mystére du Christ pendant le cycle de I'année,
de I'Incarnation et la Nativité jusqu’a I’Ascension, jusqu’au jour de la Pentecoéte, et
jusqu’a I'attente de la bienheureuse espérance et de I'avénement du Seigneur. » (SC,
102)

Comme nous I'explique le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CEC, 1163):

" Notre Mére la sainte Eglise estime qu’il lui appartient de célébrer I'ceuvre salvifique
de son divin Epoux par une commémoration sacrée, a jours fixes, tout au long de
I'année. Chaque semaine, au jour qu’elle a appelé "Jour du Seigneur", elle fait
mémoire de la Résurrection du Seigneur, qu’elle célébre encore une fois par an, en
méme temps que sa bienheureuse Passion, par la grande solennité de Paques. Et elle
déploie tout le Mystére du Christ pendant le cycle de I'année... Tout en célébrant ainsi
les mystéres de la rédemption, elle ouvre aux fideles les richesses des vertus et des
mérites de son Seigneur ; de la sorte, ces mysteres sont en quelque maniere rendus
présents tout au long du temps, les fidéles sont mis en contact avec eux et remplis par

la grace du salut ".
Ainsi, I'année liturgique doit étre comprise et vécue comme un temps de grace,

comme un itinéraire de foi que nous devons parcourir dans la perspective de vivre

|IH

aujourd’hui” de Dieu. Son but est de nous permettre a tous, dans la suite des jours,

| y a un temps pour tout, il y a un temps sous le ciel pour chaque chose ”. Ecl 3,1.

12



des semaines et des années, une plus grande participation aux actes célébrés, en nous
aidant a nous configurer au Christ, Seigneur du Temps et de |'Histoire.

Le temps liturgique ne coincide pas avec I'année civile. Son centre est le
Mystere pascal de Notre Seigneur Jésus-Christ, et c’est autour de ce Mystere que
I'Eglise distribue harmonieusement, selon un ordre historique ou logique, les
principaux évenements de la vie de Notre Seigneur Jésus-Christ, ainsi que les fétes en
honneur de Notre-Dame, des anges et des saints. Il commence quatre semaines avant
Noél et finit le samedi aprés la féte du Christ Roi de I'Univers. |l se compose de deux
grands cycles : le cycle de Noél et le cycle de Paques. Entre ces deux cycles, il y a un
temps de 33 a 34 semaines, qu’on appelle le Temps ordinaire. On |'appelle ainsi, non
pas parce qu’il s’agirait d’'un temps ou il ne se passe rien, mais parce que c’est le temps
pendant lequel I'Eglise est invitée “a continuer I'oeuvre du Christ dans les combats et

les travaux en vue du Royaume”.*°

L’Année Liturgique est organisée de la maniére suivante:

CYCLE DE NOEL

L’AVENT EST LE TEMPS DE LA JOYEUSE ATTENTE.

L’année liturgique commence. L’Avent comprend 4 semaines. Il débute 4 dimanches
avant Noél et finit le 24 décembre. Ce n’est pas un temps de fétes, mais de joie
modeérée et de préparation a la venue de Jésus qui vient nous sauver.

Début: quatre dimanches avant Noél

Fin: le 24 décembre, en fin d’aprés-midi

Spiritualité: Espérance et purification de vie

Enseignement: L’annonce de la venue du Messie

Couleur: Violet

NOEL, TEMPS DE JOIE, CAR UN FILS NOUS EST DONNE.
Noél: 25 décembre. On le commémore dans la joie, parce que c’est la féte de la

Naissance du Sauveur !

% Voir : CNBB. Animacao da vida liturgica no Brasil. Brasilia, Cole¢do Documentos da CNBB n? 43, Sdo
Paulo: Edi¢cGes Paulinas, 1989, n2 132.

13



Début: 25 décembre

Fin: Féte du Baptéme de Jésus

Spiritualité: Foi, joie et accueil

Enseignement: Le Fils de Dieu s‘est fait homme.

Couleur: Blanc

TEMPS ORDINAIRE

TEMPS ORDINAIRE — LE MYSTERE DE LA VIE DU CHRIST PARMI NOUS.

1° PARTIE

Commence apres le baptéme de Jésus et finit le mardi avant le mercredi des Cendres.
Début: Le lundi qui suit le Baptéme de Jésus

Fin: La veille du Mercredi des Cendres

Spiritualité: Espérance et écoute de la Parole

Enseignement: L’annonce du Royaume de Dieu

Couleur: Vert

2° PARTIE

Commence le lundi apreés la Pentecéte et va jusqu’au samedi avant le 1° dimanche de
I’Avent.

Debut: Le lundi apres la Pentecbte

Fin: La veille du 1° Dimanche de I’Avent

Spiritualité: Vivre le Royaume de Dieu

Enseignement: Les chrétiens sont le signe du Royaume

Couleur: Vert

CYCLE DE PAQUES

CAREME — TEMPS DE CONVERSION ET DE PENITENCE
Commence le mercredi des Cendres et finit le mercredi de la Semaine Sainte. C’est un
temps fort de conversion et de pénitence, de jeline, d’‘aumdne et de priere. Ce sont 5

semaines pendant lesquelles nous préparons Pdques.

14



On ne dit pas I'"Alleluia”, on ne chante pas I’Hymne de louange, on ne fleurit pas
I’église, on n’utilise pas un grand nombre d’instruments, etc. C’'est un temps de sacrifice
et de pénitence, non pas de louange.

Début: Mercredi des Cendres

Fin: Mercredi de la Semaine Sainte

Spiritualité: Pénitence et conversion

Enseignement: La miséricorde de Dieu

Couleur: Violet

PAQUES — UNE VIE NOUVELLE EN CHRIST

Commence avec la Céne du Seigneur, le Jeudi Saint. On célébre ce jour-la l'institution de
I’Eucharistie et du Sacerdoce. Le vendredi, on célebre la Passion et la mort de Jésus.
C’est le seul jour de I'année ol I’on ne célébre pas la messe. A quinze heures, une action
liturgique a lieu. Le samedi soir, nous célébrons solennellement la Veillée pascale,
sommet de I'année liturgique.

La féte de Pdques ne se limite pas au dimanche de la Résurrection. Elle s’étend jusqu’a

la Pentecéte.

Pentecote: Est célébrée 50 jours aprés Pdques. Ressuscité au bout de quarante jours,
Jésus retourne au Peére - c’est I’Ascension du Seigneur - et nous envoie le Paraclet.
Début: Le Jeudi Saint (Triduum Pascal)

Fin: A la Pentecote

Spiritualité: Joie du Christ Ressuscité

Enseignement: Résurrection et vie éternelle

Couleur: Blanc

15



JLannée  liturgique

Firgulinies

Plrtnu o
In .thm i
T ol iy  cth i
k |.|.-.m=m$;‘,w}m g}bm.‘;:u"w:

: "

v et

L et it

PAQUES REEE

Souvenons-nous toujours de ce que I'année liturgique a été ainsi structurée par
I'Eglise afin de permettre a I'assemblée de se réunir “le jour du Seigneur” et de féter
dans la joie “le jour que fit le Seigneur”!

Que chaque dimanche, lorsque nous prenons part a la célébration liturgique,
nous sachions faire de notre vie une offrande “d’agréable odeur” au Seigneur, afin
que, chaque dimanche, nous soyons transformés en “hosties vivantes”, et annoncions
la Bonne Nouvelle.

Pour conclure cette Table, récapitulons les principaux éléments d’une
célébration liturgique :

» Assemblée: Elle se compose de baptisés qui se réunissent pour
célébrer.

» Ministres: |l y a des ministres ordonnés — évéques, prétres, diacres -
et des ministres institués - lecteurs et acolytes. Il y a d’autres
ministres qui ne sont ni ordonnés ni institués: les ministres de la
Parole, du Baptéme... ainsi que des ministres chargés de différents

services de la célébration liturgique.

16



» Proclamation de la Parole de Dieu: lecture d’'un texte de la Bible
choisi pour la célébration.

» Parole d’Eglise: explication de la Parole proclamée, homélie, priéres.

» Actions symboliques: rites et symboles moyennant lesquels les
fideles entrent en communion avec Dieu.

» Chant: indispensable a la célébration, le chant exprime I’harmonie
des chrétiens, unis par une méme foi.

» Espace: il s’agit du lieu de la célébration, mais c’est aussi un lieu qui
nous permet d’y renforcer les liens de fraternité, d’y rechercher
ensemble comment obtenir de meilleures conditions de vie, d’y créer
une ambiance de féte.

» Temps: C'est la succession des heures du jour et de la nuit, mais c’est
aussi le moment de la grace de Dieu; c’est-a-dire le temps pendant
lequel Dieu, de toute éternité, met en oeuvre son projet de salut dans
I’histoire humaine.

Nous continuerons notre étude sur la prochaine table, dans laquelle nous

réfléchirons sur les acteurs de la liturgie. A bientot, et bonne réflexion!

Pour réfléchir:

1)
2)

3)

4)

5)
6)

Quel rapport y a-t-il entre la liturgie et le Mystere pascal ?

De quelle maniére la connaissance de I'année liturgique peut-elle nous aider a
vivre notre foi?

Comment pouvons-nous mieux valoriser le Mystére pascal lors des célébrations
dans nos communautés?

La maniere dont nous célébrons la liturgie met-elle en évidence la présence du
Christ ?

En quel sens la présence du Christ « fait-elle la différence » dans la liturgie?
Comment I'expérience du Mystere Pascal est-elle présente dans votre
célébration de la liturgie, et en particulier, de I'Eucharistie, dans votre condition

de couple chrétien?

17



TABLE 2 — LES ACTEURS DE LA LITURGIE

Poursuivons notre chemin liturgique. Nous avons étudié le concept de la
liturgie, I'importance de bien la célébrer et ce que signifie le Temps liturgique;
réfléchissons maintenant sur les célébrants, les acteurs de la célébration.

Comme nous I'avons vu auparavant, nous sommes invités par Dieu le Pére a
nous réunir au nom de son Fils Jésus, sous I'action du Saint-Esprit, pour célébrer le
Mystere pascal. La Trés Sainte Trinité est I'origine, le contenu et le centre de toute la
liturgie chrétienne, comme nous I'enseigne le Catéchisme de I'Eglise catholique (CEC
1110):

« Dans la liturgie de I'Eglise Dieu le Pére est béni et adoré comme la source de toutes
les bénédictions de la création, et du salut, dont Il nous a béni en son Fils, pour nous

donner I’Esprit de I’adoption filiale ».

Ainsi, la liturgie n’est autre que Dieu qui agit dans I'histoire de chague homme
et le Saint-Esprit qui chante, grace a I'Eglise, Corps mystique du Christ, un chant
d’amour au Pére. Nous pouvons dire que la liturgie est la rencontre vivante de Dieu
avec son peuple grace a I’action de I’Eglise.

Il nous faut cependant souligner, comme I'affirme la Sacrosanctum Concilium
(SC), que la liturgie n’épuise pas I'action de I'Eglise. BECKHAUSER montre que I'action
de I'Eglise est plus vaste, et que certaines actions précedent I'action liturgique, tandis
gue d’autres la suivent, mais que dans la liturgie toutes les actions se rencontrent,
puisqu’en elle nous célébrons la Paque du Christ et celle des chrétiens qui la vivent. A
ce propos, il dit:

“La liturgie est précédée par la premiére annonce de |'Evangile, la catéchese et
I’exhortation continue a la conversion permanente et a la persévérance dans le bien.
Aprés elle, il y a I'action de la charité, I'engagement pour ce qui a été célébré, la

marche a la suite du Christ par le témoignage de vie, I'activité de chaque chrétien dans

son état de vie, dans son métier, dans sa mission en tant que citoyen de la

, . 11
communauté sociale”.

Par la liturgie, nous célebrons et nous vivons le mystere de notre salut accompli
en Jésus Christ. Avez-vous remarqué qu’au cours de notre étude nous affirmons

toujours que nous célébrons la liturgie ? Mais qui donc célebre la liturgie?

"' BECKHAUSER, Pére Alberto. Os fundamentos da sagrada Liturgia. Petrdpolis: Ed. Vozes, 2004, p. 107.

18



2.1- Le Christ et I'Eglise: acteurs de la liturgie
La liturgie est " I'action " du " Christ tout entier " (CEC, 1.136). La Sacrosanctum
Concilium affirme que la liturgie est I’action de I'Eglise - définie comme le sacrement
de l'unité - et que ses célébrations appartiennent a tout le corps de I'Eglise, “ c’est-a-
dire le peuple saint réuni et organisé sous I'autorité des évéques ”. Nous pouvons donc dire
que nous tous, en tant que “communauté des baptisés” réunis par la Tres Sainte
Trinité, nous célébrons la liturgie.
Réfléchissons sur notre maniere de célébrer. Pour cela, ayons recours aux
instructions contenues dans la Sacrosanctum Concilium. (SC, 28 e 29):
> “Dans les célébrations liturgiques, chacun, ministre ou fidéle, en s’acquittant
de sa fonction, fera seulement et totalement ce qui lui revient en vertu de la
nature de la chose et des normes liturgiques ”.
> “Méme les servants, les lecteurs, les commentateurs et ceux qui font partie de
la Schola cantorum s’acquittent d’un véritable ministére liturgique. C’est
pourquoi ils exerceront leur fonction avec toute la piété sincére et le bon ordre
qui conviennent a un si grand ministére, et que le peuple de Dieu exige d’eux a
bon droit.
> Aussi faut-il soigneusement leur inculquer I'esprit de la liturgie, selon la

mesure de chacun, et les former a tenir leur role de fagcon exacte et

ordonnée”.

Revenons maintenant a la question initiale: Qui célébre la liturgie? Et ajoutons
guelques autres questions pour élargir notre réflexion. Comment est-elle célébrée?
Quelles fonctions sont-elles exercées pendant la célébration? Quelles en sont les

conclusions?

2403

Ce que I'on peut affirmer c’est qu’“il y a diversité de ministeres, mais il n’y a
qgu’un seul et méme Seigneur” (cf. 1 Cor 12, 4). Toute I'assemblée est “liturgue”,
chacun selon sa fonction. Nous avons ainsi une assemblée et plusieurs ministéres

suscités par le Saint-Esprit en sa faveur.

19



Les fonctions et les offices exercés pendant les célébrations liturgiques, sont
définis selon le ministere exercé. Il y a trois sortes de ministere, qui se présentent tous
comme un service, et non comme un honneur. Ce sont:

a) les ministeres ordonnés;
b) les ministeres institués;

c) les ministeres confiés.

a) Ministéres ordonnés: évéque, prétre et diacre

Ce sont des ministeres normalement exercés par I'évéque ou par le prétre, et
parfois par le diacre, ordonné lui aussi. On les nomme présidents de la célébration. Le
président de la célébration représente le Christ, téte de son Corps, I'Eglise.

En certains cas, la célébration peut étre faite par un diacre. Il est au service de
la Parole de Dieu lors de la proclamation de I'Evangile et au service de I'autel lorsqu’il
accompagne le célébrant principal. Son ministére évoque le Christ qui est venu pour
servir et non pour étre servi. Il peut aussi exercer d’autres fonctions ministérielles.

b) Ministéres institués: les acolytes et les lecteurs

La Présentation Générale du Missel Romain (PGMR), au chapitre Ill, décrit les
fonctions et les ministéres lors de la messe. Parmi les fonctions décrites se trouve celle
de I'acolyte (N° 98),

“L’acolyte est institué pour servir a I'autel et pour aider le prétre et le diacre. C'est a

lui principalement qu’il revient de préparer I'autel et les vases sacrés et, si cela est

nécessaire, de distribuer aux fideles |'Eucharistie dont il est le ministre”.

La PGMR (n2 100) détermine encore qu’en I'absence d’un acolyte institué les
ministres laics peuvent aider le prétre et le diacre dans le service de l'autel, en

ajoutant comment :

“...ils portent la croix, les cierges, |'encensoir, le pain, le vin et |I'eau. lls peuvent méme

étre délégués pour distribuer la communion comme ministres extraordinaires”.

Le lecteur (n° 99) est institué pour faire les lectures de |'Ecriture sainte, a
I’exception de I'Evangile. Il peut aussi proposer les intentions de la priere universelle,

et encore, en I'absence du psalmiste, réciter le psaume entre les lectures.

20



¢) Ministeéres confiés:

Ce sont les ministéres confiés a un membre de la communauté, par un geste
liturgiqgue ou une forme canonique, comme prévu dans les documents de I'épiscopat
de chaque pays, qui traitent de la mission et des ministéres des chrétiens laiques.*?

Nous trouvons encore dans la PGMR I'affirmation suivante (PGMR, 107):

“ Les fonctions liturgiques qui ne sont pas réservées au prétre ou au diacre et dont il
est question ci-dessus (n°. 100-106) peuvent aussi étre confiées, par une bénédiction
liturgique ou une délégation temporaire, a des laics idoines, choisis par le curé ou le

recteur de |'église ”.

Les Ministres extraordinaires de la Sainte Communion sont des laics (hommes
et femmes) idoines qui rendent un service liturgique ou de charité. Leur fonction est
de distribuer la communion pendant la messe ou hors de la messe, aux malades ou
autres personnes ayant une bonne raison de la demander; 'admnistration du viatique;
en l'absence d’un prétre ou d'un diacre, I'exposition du Saint Sacrement pour
I’adoration des fideles (mais, soulignons-le, en aucun cas la bénédiction); ils peuvent
encore diriger des veillées mortuaires. Cependant, toutes ces fonctions ne doivent
étre exercées qu’en cas de besoin, c’est-a-dire quand il n’y a pas de ministres ordonnés
disponibles ou en nombre suffisant.

Lorsque la nécessité de I'Eglise I'exige, soit dans le cas de sérieuse absence de
prétres et de diacres, il peut y avoir des Ministres extraordinaires du Baptéme et des
Assistants laics du Mariage. L'évéque demande pour cela l'avis favorable de la
Conférence des évéques et l'autorisation indispensable du Saint Siege. Cette

autorisation n’est accordée qu’a I'évéque.

Autres fonctions ministérielles et services liturgiques:
Il'y a encore d’autres ministéres qui ne sont pas institués, mais qui peuvent étre
un service liturgique stable ou occasionnel. Ce sont les enfants de choeur, les lecteurs,

les psalmistes, les équipes d’animation liturgique, les chanteurs, les instrumentistes,

2 Au Brésil, voir: CNBB, “Missdao e Ministérios dos Cristdos Leigos e Leigas”, Document n2 62 de la
Conférence nationale des évéques du Brésil, Sdo Paulo, Edi¢cdes Paulinas, 1999. Il s’agit d’une réflection
du magistere de I'Eglise au Brésil, fondamentale pour la compréhension de comment vivre en Eglise a
partir d’'une écclésiologie dont I'origine et la structure viennent du Concile Vatican Il (Document
Conciliaire “Lumen Gentium”).

21



les sacristains, ceux qui font la quéte pendant la messe, ceux qui accueillent les fidéles,
les maitres de cérémonie (PGMR, 105).

Comme nous l'avons vu, il y a une grande diversité de fonctions. Cependant,
elles doivent toutes manifester la joie qui découle de la parfaite communion vécue par

ceux qui ont la foi.

2.2- La participation des fideles dans la liturgie

La premiere réalité visible de la liturgie chrétienne est la communauté réunie,
I'assemblée sainte, le Peuple sacerdotal, réuni au nom de Jésus, qui jouit de la
certitude de sa présence et recoit de Lui le mandat de répéter ses gestes et ses paroles
« en sa mémoire ». Cette assemblée est donc une manifestation privilégiée du Corps
du Christ, et exprime une conviction et une réalité qui nous aident a comprendre la
primauté de I'assemblée dans les célébrations liturgiques.

On rencontre souvent dans I’Ancien Testament des références aux grandes
assemblées du peuple d’Israél, qui écoute la Parole de Dieu, lui adresse sa priere et
célebre les gestes symboliques de I'Alliance. Le peuple se sentait convoqué par le
Seigneur. Dans le Nouveau Testament, la convocation de I'assemblée se fait autour de
Jésus-Christ et s’appelle I'Eglise - le peuple convoqué et rassemblé.

Au long des siécles, “jamais I'Eglise ne manqua de se réunir pour célébrer le Mystére
Pascal”, surtout I’Eucharistie dominicale, le dimanche étant, depuis la premiére
génération, le jour par excellence de la réunion de I'assemblée chrétienne, le jour
pascal (SC, 6).

La motivation n’est pas seulement pédagogique ou sociologique — I'assemblée
liturgique chrétienne “dépasse les affinités humaines, raciales, culturelles et sociales ” (CEC,

1097) - mais surtout théologique (PGMR, 95):
“Dans la célébration de la messe, les fideéles constituent le peuple saint, le peuple

acquis par Dieu et le sacerdoce royal ”.

Le peuple sacerdotal, la communauté des baptisés, se réunit pour célébrer le
mystere de la Nouvelle Alliance en ayant toujours la conviction de la présence,
invisible, mais réelle, de son Seigneur, Jésus-Christ, qui a promis: “la ou deux ou trois
se réunissent en mon nom, je suis au milieu d’eux ” (Mt 18,20). L’assemblée est le lieu

d’élection de la présence du Seigneur.

22



Chaque assemblée liturgique est en méme temps ['‘aboutissement et
I"épiphanie (la manifestation) de toute I'Eglise: “Le peuple de Dieu, qui se rassemble
pour la messe, forme une assemblée organisée et hiérarchique, qui s’exprime par la
diversité des ministéres et des actions ” (PGMR, 91 et 294).

L’assemblée chrétienne est celle qui célebre I'Eucharistie sous la présidence du
ministre, qui la conduit en rendant visible le véritable président, le Christ: “A la messe
ou Ceéne du Seigneur, le peuple de Dieu est convoqué et rassemblé, sous la présidence
du prétre, qui agit en la personne du Christ, pour célébrer le mémorial du Seigneur, ou
sacrifice eucharistique ” (PGMR, 27).

L'assemblée liturgique n’est donc pas un groupe quelconque de personnes
rassemblées pour un but déterminé. Elle est le Peuple de Dieu, “une communauté de
fideles, hiérachiquement constituée, légitimement rassemblée et hautement qualifiée
par une présence particuliere et salutaire du Christ ”.

Le Catéchisme de I'Eglise Catholique souligne, en ses différentes parties, qu’il
s’agit d'une assemblée:

> De saints: “La communion des saints est précisément I'Eglise” (CEC, 946).

» Eucharistique: «parce que I'Eucharistie est célébrée en I'assemblée des
fideles, expression visible de I'Eglise » (CEC, 1329).

» Humaine: «Une société est un ensemble de personnes liées de fagon
organique par un principe d’unité qui dépasse chacune d’elles. Assemblée a
la fois visible et spirituelle, une société perdure dans le temps : elle recueille
le passé et prépare l'avenir. Par elle, chague homme est constitué
" héritier ", recoit des " talents " qui enrichissent son identité et dont il doit
développer les fruits (cf. Lc 19, 16- 19). A juste titre, chacun doit le
dévouement aux communautés dont il fait partie et le respect aux autorités
en charge du bien commun » (CEC, 1880).

» Liturgique: Le mot “Eglise” désigne, dans le langage chrétien, I'assemblée
liturgique, mais aussi la communauté locale, ou méme la communauté
universelle des croyants. Ces trois expressions sont inséparables. “L’Eglise”
est le peuple que Dieu rassemble dans le monde entier. Elle existe dans les

communautés locales et elle se manifeste en tant qu’assemblée liturgique,

23



en particulier eucharistique. Elle vit de la Parole et du Corps du Christ, et
devient ainsi le Corps du Christ.

Nous pouvons conclure, grace a tout ce qu’affirme I'Eglise, que I'asssemblée
liturgique est un « véritable sacrement du salut », du fait d’étre unie a la liturgie elle-
méme, a I'Eglise et au Christ. C'est donc le Peuple de Dieu, qui dans la richesse de sa
diversité, célebre le mémorial de la mort et de la réssurection du Seigneur.

On voit donc que la réunion de l'assemblée liturgique doit avoir un sens
objectif, communautaire et écclésial, et non pas un sens subjectif et personnaliste,
méme s’il est clair que, dans la liturgie, le chrétien ne perd pas son individualité, ses
traits personnels et subjectifs ; ceux-ci, d’ailleurs, doivent étre mis au service de I'acte
célébratif, car dans la liturgie le « moi » psychologique et individuel se fond dans le
« nous » communautaire et liturgique, non seulement au sens physique et « spatial »,
mais au sens spirituel et mystique.

L'assemblée liturgique est donc le peuple rassemblé par Dieu, qui, par la foi,
répond a sa Parole. Elle est différente de tout autre groupe de personnes. Elle réunit
les enfants de Dieu, unis par la méme foi en Jésus-Christ et avec le méme objectif :
servir leurs freres. Elle differe aussi par la maniére dont elle prend part a la
célébration. Elle cherche a s’engager dans la célébration de tout son étre: corps,
esprit et ame, afin de vivre intensément le mystere célébré.

L'assemblée liturgique, tout en nous rendant tous égaux en Christ, exerce des
fonctions différentiées du fait qu’elle est organisée d’'une maniere hiérarchique,

comme nous le voyons :
“C’est pourquoi (ces célébrations) appartiennent au Corps tout entier de I'Eglise, elles
le manifestent et elles I'affectent ; mais elles atteignent chacun de ses membres, de
facon différente, selon la diversité des ordres, des fonctions, et de la participation

effective. ” (SC, 26).

Que notre agir liturgique se déroule en parfaite syntonie avec I'assemblée, en
ayant toujours présentes les paroles de I'Ecriture: “qu’il n’y ait point de division dans le
corps, mais que les membres aient un égal souci les uns des autres ” (I Cor 12,25).

Tout en ayant conscience de notre fonction, que le Seigneur puisse nous aider a

grandir toujours en humilité et en disponibilité pour embrasser la cause de I'Evangile.

24



Que notre amour de la liturgie grandisse de plus en plus et que le service que
nous rendons a Dieu puisse aider nos communautés a vivre de maniére “consciente,
active et fructueuse” le Mystére pascal de Notre Seigneur Jésus-Christ.

Et maintenant, rendez-vous a notre prochaine Table, au cours de laquelle nous

réfléchirons sur le dialogue que Dieu a instauré avec nous, son peuple.

Pour réfléchir:

1- De quelle maniere exergons-nous nos fonctions dans I'Eglise ou dans le
mouvement auquel nous appartenons? Vous considérez-vous un “acteur
liturgique”?

2- Comment pouvons-nous aider notre assemblée liturgique a participer
activement au Mystere célébré ?

3- Avez-vous déja pensé a vous préparer d’'une maniere adéquate a étre un
Ministre extraordinaire de la Communion dans votre paroisse?

4- Votre “agir liturgique” est-il en syntonie avec votre assemblée liturgique,
qui répond par la foi a la Parole de Dieu?

5- En tant que parents chrétiens, comment présentons-nous nos fils/filles
dans la "mystagogie" de leur participation liturgique et aux ministéeres
(institutionnels et extraordinaires) dans auxquels ils/elles pourraient

exercer leur service?

25



TABLE 3 — DIALOGUE ENTRE DIEU ET SON PEUPLE

Au cours de la Table précédente, nous avons réfléchi sur I'importance des
célébrants dans la liturgie. Nous avons compris que nous sommes un peuple en féte, et
gue, poussés par le Saint-Esprit, nous prenons part a la vie de Dieu en Jésus-Christ.
Nous avons vu aussi que I'assemblée chrétienne est un don gratuit de Dieu, parce que
le Christ s’est remis complétement au Pere en se livrant a la mort, et a la mort en croix,
pour nous racheter. Par notre baptéme, nous sommes devenus enfants de Dieu, freres
et soeurs en Jésus Christ, en vertu de quoi nous pouvons nous réunir pour louer et
bénir notre Pére qui est aux cieux. Avez-vous déja songé a I'immense privilege qui est
le notre en tant que chrétiens?

Au cours de cette nouvelle Table nous allons avancer encore un peu. Nous
verrons comment s’établit le dialogue de I'assemblée liturgique. Dialogue ?* mais
oui ! Une réunion implique toujours une interaction, un dialogue. Les uns parlent, les
autres écoutent, et vice-versa. Dieu nous réunit parce qu’ll veut dialoguer avec nous,
nous parler de sa vie, nous dire la Bonne Nouvelle de |'Evangile, connaitre notre vie,
nos joies, nos tristesses, bref, nous écouter.

Comme nous pouvons nous en rendre compte, la parole est un important
moyen de communication entre les étres humains. Elle est d’'une tres grande valeur
dans I'assemblée liturgique. Non pas n’importe quelle parole, mais la Parole de Dieu,
présente dans |'Ecriture. Ainsi que la parole de I'Eglise, présente dans les prieres que
nous adressons a Dieu, les « prieres eucologiques™ ». Nous allons donc étudier

I'importance de la parole dans la Sainte Liturgie.

3 “La nouveauté de la révélation biblique vient du fait que Dieu se fait connaitre dans le dialogue qu’il
désire instaurer avec nous ». In: Exhortation Apostolique Post-Synodale Verbum Domini, de Benoit XVI,
sur la Parole de Dieu dans la Vie et la Mission de I’Eglise, n? 6.

" Eucologie, du grec, euche, euke (priére) et logia (étude, science, traite). Il s’agit donc de I'étude de la
priere, mais aussi de I'ensemble des priéres d’un livre liturgique ou d’une célébration. Les lectures
représentent ce que Dieu veut nous dire, et les textes eucologiques, les priéres que nous faisons a Dieu.
L'eucologie est une richesse caractéristique d’un rite ou d’une famille liturgique. Dans les liturgies
orientales, le livre de priere est appelé Eucologe, et dans les occidentales, Sacramentaire (liber
sacramentorum), Livre de |'autel ou simplement Missel.

Il y a la grande et la petite eucologie. La petite eucologie ce sont les priéres bréves au début de la
messe (collecte), aprés I'offertoire (priere sur les offrandes) et a la fin de la messe (post-communion), la
formule finale de la Priere universelle de la messe et celle des Psaumes dans la Liturgie des Heures. La
grande eucologie est surtout la Priere eucharistique, commengant par la Préface, les bénédictions
solennelles et les priéres consécratoires des sacrements (priere sur I’eau au baptéme, sur les huiles et le
chréme a la messe chrismale, sur ceux qui vont étre ordonnés ou mariés.)

26



Les Directives générales de I’Action évangélisatrice de I'Eglise au Brésil 2011-2015
(DGAE) affirment que le Peuple de Dieu doit étre “clairement éduqué et formé pour approcher
les Ecritures saintes dans leur rapport avec la Tradition vivante de I'Eglise, en y reconnaissant
la Parole de Dieu elle-méme”, afin que I'annonce du salut puisse étre communiquée en tout

temps et en tous lieux de maniére efficace.

3.1- La Parole de Dieu dans la liturgie

La proclamation de la Parole de Dieu demeure d’une importance fondamentale
pour la foi chrétienne. L’écoute attentive de la Parole nous rend possible la rencontre
avec le Christ vivant, Parole éternelle du Pére. Il nous faut toutefois I’accueillir avec
joie, nous laissant envahir par son message d’amour, afin que nous puissions, en
témoignant par notre vie, I'offrir au monde, si dépourvu et si assoiffé de cette Parole,
qui oriente, guide et apaise ceux qui se laissent séduire par elle.

La Sacrosanctum Concilium (SC, 24) affirme que

“Dans la célébration de la liturgie, la Sainte Ecriture a une importance extréme. C'est
d’elle que sont tirés les textes qu’on lit et que I’"homélie explique, ainsi que les
psaumes que I’on chante ; c’est sous son inspiration et sous son impulsion que les
prieres, les oraisons et les hymnes liturgiques ont jailli, et c’est d’elle que les actions et
les symboles regoivent leur signification. Aussi, pour procurer la restauration, le
progres et I'adaptation de la liturgie, il faut promouvoir ce go(t savoureux et vivant de
la Sainte Ecriture dont témoigne la vénérable tradition des rites aussi bien orientaux
gu’occidentaux”.

Toute célébration, qu’il s’agisse de la messe, d’un baptéme, ou de tout autre
sacrement, doit réserver un espace pour la proclamation ou pour la méditation de la
Parole, car cette Parole est d’'une importance fondamentale pour la vie et la mission de
I’Eglise. Ainsi, la liturgie de la Parole occupe une place centrale dans la liturgie,
devenant pour les fideles la premiere et fondamentale école de la foi. Par la liturgie de
la Parole, le dialogue de [I'Alliance que Dieu a établie avec nous se ravive
concretement.

Nous pouvons alors nous rendre compte de I'importance de la Parole de Dieu
dans la célébration. On peut lire dans la Constitution Dogmatique Dei Verbum sur la
Révélation Divine (DV, 21):

“L’Eglise a toujours vénéré les divines Ecritures, comme elle le fait aussi pour le Corps
méme du Seigneur, elle qui ne cesse pas, surtout dans la sainte liturgie, de prendre le

Pain de vie sur la table de la Parole de Dieu et sur celle du Corps du Christ, pour I'offrir

aux fideles. Toujours elle eut et elle a pour régle supréme de sa foi les Ecritures,

27



conjointement avec la sainte Tradition, puisque, inspirées par Dieu et consignées une
fois pour toutes par écrit, elles communiquent immuablement la Parole de Dieu lui-
méme et font résonner dans les paroles des prophétes et des Apotres la voix de I'Esprit
Saint. Il faut donc que toute la prédication ecclésiastique, comme la religion chrétienne
elle-mé&me, soit nourrie et guidée par la Sainte Ecriture. Dans les Saints Livres, en effet,
le Pere qui est aux cieux vient avec tendresse au-devant de ses enfants et entre en
conversation avec eux ; or, la force et la puissance que recéle la Parole de Dieu sont si
grandes qu’elles constituent, pour I'Eglise, son point d’appui et sa vigueur et, pour les
enfants de I'Eglise, la solidité de leur foi, la nourriture de leur &me, la source pure et
permanente de leur vie spirituelle. Des lors, ces mots s’appliquent parfaitement a la
Sainte Ecriture : « Elle est vivante donc et efficace la Parole de Dieu » (He 4, 12), «
qui a le pouvoir d’édifier et de donner I’héritage a tous les sanctifiés ” (Ac. 20,32; cfr. 1

Tess. 2,13).

La Parole de Dieu “est vivante et efficace”. Elle convoque et met en oeuvre la
communauté, I'assemblée. Elle doit étre célébrée, accueillie et vécue par tous et par
chacun, afin qu’elle fasse “briler nos coeurs”, car c’est Dieu Lui-méme qui nous parle
et qui se rend présent parmi nous. C'est ce que nous apprend le Sacrosanctum
Concilium (SC, 33): “Dans la liturgie, Dieu parle a son peuple ; le Christ annonce encore
I’Evangile.”

Comme nous le voyons, non seulement la proclamation de la Parole nous
instruit, mais elle nous révele le mystere de notre salut. La liturgie est ainsi un
dialogue amoureux entre Dieu qui nous parle, et nous qui, en |"écoutant, I'accueillons
en notre coeur, en lui répondant et en acceptant qu’ll se manifeste. A chaque
célébration le Seigneur nous nourrit de sa Parole et nous révele son Mystere, en nous
fortifiant et en nous transformant en « témoins jusqu’aux extrémités de la terre ». La

Présentation Générale du Missel Romain (PGMR, 55) nous dit que:

“La partie principale de la liturgie de la Parole est constituée par les lectures tirées de
la sainte Ecriture, avec les chants qui s’y intercalent. En outre, I'homélie, la profession
de foi et la priere universelle la développent et la concluent. Car dans les lectures, que
I’'homélie explique, Dieu adresse la parole a son peuple, il lui découvre le mystére de la
rédemption et du salut et lui offre une nourriture spirituelle; et le Christ lui-méme est
la, présent par sa parole, au milieu des fidéles. Cette parole divine, le peuple la fait
sienne par le silence et les chants, et il y adhére par la profession de foi; nourri par elle,
il supplie avec la priére universelle pour les besoins de toute |'Eglise et pour le salut du

monde entier ”.

28



Etant donné I'importance de ce moment dans la sainte liturgie, toute notre
attention doit se porter sur la Table de la Parole, ol nous prendrons avec délices le
Pain de la Parole qui nous y est offert. Cette Table a été réintroduite par le Concile
Vatican Il pour y proclamer les lectures, I'Evangile, chanter le psaume, prononcer
I’'homélie et les prieres des fideles.

Les dimanches et les jours de solennités, on proclame normalement deux
lectures. La premiére, tirée de I’Ancien Testament ou, lors de certaines célébrations,
des Actes des Apoétres. Elle a toujours un rapport avec I'Evangile. La deuxiéme lecture,
tirée du Nouveau Testament, présente normalement des extraits significatifs des
lettres apostoliques.

Les lectures prévues ne peuvent jamais étre remplacées par d’autres. Elles sont
lues par des lecteurs qui prétent leur voix a Dieu pour lui permettre de parler. Le
lecteur ne parle pas en son nom ; il nest donc pas suffisant qu’il sache bien lire; il lui
faut proclamer la Parole de Dieu. En conséquence, il faut étre bien préparé pour
exercer ce ministere.

De la I'importance de méditer la Parole de Dieu avant la célébration; de
permettre a cette Parole de pénétrer notre vie, de la conserver en notre coeur, afin
que lors de sa lecture ce ne soient pas des paroles issues d’un texte « froid », mais bien
de la chaleur qui jaillit du plus profond de notre étre, amenant toute I'assemblée a
ressentir ce que ressentaient les disciples d’Emmalis lorsque leurs coeurs
s’enflammaient en écoutant le Christ.

Le Psaume, intercalé entre les lectures, nous emplit d’un véritable esprit de
priere. Lidéal est de le chanter. C’est un texte biblique qui a un rapport intime avec les
lectures bibliques. Il ne peut donc pas étre remplacé par un chant, méme s’il s’agit
d’un chant tres beau qui favorise la méditation.

Le Chant d’Acclamation est un verset, extrait de I'Evangile, par lequel nous
manifestons notre joie d’accueillir le Christ qui va nous parler, tout en nous préparant
a le suivre.

L’Evangile est “le point culminant de la Liturgie de la Parole”. Il est proclamé
par un diacre ou par un prétre, jamais par quelqu’un d’autre, méme trés idoine.

L'Homélie suit. C'est le moment ou le célébrant (président d’assemblée)

rapporte le peuple de Dieu au Mystere célébré. La Parole de Dieu est toujours

29



nouvelle et actuelle. L’homélie nous permet de confronter notre vie au projet que Dieu
nourrit pour nous, et d’adhérer avec une nouvelle ardeur a notre mission d’étre “le sel
et la lumiere” dans la société ou nous vivons.

La Profession de Foi, ou Symbole des ApoOtres, est lI'adhésion libre et
personnelle a la Parole de Dieu qui a été proclamée et que nous avons entendue et
accueillie au plus profond de notre coeur. On |'appelle ainsi parce qu’elle a été
structurée par les apotres et renferme les vérités de la foi essentielles a notre salut.

Nous terminons la Liturgie de la Parole en présentant a Dieu nos besoins par la
Priere universelle, ou Priere des fideles. Nous exercons a ce moment-la notre fonction
sacerdotale. Affermis dans notre foi, nous nous unissons au Christ et nous supplions le
Pére pour I'Eglise, pour les pouvoirs publics, pour ceux qui subissent des difficultés et
pour notre communauté locale, dans la pleine confiance qu’ll nous exaucera.

Apres nous avoir nourris de sa Parole, Dieu poursuit son dialogue avec nous par
la Liturgie eucharistique et par les chants que nous lui offrons. Lors de la derniere
Cene, le Christ a institué le sacerdoce et la Céne Pascale, qui permettent au sacrifice de
la croix d’étre continuellement présent dans I'Eglise, et il a confié a ses disciples la
mission de « faire cela en sa mémoire ». Le Christ, par amour pour nous, offre son
propre Corps et son propre Sang sous les especes du pain et du vin, en tant que
nourriture et boisson, pour nous fortifier sur notre route quotidienne. Y a-t-il plus
grand amour?

Il est donc important que nous prenions part a ce moment dans une attitude de
grand respect et dans un climat de priére, en y participant de maniére consciente, en
pensant et en vivant chacun des mots que nous pronongons, chacun des chants que
nous entonnons, en assumant par des gestes, des paroles et des actions la réponse
que nous faisons a l'invitation du célébrant qui nous dit “Elevons notre coeur” : « Nous
le tournons vers le Seigneur ».

Comme nous I'enseigne le pape Benoit XVI dans I'Exhortation Verbum Domini,
(VD, 52):

“En considérant I'Eglise comme « la demeure de la Parole », on doit avant tout préter

attention a la sainte Liturgie. C’'est vraiment le lieu privilégié ou Dieu nous parle dans

notre vie actuelle, ou il parle aujourd’hui a son peuple qui écoute et qui répond.”

30



3.2- Laréponse de I'Eglise: prier la liturgie

Nous reproduisons ci-dessous une partie de la réflexion du Fr. Patricio Sciadini,
OCD, sur « Prier la liturgie »:**

L’univers de la priére est aussi vaste que les étoiles du ciel ou que le sable de la
mer, dont les grains sont incalculables. Parmi tant de formes de priere, il faut mettre en
évidence la priére liturgique, si significative et si belle, dans laquelle le sentiment, la foi
et I'art se joignent a la sagesse de I'esprit et du coeur pour constituer I'univers spirituel
des gestes et du sacré.

Chaque expression liturgique, chaque mot, chaque geste est un chemin vers la
communion avec Dieu, la rencontre du mystére, I'émerveillement et I'adoration de
I'Invisible qui se rend présent par sa force et son amour.

Celui qui prend part a une célébration liturgique doit étre conduit au sens
mystique de chaque acte, a descendre au plus profond de son sanctuaire intérieur et a
y percevoir que Dieu le sanctifie et le remplit de toute sa force. La liturgie devient ainsi
le sommet, la plus haute manifestation et la source de toute priere; la liturgie nous
conduit a la priere personnelle, qui, elle, débouche dans ['exigence de la priere
liturgique. Il y a des moments ou il nous faut célébrer avec la communauté ce qui se
passe dans notre vie de foi.

Il faut faire une place a la priere qui s’unit a cette réalité liturgique-
communautaire. Ainsi, toute priere doit étre préparée, en particulier lorsqu’il s’agit de
la priére liturgique, comme I’Eucharistie et les autres formes de priere. Tout doit
concourir a ce que notre esprit puisse recevoir une nourriture substantielle pour notre
vie spirituelle.

Les symboles de la "liturgie" parlent par eux-mémes: les parements, les fleurs,
les cierges, les processions, I'encens, sont tous des moyens qui, dans leur silence, nous

parlent trés fort et nous invitent a la communion avec le transcendant. La musique doit

B publi¢ sur le site (http://www.salvemaliturgia.com/2010/06/oracao-liturgica.html), “Salvem a
Liturgia” (« Sauvez la liturgie ») qui, parmi d’autres objectifs, souhaite susciter la fructueuse, “pleine,
consciente et active participation” de tous les baptisés a la Sainte messe, a I'adoration du Saint
Sacrement, a la célébration des sacrements, a I'Office divin, et a toutes les autres cérémonies
liturgiques, comme le propose la Constitution Dogmatique Sacrosanctum Concilium (14). Consulté en
avril 2015.

31



également étre en syntonie avec le mystere liturgique que nous célébrons. Tout ce que
nous faisons est orienté pour que le mystére soit rendu plus compréhensible.

Parmi tant de chemins de "priere" qui nous sont offerts il n’y a pas de doute
que la liturgie est un des plus beaux, le principal, le chemin royal qui, par ses gestes, sa
beauté, son art, et en particulier son dynamisme a nous faire revivre la "mémoire de
Jésus", nous fait pénétrer dans la contemplation faite de silence et d’adoration du
mystére de I'amour. Prier la liturgie c’est ne pas étre de simples spectateurs,
préoccupés de I’esthétique liturgique, mais bien du seul mystére que nous célébrons.

La liturgie est source de méditation, de priére vocale, de contemplation et
d’"extase". Les mystiques ont toujours eu un grand amour pour la liturgie, méme
lorsqu’ils savaient que le mystere de Dieu pourrait les ravir.

Prier la liturgie c’est préparer notre coeur a accueillir avec amour le Seigneur
dans notre vie et célébrer dés maintenant dans notre sanctuaire intérieur la liturgie
qu’un jour nous célébrerons sans fin au ciel.

Apprendre a prier la liturgie c’est marcher a grands pas a la rencontre de Dieu.

Il n’y a pas de véritable sainteté sans un amour passionné pour la liturgie, ni de
priéere profonde sans que les mystéres de la liturgie soient au coeur de notre

contemplation.

3.3- La réponse de I'Eglise: le chant liturgique

Nous reproduisons ci-dessous une synthése du document de la Conférence
Nationale des Evéques du Brésil (CNBB) intitulé “Chant et Musique dans la Liturgie du
Post-Concile Vatican II: Principes théologiques, liturgiques, pastoraux et
esthétiques”, dans le but de souligner I'importance du chant liturgique et de sa
puissance inspiratrice au cours des célébrations, tout en préservant les fondements
solides de la foi et de la piété du Peuple de Dieu.**

Il est important de rappeler que les Conférences épiscopales de chaque pays
offrent habituellement a I'Eglise locale et a tous les fidéles ces orientations pastorales,
et que chacun peut les consulter et les étudier par lui-méme, en parallele avec les

dispositions présentées ici.

4 CNBB. “Principios da Musica Liturgica” In: http://www.cnbb.org.br/comissoes-episcopais-1/liturgia-1.

32



3.3.1- Du point de vue de la théologie, la musique liturgique:

a)

b)

c)

d)

f)

g)

Jaillit de la vie de la communauté de foi.

Reflete nécessairement le Mystére de I'Incarnation du Verbe, et en
conséquence assume les caractéristiques culturelles de la musique de
chaque peuple, nation ou région.

Prend racine dans la longue tradition biblico-liturgique juive et chrétienne.
S’insere dans la dynamique du mémorial propre et originel de la tradition
judéo-chrétienne: le chant, les paroles, les mélodies, les rythmes, la danse,
au service de la mémoire des faits salvifiques, tout un passé significatif qui a
son tour émerge des événements d’aujourd’hui, dans le présent de la
communauté chrétienne, qui prolonge I'expérience de la Meéere du Seigneur
dont on dit qu’elle conservait toutes choses en son coeur.

Détient le rOle pédagogique d’amener la communauté qui célebre a
pénétrer toujours plus profondément dans le Mystére du Christ.

Jaillit de I'action du Saint-Esprit, qui suscite dans I’'assemblée célébrante la
ferveur et la joie pascales, et provoque en celui qui chante une attitude
d’espérance et d’amour face aux réalités vécues, en exprimant I'espérance
d’un nouveau ciel et d’une nouvelle terre.

Exprime la nature et la sacramentalité de I'Eglise, Peuple de Dieu, Corps du
Christ, dans la diversité de ses membres et de ses ministeres, du fait qu’il y

a diversité de dons, mais que I'Esprit est le méme.

3.3.2- Du point de vue de la liturgie, la musique liturgique:

a)

b)

Porte en elle le sceau de la participation communautaire. Elle refléte le droit qui
appartient a chaque chrétien et chaque chrétienne, du fait du sacerdoce
baptismal, de s’exprimer en tant qu’assemblée célébrante, qui loue et remercie,
supplie et s’offre au Pere, par le Christ, avec Lui et en Lui, dans l'unité du Saint-
Esprit.

Manifeste le caractére ministériel de toute I'Eglise, corps du Christ, a la fois une et
diverse, comprenant des membres et des fonctions différentes, bien
gu’organiquement convergentes.

Est une musique rituelle, et comme telle, a un caractere fonctionellement

exigeant, devant s’adapter a la spécificité de chaque moment, ou élément rituel,

33



d)

de chaque genre de célébration, a l'originalité de chaque Temps liturgique, a la
singularité de chaque Féte.

Est au service de la Parole. Elle a pour objectif majeur de souligner la Parole, en lui
prétant sa force d’expression et de motivation. Elle ne pourra donc jamais la ternir
ou en rendre difficile I'audition, la compréhension ou I'assimilation.

Exprime le Mystére pascal du Christ, selon le Temps de I'année liturgique et de ses

fétes.

3.3.3- Du point de vue de la pastorale, la musique liturgique:

a)

b)

Incarne les délicatesses et les soins du Bon Pasteur a I'égard de son
troupeau. Aussi, celui qui exerce un ministere liturgique musical, quel
gu’en soit le genre, s’efforce de s’adapter a la diversité des cadres sociaux
et culturels, aux habitudes de vie et aux contingences du quotidien, aux
possibilités et aux limitations de chaque assemblée. Il lui incombe d’aider,
avec sensibilité et bon sens, au choix, a 'apprentissage et a I'utilisation du
répertoire le plus adéquat, mais aussi de s’occuper convenablement de la
formation liturgique de I'assemblée.

Reflete la solidarité qui caractérise les disciples du Christ dans leurs
rapports avec toute I'lhumanité, car “les joies et les espoirs, les tristesses et
les angoisses des hommes d’aujourd’hui, surtout des pauvres et de tous
ceux qui souffrent, sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les
angoisses des disciples du Christ. Il n’y a rien de vraiment humain qui ne
trouve écho dans leur coeur. ... La communauté chrétienne se sent donc
vraiment solidaire avec le genre humain et toute son histoire”. ( GS 1)

Est le fruit de I'inspiration de celui ou de celle qui vit inséré(e) au milieu du
peuple et au sein de la communauté écclésiale, en profonde syntonie avec
le Mystere du Christ, contemplé, a la lumiere des Ecritures, dans le
guotidien de la vie. Une musique ainsi produite amene l'assemblée a
célébrer, comme Marie aupres d’Elisabeth, l'action transformatrice et
libératrice du Dieu-Pasteur. Signalons a ce propos que le Cantique de Marie

gue l'on chante tous les soirs a I'Office des Vépres et au moment de la

34



communion dans les fétes mariales, constitue la référence majeure pour le

chant de I'Eglise, a laquelle tout auteur, tout compositeur devrait se référer.

3.3.4- Du point de vue de I'esthétique, la musique liturgique:

a)

b)

d)

Participe par tous ses éléments, paroles, mélodie, rythme, harmonie, a la
nature symbolique et sacramentelle de la liturgie chrétienne, célébration du
Mystére du Christ.

Nait de la culture musicale du peuple, a laquelle appartiennent les membres
de I'assemblée célébrante. C'est au sein de cette culture qu’elle cherche,
en priorité, a trouver les genres musicaux qui s’adaptent le mieux a la
variété des temps liturgiques, des fétes ou des divers moments ou éléments
rituels de chaque célébration : tout langage musical est le bienvenu, a
condition gu’il soit I'expression authentique et véritable de I'assemblée.
Donne la priorité au langage poétique. Toute expérience authentique de
priere est avant tout une expérience poétique, et le langage poétique est
ainsi celui qui s’adapte le mieux au caractere symbolique de la liturgie. I
faut donc éviter les textes au caractere explicatif ou didactique, les textes
doctrinaires, catéchétiques, moralisants ou idéologisants, étrangers a
I’expérience proprement célébrative.

Donne la priorité au texte, aux paroles, en mettant tout le reste au service
de la pleine expression de la parole, selon les moments et les éléments de
chaque rite: ce n’est pas la méme chose de mettre en musique un texte
pour le chant d’ouverture, et de mettre en musique un psaume, par
exemple ; de mettre en musique une acclamation de I'Evangile, et un texte
pour la procession des offrandes ou la communion; de mettre en musique
un texte pour une préparation pénitentielle, et I'acclamation angélique du
“Sanctus”; ou encore la priere eucharistique, par rapport a la bénédiction
de I'eau baptismale; ou encore l'invitatoire au début de I'Office Divin; ce
n‘est pas la méme chose de mettre en musique un répertoire pour le
Caréme, et pour la Féte de Noél... Cela va aussi dépendre de I'expérence
liturgico-spirituelle du compositeur ou de |'assemblée pour laquelle il

compose.

35



e) Elle est appelée a arriver a une parfaite symbiose (combinaison vitale) entre
la parole (le texte) et la musique qui I'interprete. Cette symbiose implique
que le texte soit composé de telle maniere que la métrique et la cadence
des vers, aussi bien que I'accentuation des mots, soient bien pris en compte
par la musique, en évitant les désaccords, les divergences et les dissonances
entre le rythme de la musique et la cadence des vers ou les accentuations
des mots.

f) Elle se passe de tensions harmoniques exagérées. La richesse d’expression
du systeme modal du chant grégorien et la grandiosité de la polyphonie
sacrée seront toujours des références pleines d’inspiration pour ceux qui se
consacrent a la liturgie musicale.

g) Elle excelle a rester fidele a la conception originale de I'auteur(e), telle que
I'exprime la partition, sous peine de perdre les richesses originales de son

inspiration et d’appauvrir ainsi la qualité esthétique et la densité spirituelle.

3.4- Respect des normes liturgiques

Le 25 mars 2004, la Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des
Sacrements a publié I'Instruction Redemptionis Sacramentum (RS), qui aborde certains
points a étre observés ou évités lorsqu’il s’agit de la Sainte Eucharistie, dans le but de
mieux appliquer en Eglise les directives liturgiques et d’éviter certains exces
liturgiques.

Selon cette Instruction, la réforme liturgique du Concile a introduit de grands
avantages et des occasions permettant une participation plus consciente, active et
fructueuse des fideles a la liturgie en général et a la Sainte Eucharistie en particulier.
Elle ajoute qu’il ne manque certes pas “d’ombres” ou méme de certaines déviations
dans l'application correcte des normes liturgiques. Et linstruction Redemptionis

Sacramentum (RS,4) conclut:

“Ainsi, on ne peut passer sous silence les abus, méme tres graves, contre la nature de
la Liturgie et des sacrements, et aussi contre la tradition et I'autorité de I'Eglise, qui, a
notre époque, affligent fréquemment les célébrations liturgiques dans tel ou tel milieu
ecclésial. Dans certains lieux, le fait de commettre des abus dans le domaine liturgique
est méme devenu un usage habituel; il est évident que de telles attitudes ne peuvent

étre admises et qu’elles doivent cesser”.

36



Le but de cette Instruction est donc de conduire a ce que nous conformions nos
sentiments aux sentiments du Christ, exprimés par les paroles et les rites de la liturgie.

L’avertissement a propos de I'observance des normes liturgiques est trés clair (RS,5):
“l’observance des normes, qui émanent de l'autorité de I'Eglise, exige la conformité de
I'esprit et de la parole, de I'attitude extérieure et des dispositions intérieures. Il est
évident aussi qu’une observance purement extérieure des normes est contraire a la
nature méme de la sainte Liturgie, voulue par le Christ Seigneur pour rassembler son
Eglise, afin que celle-ci forme avec lui «un seul corps et un seul esprit» C'est pourquoi
I'attitude extérieure doit étre éclairée par la foi et la charité, qui nous unissent au
Christ et les uns aux autres, et suscitent en nous I'amour envers les pauvres et les
affligés. Les paroles et les rites de la Liturgie constituent aussi I'expression fidele, mdrie
au long des siecles, des sentiments du Christ, et ils nous apprennent a avoir les mémes

sentiments que les siens”.

Et pourquoi cette observance des normes liturgiques est-elle nécessaire de nos

jours? La Redemptionis Sacramentum nous répond (RS, 6):

“En effet, de tels abus «contribuent a obscurcir la foi droite et la doctrine catholique
concernant cet admirable Sacrement». lls empéchent aussi «les fideles de revivre en
quelque sorte I'expérience des deux disciples d’Emmals: “leurs yeux s’ouvrirent, et ils
le reconnurent”». En présence de la puissance éternelle de Dieu et de sa divinité ainsi
que du rayonnement de sa bonté, qui sont manifestées d’une maniéere particuliere

dans le Sacrement de I'Eucharistie ”.

L'Instruction Redemptionis Sacramentum avertit que « les exces liturgiques »
les plus fréquents ont leur origine, la plupart du temps, dans une fausse conception de
la liberté liturgique, du fait que I'on rejette presque toujours ce dont on ne comprend
pas le sens plus profond. Ainsi, il faut avoir le soin de ne pas rompre ce lien qui unit les
sacrements au Christ qui les a institués et aux évenements sur lesquels I'Eglise a été
fondée, ce qui n’aurait aucun avantage pour la foi des fideles, mais au contraire
pourrait étre extrémement nuisible a leur foi. (RS, 10).

“En effet, la sainte Liturgie est intimement liée aux principes doctrinaux; aussi, I'usage

de textes et de rites qui ne sont pas approuvés a pour conséquence que le lien

nécessaire entre la lex orandi et la lex credendi s’affaiblit ou vient a manquer ”.
Et I'Instruction Redemptionis Sacramentum (RS, 11) compléte:

“Le Mysteére de I'Eucharistie est trop grand «pour que quelqu’un puisse se permettre
de le traiter a sa guise, en ne respectant ni son caractére sacré, ni sa dimension

universelle». Au contraire, quiconque se comporte de cette maniére, en préférant

37



suivre ses inclinations personnelles, méme s'il s’agit d’un prétre, lese gravement |'unité
substantielle du Rite romain, sur laquelle il faut pourtant veiller sans relache. Des actes
de ce genre ne constituent absolument pas une réponse valable a la faim et a la soif du
Dieu vivant dont le peuple de notre époque fait I'expérience; de méme, ils n’ont rien
de commun avec le zéle pastoral authentique ou le véritable renouveau liturgique,
mais ils ont plut6t pour conséquence de priver les fidéles de leur patrimoine et de leur
héritage. En effet, ces actes arbitraires ne favorisent pas le véritable renouveau, mais
ils lésent gravement le droit authentique des fideles de disposer d’une action
liturgique qui exprime la vie de I'Eglise selon sa tradition et sa discipline. De plus, ils
introduisent des éléments d’altération et de discorde dans la célébration de
I’'Eucharistie elle-méme, alors que cette derniére, par nature et d’une maniere
éminente, a pour but de signifier et de réaliser admirablement la communion de la vie
divine et l'unité du peuple de Dieu. Ces actes provoquent l'incertitude doctrinale, le
doute et le scandale dans le peuple de Dieu, et aussi, presque inévitablement, des
oppositions violentes, qui troublent et attristent profondément de nombreux fidéles,
alors qu’a notre époque la vie chrétienne est souvent particulierement difficile en

raison du climat de «sécularisation»”.

L'Instruction rappelle que tous les fideles chrétiens jouissent du droit de
célébrer une véritable liturgie, en particulier la célébration de la sainte messe, qui soit
telle que I'Eglise I'a voulue et établie, selon ce qu’il en a été prescrit dans les livres
liturgiques et dans les autres lois et normes. Et plus, le peuple catholique a le droit
gu’on célebre pour lui, de forme integre, le saint sacrifice de la messe, selon toute
I’essence du magistére de I'Eglise. Enfin, la communauté catholique a le droit que la
célébration de la Sainte Eucharistie soit réalisée pour elle de telle sorte qu’elle
apparaisse vraiment comme le sacrement de l'unité, en excluant absolument tous les
défauts et les gestes qui puissent représenter des divisions ou des factions dans I'Eglise
(RS,12).

Et pourquoi? Parce que dans la liturgie le Mystere se réalise par la célébration
du rite. Cest ce que nous rappelle la Sacrosanctum Concilium: le Christ est toujours
présent dans son Eglise, et tout spécialement dans ses actions liturgiques (SC, 7). Ainsi,
la structure d’une action liturgique se trouve dans la rencontre entre I'action divine (la

grace) et I'action humaine (la vie). Action divine et action humaine s’intégrent dans le

38



rituel liturgique par une conjonction harmonieuse de prieres, de saluts, de silences, de
chants et de réflexions.”

Il est important de rappeler, a cet égard, qu’au cours de la priere liturgique il
n’y a pas de place pour « d’autres prieres ou dévotions ». En particulier avant le
Concile Vatican ll, il était normal de voir le peuple prier le chapelet, faire le Chemin de
Croix, ou autres pratiques pieuses pendant la messe. Cependant le Concile enseigne

que chaque chose doit avoir son temps et sa place. (SC,13)

" Les « pieux exercices » du peuple chrétien, du moment qu’ils sont conformes aux lois et
aux normes de I'Eglise, sont fortement recommandés, surtout lorsqu’ils se font sur I'ordre
du Siege  apostolique. Les « exercices sacrés » des Eglises particuliéres jouissent aussi
d’une dignité spéciale lorsqu’ils sont célébrés sur recommandation des évéques, selon les
coutumes ou les livres légitimement approuvés. Mais les exercices en question doivent
étre réglés en tenant compte des temps liturgiques et de facon a s’harmoniser avec la
liturgie, a en découler d’une certaine maniére, et a y introduire le peuple parce que, de sa

nature, elle leur est de loin supérieure ".

Il ne s’agit donc pas de mépriser les exercices de piété, mais de les réorienter,
du fait qu’ils font partie de la grande priere de I'Eglise et doivent étre conseillés afin
gue le peuple puisse percevoir que la priere, dans sa profondeur et sa grandeur, ne se
limite pas a un seul acte.

Permettez, 6 Pére, que nous vivions toujours, dans nos assemblées, la Bonne
Nouvelle et que nous soyons toujours dignes d’accomplir notre ministere avec zele,
humilité et engagement. Que, dans nos assemblées, la communication que Dieu
établit avec nous se passe toujours dans un climat de priere, et que nous nous
trouvions toujours en attitude d’écoute attentive. Que, soutenus par la grace de Dieu,
nous embrassions la cause de I'Evangile du Christ pour poursuivre de la sorte son
action salvatrice, en I'imitant et en donnant notre vie pour la transformation du
monde.

Rendez-vous a la prochaine Table, ou nous continuerons a réfléchir sur la

célébration.

> BOGAZ, A. e HANSEN, J. “Reforma litirgica pds-conciliar: renovacgdo e fidelidade”. In: Revista Vida
Pastoral, julho-agosto 2012, ano 53, n? 285, p. 30-37.

39



Pour réfléchir

Le dialogue de Dieu avec son peuple se réalise-t-il de maniere active et
fructueuse au cours de nos assemblées liturgiques ?

Que pouvons-nous faire pour améliorer ce dialogue ?

Que faisons-nous pour donner plus de valeur a la liturgie de la Parole lors de
nos célébrations? En voit-on les effets dans la mission?

Quelle doit étre notre attitude spirituelle lors de la proclamation de la Parole?
Que pouvons-nous faire pour améliorer I'exercice du ministére des lecteurs et
des psalmistes dans notre communauté? Quels résultats avons-nous obtenu?
La musique liturgique exprime le Mystere du Christ et le caractere
sacramentel de I'Eglise. Comment évaluez-vous le sacramental du chant “d’une
seule voix” dans votre paroisse ? S’agit-il d’'une participation active de tout le
peuple, ou bien se limite-il 3 un petit “groupe de chant”?

Comment percevez-vous l'importance et la nécessité de normes liturgiques
dans I'Eglise?

Pouvez-vous identifier certains exces commis pendant les célébrations dans

votre paroisse? Quels sont-ils?

40



TABLE 4 — LA CELEBRATION

La célébration, comme nous I'avons vu dans les Tables précédentes, est partie
intégrante de la vie humaine en général. Les évenements significatifs pour I'expérience
humaine se distinguent habituellement par une célébration (féte). Plusieurs aspects
de la vie individuelle, familiale, sociale et religieuse des hommes et des femmes
appartenant a toutes cultures, religions, milieux et niveaux sociaux sont celébrés.
Toute véritable célébration commence toujours par une convocation et comprend une
réunion. Ceux que certains liens unissent (parents, amis, connaissances) se réunissent
pour célébrer.

Cela n’est pas différent dans le domaine religieux. C'est exactement ce que nous
faisons. Nous aussi nous nous réunissons pour célébrer pleinement notre rencontre
avec Dieu dans l'oeuvre du salut. Dieu, qui s’est révélé au peuple de I'Ancien
Testament, qui a parlé par la bouche des prophétes, se manifeste de maniere
définitive en Jésus Christ. C’est en Lui que le projet de Dieu se réalise définitivement,
et son Mystére pascal est le centre de I'histoire du salut. C'est par I'action du Saint-
Esprit que nous célébrons dans la liturgie les évenements de notre vie qui s’inserent
dans le Mystere pascal du Christ.

Le document de la Conférence Nationale des Evéques du Brésil CNBB) sur

I"

“L’Animation de la Vie Liturgique au Brésil”, qui offre a I'Eglise locale des « Eléments

de Pastorale liturgique », nous apprend que:
“ On célebre toujours dans la liturgie la totalité du Mystere du Christ et de I'Eglise,
dans toutes ses dimensions. La vie se manifeste non seulement dans les moments
forts du culte, mais aussi dans |effort pour atteindre une communion
participative croissante; dans la conscience de sa vocation missionnaire; dans
I'empressement a accueillir I'animation catéchétique de la Parole ; dans I'esprit d’un
vaste dialogue oécuménique et dans la sérieuse, courageuse et prophétique action

. 16
transformatrice du monde. ”

Il est donc évident pour nous qu’au cours de I'assemblée liturgique, comme
nous I'avons étudié dans les Tables précédentes, nous célébrons avec toute notre vie,
dans toutes ses dimensions, ce que nous possédons de plus sacré: notre rencontre

avec le Seigneur de la Vie; et que, pour bien célébrer cette rencontre, la Sainte Mére

16 CNBB. Animagao da vida littrgica no Brasil. Brasilia, Colegdo Documentos da CNBB n? 43, Sdo Paulo:
Edi¢cdes Paulinas, 1989, p. 23.

41



Eglise a organisé dans le Temps liturgique les différents aspects de I'unique Mystére
pascal.

Dans cette table nous avancerons un peu plus a propos de la célébration de la
liturgie. Comment la célébrons-nous? Comment a lieu I'acte célébratif? Qu’est-ce qui
nous frappe dans I'espace célébratif?

Nous contemplerons la liturgie en tant qu’action symbolique, dans son sens le
plus complet. Nous réfléchirons a la beauté de tout I'acte célébratif, depuis
I'assemblée réunie jusqu’a la petite flamme du cierge qui brile et nous renvoie au plus

profond du mystére de Dieu.

4.1- Eléments de la célébration

Il'y a dans la célébration des éléments communs. Le Catéchisme de I'Eglise
Catholique les groupe ainsi: signes et symboles, paroles et actions, chant et musique,
saintes images.

La célébration est le moyen par lequel le Péere, par le Fils et dans I'Esprit,
poursuit I'oeuvre de la Rédemption et du Salut du monde. Dieu se communique avec
nous moyennant des gestes, des paroles et des signes, et finalement, moyennant des
réalités symboliques. Le Catéchisme de [I'Eglise Catholique affirme qu “une
célébration sacramentelle est tissée de signes et de symboles ” (CEC, 1145).

Les signes et les symboles occupent une place trés importante dans la vie des
hommes. C'est par leur truchement que I'étre humain exprime des réalités qu’il ne
serait pas capable d’exprimer ou de communiquer autrement. ALDAZABAL définit

signe et symbole de la maniére suivante:'’
“Le signe est quelque chose que nous voyons et qui nous ameéne a connaitre ce que
nous ne voyons pas, comme, par exemple, dans la fumée, I'existence du feu, dans les
empreintes de pas, le passage d’un animal.”
“Les symboles renferment la réalité de ce qu’ils signifient, ils la rendent présente et

nous mettent en rapport avec elle (I’offre — signe d’amour). Tout symbole est un signe,
mais tout signe n’est pas un symbole.”
Le symbole est, dans la liturgie, le langage par excellence - le langage du

mystére. Le symbole mire toujours au dela de lui-mé&me. “Enfin, le Christ ou I'Eglise ont

v ALDAZABAL, José. Vocabulario Basico da Liturgia, op. cit., p. 358.

42



choisi les signes visibles employés par la liturgie pour signifier les réalités divines
invisibles.” (SC, 33). lls nous invitent a aller au dela de ce que nous pouvons voir,
entendre, sentir et savourer, en favorisant notre communication avec Dieu et en
rendant réel ce qu’ils signifient. Les symboles sont des réalités créées qui “peuvent
devenir le lieu d’expression de I'action de Dieu qui sanctifie les hommes, et de I'action
des hommes qui rendent leur culte a Dieu.” (CEC 1148).

Le Catéchisme de I'Eglise Catolique nous affirme encore que (CIC, 1189):

“La célébration liturgique comporte des signes et des symboles qui se réferent a la
création (lumiere, eau, feu), a la vie humaine (laver, oindre, rompre le pain) et a
I’histoire du salut (les rites de la Pdque). Insérés dans le monde de la foi et assumés par
la force de I’Esprit Saint, ces éléments cosmiques, ces rites humains, ces gestes du

souvenir de Dieu deviennent porteurs de I’action salvatrice et sanctificatrice du Christ.”

Comme nous le voyons, les symboles nous communiquent la vérité ineffable de
Dieu que nous n’arrivons pas a traduire en paroles, parce que le mystere que nous
célébrons doit étre vécu, et non expliqué. Cependant, la catéchése mystagogique des
sacrements, en permettant un retour sur I'expérience vécue, n’exlue pas une certaine
explication des symboles, ainsi que les Péres de I'Eglise nous en ont témoigné.

Sans doute, les actions symboliques sont déja, par elles-mémes, un langage. Au
dela des symboles et des signes, la Parole est un autre élément important dans la
liturgie, parce que Dieu lui-méme nous communique son amour lorsque sa parole est
proclamée au cours de la célébration liturgique. La Sacrosanctum Concilium nous
affirme que le Christ est présent "dans sa parole, car c’est lui qui parle tandis qu’on lit
dans I’Eglise les Saintes Ecritures " (SC, 7).

La parole est toujours une initiative gratuite de Dieu, a laquelle 'homme
répond par la foi. A ce propos, le C.E.C. nous avertit qu’“il faut que la Parole de Dieu et
la réponse de foi accompagnent et vivifient ces actions, pour que la semence du
Royaume porte son fruit dans la bonne terre. (CEC, 1153).”

Finalement, les paroles et les actions liturgigues sont inséparables et
constituent les sacrements, moyennant lesquels le Saint-Esprit “réalise aussi les
“merveilles " de Dieu annoncées par la Parole : il rend présent et communique I'ceuvre

s

du Pére accomplie par le Fils Bien-aimé." (CEC, 1155).

43



Portons maintenant notre réflexion sur le chant et la musique en tant
gu’éléments constitutifs, eux aussi, de I'action célébratrice. A ce sujet, le Catéchisme

nous dit (CEC, 1157):

“Le chant et la musique remplissent leur fonction de signes d’une maniere d’autant plus
significative qu’ils sont " en connexion plus étroite avec I'action liturgique " (SC 112),
selon trois critéres principaux: la beauté expressive de la priére, la participation
unanime de I'assemblée aux moments prévus et le caractére solennel de la célébration.

Ils participent ainsi a la finalité des paroles et des actions liturgiques : la gloire de Dieu

et la sanctification des fidéles ”.

La musique insérée dans I'espace liturgique nous aide a pénétrer le mystere
célébré; a ce propos, la Présentation Générale sur la Liturgie des heures (PGLH, 270)
nous dit: “le chant ne peut donc étre tenu pour un ornement surajouté comme du
dehors de la priére ; bien plutét il jaillit des profondeurs de I'dme qui prie et qui loue
Dieu !”

Au moyen de la musique, nous nous sentons accueillis par Dieu, et cela nous
permet de faire ce que nous demande le Psaume 149,1: “Chantez au Seigneur un
cantique nouveau, que résonne sa louange dans I'assemblée des fidéles”

Finalement, le Catéchisme nous présente les saintes images qui, associées a la

méditation de la Parole de Dieu et au chant, réveillent et nourissent notre foi dans le

mystere du Christ.

“A travers l'icbne du Christ et de ses ceuvres de salut, c’est Lui que nous adorons. A
travers les saintes images de la sainte Mére de Dieu, des anges et des saints, nous

vénérons les personnes quiy sont représentées” (CEC, 1192).

4.2- L’espace de la célébration

L'espace de la célébration est aussi une réalité symbolique qui nous aide a
percevoir la présence amoureuse de Dieu dans la célébration de la liturgie divine.
L’espace de la célébration en lui-méme doit nous communiquer cette présence et nous
inviter au recueillement et a la priére.

Les emplacements les plus importants de la célébration liturgique sont: I'autel,

la table de la Parole et le siege du prétre.

44



L'autel est le centre de I'église, le lieu du sacrifice et la table sur laquelle nous
sommes invités a prendre part au banquet pascal. La Présentation Générale du Missel

Romain affirme que:

"L’autel, ol le sacrifice de la croix est rendu présent sous les signes sacramentels, est
aussi la table du Seigneur a laquelle, dans la messe, le peuple de Dieu est invité a
participer; il est aussi le centre de I'action de grdce qui s’accomplit pleinement par

I’Eucharistie.”" (PGMR, 296).

La table de la Parole (I'ambon) est le lieu approprié pour la proclamation de la
Parole de Dieu, qui évoque la présence vivante du Seigneur parlant a son peuple.

Le siége du prétre symbolise sa fonction de président de I'assemblée et de
guide de la priere. Comme nous lisons dans la Nouvelle Préparation générale du Missel
romain (PGMR, 310):

"Le siege du prétre célébrant doit étre le signe de la fonction de celui qui préside
I’'assemblée et dirige sa priere ".

En d’autres termes, comme nous l'avons déja dit, le siége présidentiel mis en
évidence évoque la présence invisible du Christ, qui préside la liturgie en la personne
du ministre.

L'autre lieu, noble et sacré, de I'église est le tabernacle, ol repose la réserve du
Saint Sacrement de l'autel, lieu qui permet I'adoration du Seigneur, qui y est
réellement présent (CEC 1182-1184).

Il est aussi des signes importants, tels que la croix et les saintes images, qui nous
aident a fixer en notre mémoire les mystéres sacrés, et puis a les vivre. Et encore les
livres liturgiques, les vases sacrés, les ornements, les objets sacrés, la lumiére, les
fleurs...

Mais tout cela sera étudié au cours de notre prochaine Table, lorsque nous
examinerons le processus de communication de la liturgie.

Que les progrés que nous faisons dans I'apprentissage de la liturgie nous aident a
bien la célébrer et a bien la vivre, et nous conduisent a entrer dans une attitude de
priére qui nous unisse encore davantage au mystere du Christ et a son dialogue filial
avec le Pére. Que le Seigneur nous donne d’étre de plus en plus conscients de ce que
la liturgie est a la fois I'action de Dieu et de ’homme, une priere qui tient son origine
du Saint-Esprit et de nous-mémes, entiérement tournée vers le Pere, en union avec le

Fils de Dieu fait homme.

45



Pour réfléchir:

1-

Nos célébrations liturgiques favorisent-elles notre participation au Mystéere
Pascal de Notre Seigneur Jésus-Christ? Comment?

Avez-vous déja cherché a connaitre le nom correct et la fonction exacte des
signes et des symboles utilisés au cours de nos célébrations liturgiques?

Dans votre paroisse, |'espace destiné a la célébration est-il bien entretenu?
Transparait-il réllement la présence de Dieu et nous invite-t-il au recueillement
et ala priere ?

Comment jugez-vous le style de la construction, la disposition de 'autel, des
bancs ou des sieges dans votre paroisse? Est-elle le signe d’'une communauté
de freres et de soeurs qui se réunissent autour du Christ pour célébrer son

oeuvre de salut?

46



TABLE 5 - LA COMMUNICATION DANS LA LITURGIE

Cette Table nous permettra de revenir aux Tables précédentes et de nous
rappeler tout ce que nous avons étudié, mais I'accent y sera mis sur le processus de
communication dans la liturgie sacrée.

Si nous admettons que la liturgie “est la source et le sommet de la vie
chrétienne,” et gu’elle doit étre vécue par tous d’'une maniére “consciente, active et
fructueuse”, il nous faut vraiment la comprendre comme étant un processus de
communication dont I'efficacité nous meéne a la rencontre du Christ. (SC, 10 et 11).

La liturgie qui ne nous communique pas la beauté de I'amour de Dieu ne nous
transforme pas et ne nous rend pas aptes au témoignage prophétique que nous avons
a donner au monde. Il nous est donc nécessaire de vivre cette rencontre en sachant
qui nous rencontrons, pourquoi nous le rencontrons, comment nous le rencontrons et
ou nous le rencontrons. Pour cela, il ne suffit pas que nous le rencontrions sur le plan
intellectuel ; il faut que le Saint-Esprit agisse en notre faveur pour que notre rencontre
soit un moment intense et produise des fruits.

Comme nous I'avons déja dit, la liturgie est le dialogue amoureux de Dieu avec
son peuple par I'entremise de Jésus-Christ.

La liturgie est en elle-méme communication. Elle est I'art de la rencontre avec
le Pere, par le Fils, dans le Saint-Esprit, dans la communauté Eglise. Dans ce processus
de communication, le Christ est I'émetteur — “Celui-ci est mon Fils bien-aimé, écoutez-
le”, nous dit le Pere; il est le récepteur de la communication de Dieu avec I’'humanité,
et de celle-ci avec Dieu - “Nul ne vient au Pére que par moi” (Jn 14,6) , nous dit-il. Il est
aussi le canal, car il se présente lui-méme ainsi: “Je suis le chemin”; et complete : “la
vérité et la vie ” (Jn 14,6).

Dans la liturgie, la communication doit favoriser la communion par la
participation au Mystere pascal. Dans la Table précédente, nous avons affirmé qu’ “Une
célébration sacramentelle est tissée de signes et de symboles” (CEC, 1145), et que le
langage de la liturgie, un symbole en soi, inclut aussi d’autres symboles et actions

symboliques.

47



La communication s’effectue dans la liturgie par différents codes : des gestes et
des postures (marcher, s’incliner, manger, boire, parler, asperger, se lever,
s’agenouiller), des signes (le pain, le vin, le calice, I'eau, le feu, le livre, les vétements,
I'autel, le crucifix), et par les éléments du milieu (I'art et I'architecture, la couleur et la
texture, la lumiére et 'ombre, le son et le silence).

Tout est important dans la liturgie quand il s’agit de communication. |l faut que
ce que nous faisons, ce que nous pensons, ce que nous sentons nous portent a une
véritable communication avec Dieu. Pourquoi est-ce que je fais cela? Qu’est-ce que
cela m’apporte? Comment est-ce que je le vis ?

En toute chose, il nous faut nous configurer au Christ et dépasser la différence
entre la facon d’agir du Christ et la n6tre, entre sa vie et notre vie, entre son sacrifice
d’adoration et le nétre, en sorte qu’il n’existe qu’une seule facon d’agir, la sienne, qui
soit en méme temps la notre. Nous pourrons ainsi affirmer avec Saint Paul:

“Je suis crucifié avec le Christ: ce n’est plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit en moi”

(Gl 2,20).

5.1- Le langage liturgique.

L’expression corporelle est importante dans la liturgie. Elle doit nous aider a
manifester la beauté et le mystére qu’elle renferme. Tout le corps parle. Il est
important de soigner notre posture: de regarder les personnes et de créer avec elles
un lien. Le regard doit étre serein, accueillant, assuré, joyeux, confiant. La posture
doit étre droite, ferme. Le visage doit étre expressif. Il doit y avoir une syntonie entre
la parole, le sentiment et I'expression faciale. Les gestes parlent souvent plus fort que
les paroles. Nous devons comprendre ce que nous faisons afin d’en valoriser la
signification. Il est important qu’il y ait une unité quand il s’agit des gestes de
I'assemblée, ce qui exige de nous un détachement, un dépassement de nos golts
personnels.

Avez-vous remarqué que c’est tout notre corps qui est engagé dans la
célébration ? Voyons le signification de chacun de nos gestes:

» Incliner la téte: devant l'autel et le célébrant, pendant la célébration, en

signe de respect et de révérence; en entendant les noms de Jésus, de Marie

et du Saint du jour; pour recevoir la bénédiction.

48



Lever les yeux : Jésus, lors des moments solennels, levait les yeux au ciel,
exprimant ainsi sa communion intime avec le Pére. 'homme est appelé a
contempler Dieu face a face, et la liturgie est un avant-go(t de la
contemplation.

Baiser ou accolade: signe de révérence, de communion, d’amour.
Expression d’affection envers le Christ présent a l'autel, I'Evangile, la
personne du chrétien, les symboles liturgiques.

Silence: de grande valeur dans la priére. |l nous aide a nous concentrer afin
d’approfondir les mysteres de la foi : “Le Seigneur parle dans le silence du
coeur”.

Génuflexion: acte d’adoration devant le Saint Sacrement et la Croix ; lors
de I'adoration de la Sainte Croix.

Prostration: les orientaux se prostraient pour prier, le visage a terre ; Jésus
I'a fait au Jardin des Oliviers. C'est aujourd’hui 'attitude de celui qui se
consacre a Dieu, comme lors de l'ordination sacerdotale. Cela signifie
mourir pour le monde et renaitre pour Dieu, recevoir une nouvelle vie et
une nouvelle mission.

Se lever, se tenir debout: promptitude, réponse, disposition a I'action.
C’est la position du ressuscité.

Etre assis: accueil et méditation.

S’agenouiller: respect, humilité, repentir, adoration.

Signe de croix: c’est une profession de foi baptismale, trinitaire, une
identification au Christ Crucifié.

Se frapper la poitrine: signe de repentir et désir de conversion. Se fait lors
de la préparation pénitentielle, au début de la messe.

Triple signe de croix: le signe de croix sur la téte rappelle que I'Evangile
doit étre compris, étudié, connu; sur les levres, que I'Evangile doit étre
proclamé, annoncé (mission de tout chrétien); sur la poitrine, a la hauteur
du coeur, que I'Evangile doit surtout étre vécu, préché et manifesté par
tous ceux qui croient que le Christ est ressuscité.

Les mains levées: attitude de celui qui prie. Attitude qui signifie la

supplication, la remise a Dieu.

49



» Les mains jointes: signifient le recueillement intérieur, la foi, la
supplication, la confiance, la remise de sa vie. C'est une attitude de piété.

» Les mains unies: recueillement, dévotion, priere .

» Se donner les mains: salutation fraternelle, unité, engagement sacré.

» Procession d’entrée: rappelle la marche du peuple de Dieu en route vers la
Terre promise, réuni pour célébrer sa marche et se nourrir du Pain du Ciel.

» Procession de I’évangéliaire: symbolise Jésus qui se leve dans I'assemblée
pour diriger sa Parole aux fideles, qui le saluent, I'acclament, écoutent
attentivement sa Parole.

> Procession des offrandes: L’assemblée s’offre au Pere, en union avec le
Christ.

» Procession de Communion: le Peuple de Dieu qui se nourrit du Pain de Vie

afin de poursuivre sa route vers Dieu.

5.2- Vétements liturgiques

Les vétements liturgiques sont des moyens de communication de la vie
liturgique; ils créent un climat de joie et de féte pour célébrer le salut que nous offre le
Christ.

La couleur des vétements liturgiques s’accorde avec le temps liturgique et a
une signification propre :

» Le vert: symbolise I'espérance que tout chrétien doit avoir. On I'utilise
aux messes du Temps Ordinaire.

» Le blanc: symbolise la joie chrétienne et le Christ vivant. On l"utilise aux
messes de Noél, de Paques, de la Féte-Dieu, aux fétes de Notre Seigneur
et de Notre-Dame, aux fétes des Saints, a I'exception des martyrs, alors
gu’on utilise le rouge, etc. Lors des grandes solennités, on peut
remplacer le blanc par le jaune, ou plutét le doré.

» Le rouge: symbolise le feu purificateur, le sang et le martyre. On
I’emploie aux messes de la Pentecdte et des saints martyrs.

» Le violet: symbolise la préparation, la pénitence, la conversion. On

I'utilise lors des messes du Caréme et de I’Avent.

50



» Lerose: couleur intermédiaire entre le violet (du Caréme et de I’Avent)
et le blanc (de Paques et de Noél), que I'on utilise exclusivement le
troisieme dimanche de I’Avent (dimanche de Gaudete) et le quatrieme
dimanche du Caréme (dimanche de Laetare).

» Le bleu: en désuétude, utilisé aux messes de Notre-Dame; symbolise
son Manteau bleu.

» Le noir: également en désuétude; symbolise la mort ; utilisé au cours

des funérailles, on le remplace par le violet.

VETEMENTS LITURGIQUES LES PLUS PORTES:

Aube: vétement liturgique blanc. Longue tunique blanche, attachée

a la ceinture par un épais cordon, appelé cordon d’aube.

Cordon d’Aube: cordon avec lequel le prétre serre I'aube a la

ceinture.

Chasuble: manteau revétu par les prétres et les évéques,
symbole du joug suave du Christ. A 'usage exclusif du prétre,

se met par-dessus l'aube et I'étole. Le diacre porte la

dalmatique sur I'aube et I'étole.

Etole: bande d’étoffe qui symbolise le service sacerdotal, et
parement liturgique propre au prétre. Elle est presque
totalement recouverte par la chasuble.

L’étole du diacre se porte différement de celle du prétre: en

diagonale, de I'épaule gauche a la hanche droite.

51




Soutane: tunique noire, long vétement porté par les clercs
séculiers qui ne possedent pas d’habit propre. Elle est noire,
ornée de 33 boutons sur le devant et de 5 a chaque manche,

et descend jusqu’aux talons.

Surplis: vétement liturgique qui se porte pendant les
cérémonies religieuses; en général de couleur blanche,
descendant jusqu’au dessus des genoux et dont les manches

sont de bonne ampleur.

Amict: voile blanc que le prétre enfile par la téte et dont il se
couvre les épaules lorsqu’il se paremente pour la célébration

liturgique. On le met avant de revétir I'aube.

Calotte: petit bonnet rond que les clercs portent sur la téte.
Noire: prétres; noire avec bordures violacées: Monsignori;
violette: évéques; rouge: cardinaux; blanche: le Saint Pere, le

Pape.

Dalmatique: vétement propre aux diacres.

52




Voile huméral: tissu dont on recouvre les épaules du prétre
pendant la bénédiction ou la translation du Saint Sacrement.
On s’en sert aussi pour tenir les reliques ou les saintes huiles.
Le voile huméral est un parement carré que I'on met sur les

épaules.

Pluvial ou Cape d’Asperges: parement liturgique revétu
surtout a I'extérieur, pendant les processions, par le prétre
qui porte le Saint-Sacrement, mais aussi dans I'église, lors de
bénédictions et aspersions d’eau bénite, de mariages sans

messe et d’offices divins solennels.

Pallium: cape ou manteau, qui sert a couvrir, en signe de
distinction et d’honneur, dans les corteges et processions

solennelles, la personne ou I'objet que I’'on souhaite honorer.

Les Insignes épiscopales sont des objets qui symbolisent le pouvoir, la

juridiction, la prudence, 'amour et la fidélité de I'évéque a I'Eglise et a ceux qui lui ont

été confiés:

>

Le Pallium: sorte de col en laine blanche, d’environ 5 cm. de largeur qui
compte deux appendices, I'un devant, I'autre derriere, le long desquels
se trouvent brodées 6 croix. Il exprime l'unité de I'évéque avec le
successeur de Pierre.

La crosse: baton ou houlette utilisé par les évéques. Symbole du réle du
Bon Pasteur, qui garde et méene avec sollicitude le troupeau qui lui a été
confié par le Saint-Esprit.

La mitre: insigne dont les évéques se couvrent la téte a certains

moments des célébrations liturgiques, pour rappeler gu’ils tiennent

53




leur pouvoir de Dieu, qui leur accorde cette “couronne de justice”.

» La croix pectorale: elle rappelle a I'évéque qu’il est le représentant de

Jésus-Christ et qu’il a pour mission d’annoncer le Mystére de la mort et

de la résurrection du Christ.

» L'anneau: insigne portée en permanence par |'évéque pour lui

rappeler I"'union nuptiale et la fidélité qu’il doit a I'Eglise, son épouse.

Les Linges d’autel sont de petits tissus ou des objets enveloppés de tissu dont

on se sert avec les vases sacrés.

Corporal: tissu carré de lin brodé d’une croix au centre. Sorte de
serviette sur laquelle on dépose les vases sacrés pendant la

consécration.

Purificatoire:. tissu rectangulaire avec lequel le prétre, apres la
communion, nettoie le calice, et le cas échéant s’essuie la bouche

et les doigts.

Manuterge: petite serviette, posée sur la crédence, avec laquelle le
prétre s’essuie les mains aprés les avoir lavées. Utilisée pour se

purifier les mains.

—
=
el

Pale: couverture carrée, revétue de tissu, servant a recouvrir la

paténe et le calice.

54




Conopée: rideau placé devant le tabernacle, ou voile qui couvre la
porte du tabernacle, dont la couleur change selon le temps
liturgique. En certains endroits, on appelle aussi conopée le voile

du ciboire.

Voile du ciboire: petit linge de soie blanche qui recouvre le ciboire

en signe de respect pour I'Eucharistie

Bourse: Elle est formée de deux carrés en carton mesurant environ
vingt centimetres de coté, revétus a I'extérieur d'un tissu de soie
identique a celui de la chasuble - en fonction de la couleur
liturgique du jour —et, a l'intérieur, d'une doublure assortie. Elle

sert a contenir le corporal et est placée sur le voile du calice.

5.3- Objets liturgiques

Les objets liturgiques sont des objets qui servent au culte divin et a 'usage

sacré, raison pour laquelle ils ne peuvent étre maniés avec indifférence, et encore

moins de facon irrespectueuse. Les objets utilisés pour le culte divin doivent étre faits

de matériaux nobles, et ornés de maniere a invoquer la richesse des mysteres qu’ils

servent.

La Sacrosanctum Concilium décrit ainsi I'importance et la dignité des objets

utilisés dans la liturgie (SC.122):

« Parmi les plus nobles activités de I'esprit humain, on compte a trés bon droit les
beaux-arts, mais surtout I'art religieux et ce qui en est le sommet, I'art sacré. Par
nature, ils visent a exprimer de quelque fagcon dans les ceuvres humaines la beauté

infinie de Dieu, et ils se consacrent d’autant plus a accroitre sa louange et sa gloire

55




qu’ils n’ont pas d’autre propos que de contribuer le plus possible, par leurs ceuvres, a

tourner les dmes humaines vers Dieu ”. {...)

“I’Eglise a veillé avec un zéle particulier & ce que les objets sacrés contribuent de fagon

digne et belle a I'éclat du culte, tout en admettant, soit dans les matériaux, soit dans

les formes, soit dans la décoration, les changements introduits au cours des dges par

les progreés de la technique ”.

Objets liturgiques les plus utilisés:

Le Missel: principal livre de messe, ou se trouvent |'ordinaire, les

N

prieres sacerdotales propres a chaque jour, et, dans la forme

extraordinaire de la messe, également I'épitre et I'Evangile.

EVANGELIARIO

L’Evangéliaire: livre qui contient les Saints Evangiles. Il est porté

par le diacre au cours de la procession d’entrée.

Le Lectionnaire: le lectionnaire est le livre utilisé pour faire les
lectures, dans la forme ordinaire. Les lectionnaires contiennent les
lectures, les séquences, les psaumes, I'acclamation a I'évangile, et

encore l'évangile lui-méme. Parmi les différents lectionnaires,

signalons:
> le lectionnaire dominical ;
» le lectionnaire hebdomadaire (en deux volumes);
> le lectionnaire sanctoral;
» le lectionnaire pontifical romain,

et encore les lectionnaires pour la liturgie des heures. On place

toujours les lectionnaires sur I'ambon.

56




.5'

J'.dﬂnAH€NT£R1D

Sacramentaire: livre qui contient les divers rites des sacrements et
des sacramentaux, et les célébrations les plus utilisées par les
prétres dans leur activité pastorale, comme le baptéme, la

pénitence, le mariage, 'onction des malades et les funérailles.

CERIMONIAL
DOS BISPOS

Cerimonial da Igreja

Cérémonial des Evéques: livre qui contient les rubriques de toutes

les célébrations de caractere épiscopal.

FANTIFICAL
[ROMANO

Pontifical: livre qui contient les textes des célébrations présidées

par I'évéque, telles que la confirmation, les ordinations, etc.

Presbytéral: compilation des rituels des sacrements généralement
administrés par le presbytre, analogue au pontifical. Tout en
n’étant pas un livre traditionnel du rite romain, il s’avére plus utile

que le livre traditionnel.

57




RITUAL
DE BENCAOS

Rituels: On appelle rituels les livres qui contiennent les rites des
sacrements et des sacramentaux, cités ci-dessous:

Rituel du baptéme des enfants;

Rituel des obseques;

Rituel de l'initiation chrétienne des adultes;
Rituel de I'onction des malades;

Rituel de la communion sacrée et du culte
eucharistique hors de la Messe;

Rituel de la pénitence;

Rituel des bénédictions;

Rituel du mariage;

Rituel de I'exorcisme et autres supplications.

YV VVYVYVYVY

YV VYV

Ostensoire ou Custode: c’est I'objet qui permet d’exposer le Saint-
Sacrement a I'adoration des fideéles et de donner la bénédiction
eucharistique. Il se compose d’une partie centrale fixe appelée
custode, qui contient une partie mobile, circulaire et transparente,

la lunette, ol I'on place I'hostie consacrée pour I'adoration.

Plateau de Communion: petit plat, en général muni d’'une poignée,
placé pendant la communion sous le menton du communiant, afin

d’éviter qu’une particule des espéces sacrées puisse se perdre.

Candélabre: support pour cierges.

Custode: petit étui, généralement en métal, dans lequel est placée

I’Eucharistie a apporter aux malades.

58




Croix: croix a longue poignée, utilisée devant les processions ; un

crucifix plus petit est posé sur I'autel pendant la Messe.

Chandeliers: supports pour les cierges utilisés dans les processions.

Encensoir: objet utilisé pour encenser. On y place I'encens, une
résine aromatique, sur une braise. L'encens, qui symbolise la priere

que I'on dirige a Dieu, est déposé par le prétre dans I'encensoir, et

conservé dans la Navette, petit vase qui sert a le transporter.

Navette: vase dans lequel on met I’encens avant de le briler dans

I’encensoir. Sa forme rappelle une nef, d’'ol son nom.

_ Calice: coupe ou I'on met le vin qui va étre consacré. C'est le plus

digne des vases sacrés. On l'utilise pour transporter le Précieux
Sang de Jésus Christ.

Burettes: récipients ol I'on met 'eau et le vin pour la célébration
de la Messe.

59



Ciboire: récipient ol se conservent les hosties, et qui sert a les
distribuer aux fideles qui vont communier.
On appelle pyxide une petite boite a couvercle contenant |’hostie

que le prétre porte aux malades.

Paténe: assiette ol I'on place la grande Hostie. Petite assiette en
métal utilisée pour la consécration du pain. On peut aussi s’en
servir lors de la distribution de la communion, pour recueillir les

particules consacrées qui pourraient tomber.

Vases d’ablutions: ensemble de cruche et bassine qui permettent
au prétre de se laver les mains a la fin de I'offertoire. Un linge, le
manuterge, lui permet de les essuyer. La cruche est aussi utilisée

pour les purifications liturgiques.

Bénitier: vase liturgique destiné a contenir I’eau bénite.

Hyssope: sert a asperger le peuple, ou un objet, avec de I'eau

bénite.

60




Tabernacle: lieu ol I'on conserve les réserves eucharistiques non
consommées pendant la célébration. Il est orné, fermé a clef, et
une lampe allumée indique toujours la présence du Saint-

Sacrement.

Chandeliers: servent de support aux cierges. On les met sur |'autel
au nombre de deux, quatre ou six, sept si c’est un évéque qui

célebre.

Cierge Pascal: grand cierge, bénit au cours de la Veillée Pascale, le
Samedi Saint. On |‘allume aux messes célébrées pendant le Temps
Pascal, et aussi toute I'année lors des baptémes et des funérailles.
Il représente la lumiére du Christ, lumiére du monde. On vy lit
ALPHA et OMEGA (Le Christ: commencement et fin) et les chiffres

correspondants a I’année en cours.

Clochettes: contient de petites cloches. Elles annoncent la

consécration.

61




Relicaire: objet semblable a 'ostensoir, utilisé pour exposer les

reliques des saints a la vénération des fidéles.

Hostie et particules: Pain azime (non fermenté) en forme de
cercle. La plus grande est appelé hostie, consacrée et consommée
par le prétre pendant la messe. Les plus petites, appelées
particules, sont consacrées par le prétre et distribuées aux fideles.
Celles qui ne sont pas consommées sont conservées jusqu’a la
messe suivante dans le tabernacle, pour la communion aux
malades ou pour I'adoration du Saint Sacrement par les fideles. On

les appelle la réserve eucharistique.

Pierre d’autel: la pierre de I'autel ou sont placées les reliques des

Saints.

Carrillon: ensemble de clochettes qui sonnent ensemble pour

annoncer la consécration.

Meubles qui se trouvent dans |'espace de célébration :

» Autel: table pour la céne eucharistique.

» Ambon: pupitre d’ou I'on proclame la Parole de Dieu.

62




» Crédence: petite table a coté de I'autel, sur laquelle on place les objets
du culte.

» Cathédre ou siege: fauteuil au centre du presbytére, ou s’asseoit le
célébrant, celui dont la fonction est de présider le culte.

» Agenouilloir: partie inférieure des bancs d’église, qui permet aux fideles

de s’agenouiller.

En conclusion, rappelons ce que dit la Constitution Sacrosanctum

Concilium sur la liturgie sacrée (SC.122) au sujet de la dignité des objets sacrés :

" |’Eglise a veillé avec un zéle particulier & ce que les objets sacrés contribuent

de facon digne et belle a I’éclat du culte ".

Ainsi, quand les objets ne soulignent pas cette dignité, comme lorsqu’il s’agit
de calices en verre ordinaire ou de paténes improvisées, faites de matériaux sans
valeur, ils ne remplissent pas le réle auquel ils sont destinés.

Un symbole liturgique doit étre nécessairement simple, parce que la réalité
gu’il veut nous présenter est simple elle aussi, comme I'est le Créateur de tous les
mysteres. Ne méprisons donc pas les gestes, les paroles prononcées, les vétements
liturgiques, le rite sacré en leur simplicité, afin de ne pas courir le risque de mépriser
aussi le mystere que ces symboles cachent et rappellent a la fois.

Que notre connaissance du procédé de communication, a mesure qu’elle
grandit, ne soit pas une connaissance uniquement rationnelle, mais nous conduise a la
rencontre profonde et intérieure du Seigneur, qui opéere notre salut et qui alimente et
donne son plein sens a notre participation extérieure.

Puissions-nous vivre toujours plus profondément la plénitude du mystere
célébré, dans une attitude de foi et de dignité, en nous souvenant que c’est le mystere
du Christ qui nous enveloppe, nous touche et nous atteint par son pouvoir
rédempteur. Que I'Esprit de Dieu, qui connait toutes choses, nous conduise a la pleine
conscience de ce que tout doit étre fait pour la gloire de Dieu.

Que chaque geste que nous faisons, chaque parole que nous pronongons
nous le fassions, nous le disions avec humilité et simplicité de coeur, pour que toujours

ce soit le Christ en qui nous croyons qui apparaisse.

63



Rendez-vous a la prochaine table, ol nous parlerons de lI'inculturation dans la

liturgie.

Pour réfléchir :

1 - La liturgie est-elle vraiment la source et le sommet de notre vie
chrétienne ? Notre participation a la liturgie nous rend-elle capables d’'un témoignage
prophétique dans la société ?

2 — Que pouvons-nous faire pour que notre participation a la liturgie soit
active, consciente et fructueuse comme nous le demande la Sacrosanctum Concilium?

3- Quand, lors d’une célébration, nous accomplissons tel ou tel geste, avons-
nous souci que ce geste manifeste vraiment la beauté que renferme la liturgie ?

4 — Connaissons-nous la fonction et la signification de chaque objet liturgique ?

5 — Pourquoi ces objets liturgiques doivent-ils étre faits de matériaux nobles ?

64



TABLE 6 — INCULTURATION DE LA LITURGIE

Le Concile Vatican Il a présenté des “normes pour une adaptation [de la
liturgie] aux particularités et aux traditions des peuples”. Il s’agit d’un travail difficile,
encore en cours, que Jean-Paul ll, dans sa Lettre Apostolique Vicesimus Quintus Annus,
a signalé comme une priorité, afin que les valeurs culturelles des peuples puissent
s’harmoniser avec la liturgie chrétienne. Le vaste mouvement liturgique et pastoral
proposé est porteur d’espérance, de vie et de renouveau de |'Eglise.

Dans ce contexte, il nous semble utile d’examiner de prés ce que dit le
Sacrosanctum Concilium a propos des “normes provenant des particularités et des
traditions des peuples” (SC, 37-40):

“l’Eglise, dans les domaines qui ne touchent pas la foi ou le bien de toute la
communauté, ne désire pas, méme dans la liturgie, imposer la forme rigide
d’un libellé unique : bien au contraire, elle cultive les qualités et les dons des
divers peuples et elle les développe ; tout ce qui, dans les meeurs, n’est pas
indissolublement lié a des superstitions et a des erreurs, elle I'apprécie avec
bienveillance et, si elle peut, elle en assure la parfaite conservation ; qui plus
est, elle I'admet parfois dans la liturgie elle-méme, pourvu que cela
s’harmonise avec les principes d’un véritable et authentique esprit liturgique.
Pourvu que soit sauvegardée I'unité substantielle du rite romain, on admettra
des différences légitimes et des adaptations a la diversité des assemblées, des
régions, des peuples, surtout dans les missions, méme lorsqu’on révisera les
livres liturgiques ; et il sera bon d’avoir ce principe devant les yeux pour
aménager la structure des rites et établir les rubriques.

Dans les limites fixées par les éditions typiques des livres liturgiques, il
reviendra a [l'autorité ecclésiastique ayant compétence sur le territoire,
mentionnée a I’ § 2, de déterminer les adaptations, surtout pour
I"'administration des sacrements, les sacramentaux, les processions, la langue
liturgique, la musique sacrée et les arts, conformément toutefois aux normes
fondamentales contenues dans la présente Constitution.”

Le souci, on le voit, est aussi d’ordre pastoral. La pastorale liturgique a pour
objectif que la richesse de la liturgie puisse diffuser dans toute I'Eglise la force vitale

gu’est Jésus Christ.

65



En 1994, aprés avoir effectué une vaste enquéte, la Congrégation pour le Culte
Divin a publié le Directoire sur la liturgie romaine et I'inculturation, qui est sans aucun
doute la meilleure réflexion et la norme la plus concrete dont on dispose sur ce
sujet.18

Dans ce document, le Pape rappelle que :

“L'Eglise, dans les domaines qui ne touchent pas la foi ou le bien
commun de toute la communauté, ne désire pas, méme dans la liturgie,
imposer la forme rigide d'un libellé unique ”. (DLRI 1)

Et ceci parce que I'Eglise considere que la diversité, loin de faire tort a I'unité,
la valorise. Elle rappelle, par exemple, que la Sacrosanctum Concilium faisait déja
référence a divers genres ou familles liturgiques, et avait employé le terme
“inculturation” pour désigner avec une plus grande précision “l'incarnation de
I’'Evangile dans les cultures autochtones et, en méme temps, l'introduction de ces
cultures dans la vie de I'Eglise ”.

Dans ce contexte, le Document fait état d’une série d’observations
préliminaires a propos de concepts importants en matiere liturgique, tels que
“adaptation”, “aculturation” et “inculturation”.

Le terme “adaptation”, utilisé par le Concile Vatican I, est aujourd’hui
habituellement réservé aux processus plus simples et de type pédagogique. Le terme
“aculturation” indique habituellement I'acceptation, dans la liturgie, de certains
éléments culturels d’'un peuple susceptibles de mieux exprimer le Mystere celébré. Il
s’agirait plutoét d’'une juxtaposition que d’une assimilation. Par contre, “inculturation”
est le terme le plus indiqué pour désigner le processus plus profond par lequel la
liturgie et la culture s’enrichissent mutuellement dans la dynamique qui leur est
propre; la liturgie évangélise et féconde les cultures, et dans le méme temps se laisse
enrichir par elles pour mieux exprimer et célébrer dans la mentalité d’un peuple le
Mystere du Christ incarné.’®

L'inculturation est un processus qui, en s’inspirant de I'Incarnation du Christ,

s’est continuellement effectué dans I’histoire de la communauté chrétienne, aussi bien

par I'évangélisation et la théologie que par la célébration liturgique.

18 Congrégation pour le Culte Divin: La Liturgie Romaine et I'Inculturation : IV Instruction pour une
application correcte de la Constitution Conciliaire sur la Liturgie. Publiée le 25 janvier 1994.
9 vVoir aussi ALDAZABEL, José: Vocabulario Basico de Liturgia, op. cit., p. 177-179.

66



C’est grace a un effort suivi d’adaptation au temps et d’incarnation progressive,
gue la communauté chrétienne, en assumant, en assimilant, en discernant, en
transformant ses valeurs culturelles, est passée de la culture du judaisme au monde
culturel grec, puis au monde romain, et plus tard, a celui des peuples barbares, et ainsi,
successivement, a celui des divers peuples et cultures. Ce qui a donné naissance a de
nombreuses familles liturgiques, tres diversifiées, qui, au moyen des langues et des
structures notoirement différentes, célebrent le méme Mystere du Christ.

Le défi et I'urgence de cette inculturation telle que souhaitée par le Concile et
encouragée par les normes actuelles, restent d’actualité.

Le Directoire sur La Liturgie Romaine et I'Inculturation indique les exigences
préalables et les motivations de cette inculturation :

» a partir de I'ecclésiologie,

» de la nature de I'action liturgique en tant qu’oeuvre divine et en tant
gue communication du Mystere pascal du Christ,

» a partir de la primauté de la Parole

» et de la spécificité des différents sacrements de I'Eglise.

Lorsque s’effectuent, sous la direction des diverses Conférences épiscopales,
des études destinées a configurer une inculturation liturgique, il faut garder a I'esprit
gue l'objectif de ce processus est toujours pastoral, qu’il a pour but que la
communauté chrétienne puisse mieux comprendre et mieux réaliser ce qu’elle célebre
dans la liturgie, tout en respectant l'identité profonde du Mystere célébré, et, a
I'intérieur de I'Eglise romaine, I'unité substantielle du rite romain.

Les domaines ou étudier en priorité cette inculturation sont, en plus de la
langue et de ses traductions, le langage, le chant et la musique, les gestes et les
attitudes corporelles, I'art, etc.

En ce qui concerne la liturgie des sacrements, en particulier ceux de l'initiation
chrétienne, du mariage et des obséques, non seulement cette inculturation est
admise, mais il est méme conseillé de procéder a |'élaboration des livres liturgiques qui
leur sont propres.

Pour effectuer et introduire ces changements, les régles d’une saine pédagogie

sont exigées dans le but, répétons-le, que le rite romain puisse démontrer sa vitalité et

67



sa capacité séculaire a s’incarner dans les différentes cultures, afin de célébrer et de
communiquer efficacement le salut universel de Jésus-Christ.

Effectivement, la foi est toujours vécue dans un contexte culturel tres
diversifié. L’'homme crée sa propre culture et y établit sa maniére de célébrer.
Egalement dans la liturgie se manifeste I'influence d’une culture, ce qui va demander
une adaptation, qui cependant ne peut se faire de maniere désordonnée, mais doit
suivre des criteres fermes établis par I'autorité compétente.

La créativité dans la liturgie, du fait qu’il y a en elle une partie immuable du
Droit Divin, n’est pas du domaine de I’'absolu. Elle ne peut mépriser le patrimoine
liturgique accumulé au long de deux mille ans d’Eglise.

L'inculturation liturgique ne doit donc apporter aucun dommage, mais bien au
contraire, étre un processus d’interaction dans lequel tirent profit a la fois la liturgie,
qui rehausse la culture, et la culture, qui fait grandir la liturgie.

Dans ces conditions, comment s’inculture la liturgie? Quand ses rites et ses
actions symboliques, ses expressions artistiques, réussissent a traduire le modéle
culturel de I'Eglise locale, ce qui permet au peuple de participer plus facilement, grace
au fait qu’il arrive a comprendre ce qui se célébre selon sa propre expérience, et non
pas comme quelque chose d’étranger, appartenant a une autre culture.

Ce processus ne doit cependant se réaliser qu’en union avec le rite universel, et
les modifications a apporter dépendent donc de I'approbation de [I'autorité
ecclésiastique compétente. On ne peut pas, au nom de linculturation, créer ou
inventer un rite, ou utiliser les rites sans aucun critére; autrement dit, I'inculturation
dans la liturgie ne dépend pas du choix des célébrants ou de la communauté.

La culture peut aussi renfermer des éléments qui ne sont pas en accord avec la
foi et ne peuvent donc pas s’intégrer a la liturgie, tels les superstitions et les crédulités.
L'inculturation ne peut compromettre la théologie de I'Eglise. Son but doit étre
pastoral, celui de permettre aux fideles de mieux participer a la liturgie.

La liturgie n’accepte pas d’improvisation, ni de créativité sans fondement. Ainsi,
I'inculturation ne peut se faire qu’a partir de des criteres. On ne peut pas créer une
nouvelle liturgie au nom de la liberté d’expression, de la créativité ou de
I'inculturation. Par ailleurs, la liturgie ne vient pas détruire la culture d’un peuple ni sa

maniere de célébrer.

68



La cohérence est nécessaire dans ce processus afin d’en établir les limites et ce
toujours avec I'aide de I'autorité compétente, le Pape ou les évéques, de maniere a ce
gu’ils puissent garantir I'orthodoxie et préserver ce que nous possédons de plus sacré:

notre liturgie.

Pour réfléchir:

1) Qu’avons-nous compris sur le sens de l'inculturation de la liturgie?

2) Comprenons-nous le souci qu’ont les prétres et les équipes de liturgie d’éviter
les distortions de la liturgie?

3) Quels sont les moments au cours des célébrations en notre paroisse ol nous
pensons qu’il y a eu une “inculturation”?

4) Les valeurs culturelles de notre pays ou de notre peuple s’harmonisent-elles
avec la liturgie chrétienne?

5) En notre paroisse, la pastorale liturgique a-t-elle pour objectif permanent que
la richesse de la liturgie diffuse a toute I'Eglise cette force vitale qu’est Jésus-

Christ ?

69



TABLE 7 — SPIRITUALITE LITURGIQUE

La spiritualité liturgique, de par ses aspects majeurs - I'Eucharistie, les
sacrements, I'office divin -, est une importante référence dans la vie du chrétien.

Celui qui a compris ce gu’est la liturgie va certainement conclure que la
spiritualité liturgique est la spiritualité classique soit, par excellence, la spiritualité de
I'Eglise. Elle n’appartient pas a un courant particulier mais elle est commune a tous les
fideles. Elle est fondamentale parce que tous sont appelés a vivre I'Eucharistie dont le
Baptéme est le prélude. Enfin, c’est elle qui contribue a la construction du corps
écclésial du Christ.

Pour vivre une spiritualité liturgigue, conséquence premiére du devenir
chrétien, il faut une catéchése ou une formation adéquate.

La spiritualité liturgique n’exclut pas les réponses personnelles du chrétien a la
grace de Dieu ni les dévotions particuliéres; bien au contraire, elle doit les susciter, de
telle sorte qu’elles soient toujours en conformité avec le culte officiel de I'Eglise. Ainsi,
la véritable liturgie n’entre pas en concurrence avec la piété personnelle ou méme la
piété populaire, telle que les processions ou les neuvaines. Loin de les brimer, elle les
intégre.

La liturgie est liée a la spiritualité. La spiritualité se rapporte au sens que nous
donnons a la vie, aux faits et aux événements. L'interprétation que nous faisons de la
réalité, de tout ce que nous voyons et vivons, est le fruit de notre spiritualité propre,
de notre maniere de faire face aux situations. C'est une dimension qui dépasse les
dimensions biologique et psychique et qui a besoin d’étre nourrie et cultivée, comme
une plante que I'on fait pousser au jardin.

Pour nous, chrétiens, la vie spirituelle est la “vie dans I'Esprit”, cet Esprit qui
allume en nous I'amour, la passion pour le Christ, qui nous meéne a une intimité avec
Lui. La vie dans I'Esprit suppose une conversion, que I'on se dépouille du “vieil
homme” et que I'on revéte “I’homme nouveau” (Eph 4, 22-24). En d’autres termes, un
changement de vie qui nous permet de nous identifier toujours davantage au Christ:

“si je vis, ce n'est plus moi qui vis, c'est le Christ qui vit en moi ” (Gl 2, 20).

70



L'action liturgique de I'Eglise exprime le mystere de notre foi en Jésus-Christ
Ressuscité, qui nous permet de communier et d’étre en communion avec le Pere, dans
I"'unité du Saint-Esprit.

Cette rencontre, cette celébration liturgiqgue renferme une spiritualité, une
mystique, en particulier la célébration du dimanche, comme nous le rappelle le
regretté Pape Jean-Paul Il: “C’est le jour du Seigneur, jour du Christ, jour de I'Eglise,
jour de 'Homme et jour des jours, le principal jour de féte, jour ou la famille de Dieu se
réunit pour écouter la Parole et partager le Pain consacré, en rappelant la Passion et la
Résurrection du Seigneur”, jour ou nous nous réunissons dans des chapelles, des
cathédrales, des sanctuaires, des maisons, dans des métropoles, des faubourgs, des
communautés rurales, en formant un seul Corps et un seul Esprit, pour louer, rendre
grace, professer notre foi, supplier, remercier, et nous engager dans la construction du
Royaume de Dieu.

Puissions-nous, a chaque liturgie célébrée, retrouver ce portrait de la
communauté que saint Luc nous présente dans les Actes des ApoOtres: “lIs étaient
assidus a I'enseignement des Apédtres et a la communion fraternelle, a la fraction du

pain et aux prieres”(Ac 2,42).

Pour réfléchir:

1- Votre spiritualité liturgique fait-elle de la liturgie, en particulier de I'Eucharistie,
des sacrements, de |'office divin, la grande référence de votre vie en tant que
chrétien?

2- Vous préoccupez-vous de votre spiritualité liturgique? Prenez-vous souvent part
dans votre paroisse et/ou dans votre diocése a la catéchese liturgique ou a un
cours de formation adéquat?

3- Comment vivez-vous votre dimanche en foyer, en famille, a la paroisse, etc. ?

71



TABLE 8 - LA MESSE : PAS A PAS?®

La messe est le culte le plus sublime que nous puissions offrir au Seigneur. Nous
n’allons pas a la messe que pour demander, mais aussi pour louer, remercier et adorer
Dieu. Dire, en guise d’excuse, qu’il revient au méme de prier chez soi ou d’aller a la
messe serait prétendre que notre priere particuliere vaut mieux que la messe, célébrée
par toute une communauté ! Nous allons a la messe pour entendre la Parole du
Seigneur et écouter ce que le Pére nous dit, ce qu’il propose a sa famille réunie. Il ne
suffit alors pas d’écouter la Parole de Dieu, il faut la mettre en pratique et y accorder
notre vie.

Le fait qu’il y ait des personnes qui vont a la messe mais ne mettent pas la
Parole en pratique ne doit jamais étre une excuse pour que nous n’allions pas a la
messe ; et d’ailleurs qui sommes-nous pour juger? C’est Dieu seul qui juge! Au lieu
d’observer ce que font les autres, regardons plutot ce que fait le Christ! C’est a Lui que
nous devons chercher a ressembler!

Il arrive souvent dans nos communautés que quelqu’un s’interroge sur ce qui se
passe pendant la célébration eucharistique : quel est le sens des gestes? pourquoi les
fait-on de cette maniére?

Ne pas comprendre les diverses parties de la messe fait que nous n’en vivions
pas le véritable sens, que la liturgie cherche précisément a exprimer. C'est ce qui
engendre I'impatience, le désir de voir la messe finir au plus vite, et fait perdre le coeur

de la spiritualité.

8.1- Qu’est-ce que la Messe?
8.1.1- La Messe est une action de graces

On peut aussi appeler la messe I'Eucharistie, c’est-a-dire, I'action de grace. Cette
attitude d’action de grace recoit en hébreu le nom de berakah, mot qui, traduit en grec,

a donné origine a trois autres mots: euloguia, qui veut dire bénir; eucharistia, qui

% Le contenu de cette table a été pris pour une part dans le site de la Congrégation pour le Clergé du
Saint-Sieége. Voir: Bibliotheque — Liturgie. In: http://www.clerus.va/content/clerus/pt/biblioteca.html
Recherché en avril 2015.

72



signifie gratitude pour un don recu gracieusement; et exomologuia, qui signifie
reconnaissance, ou confession.

Devant la richesse contenue dans ces divers sens, nous pouvons nous demander:
qui rend grace a qui? Ou mieux, qui donne les dons, qui donne les bénédictions, et a
qui sont-t-elles données? Cette question nous permet de percevoir que Dieu se rend
grace a Lui-méme, parce gu’ll est une communauté parfaite ol le Pere aime le Fils et se
donne a Lui, le Fils, Lui aussi, se donne au Pére, et de cet amour surgit le Saint-Esprit. A
son tour, Dieu rend grace a 'homme, puisqu’il ne s’est pas dérobé a se donner Lui-
méme a nous, et, en réponse, I'homme rend grace a Dieu, en se reconnaissant comme
créature et en se remettant a I'amour de Dieu. Or, 'homme, a I'exemple de Dieu, rend
aussi grace a 'homme, moyennant le don de soi qu’il fait au prochain. Et ’'homme rend
grace a la nature, en la respectant et en en prenant soin en tant que créature du méme
Créateur. Le probléme écologique que nous vivons est surtout un probleme
eucharistique. La nature, elle aussi, rend grace a 'lhomme, si celui-ci la respecte et
I'aime. La nature rend grdce a Dieu en étant a chaque instant au service de son
Créateur.

A partir de cette conception de I'action de grace, nous commencons a percevoir
gue la Messe ne se limite pas a une cérémonie célébrée dans une église, mais, bien au
contraire, I'Eucharistie est I'action de Dieu qui se vit en nous par le salut qu’ll nous a
apporté en son Fils, Jésus. Le Christ est la délivrance véritable et définitive, I'alliance
qui conduit a sa plénitude la délivrance du peuple hébreu de I'oppression en Egypte et

I'alliance établie au pied du mont Sinai.

8.1.2- La Messe est un sacrifice

Le mot Sacrifice a la méme racine grecque que le mot sacerdoce, en latin sacer-
dos, le don sacré. Le don sacré de I’'homme est la vie, parce que la vie vient de Dieu.
L’homme, par nature, est un prétre, mais il a perdu cette condition par le péché. Le
sacrifice signifie ce qui devient sacré. L’homme rend sa vie sacrée quand il reconnait
gu’elle est un don de Dieu.

C'est ce qu’a précisément fait Jésus-Christ: dans sa condition d’homme il se
reconnait en tant que créature, se remet entierement entre les mains du Pére, au point

de ne pas épargner sa vie elle-méme. Ce faisant, Jésus représente toute I"humanité :

73



par sa mort sur la croix, il donne aux hommes I'occasion d’orienter a nouveau leur vie
vers le Pere, et d’assumer ainsi leur condition de prétre ou de prétresse.

Cela nous permet d’écarter la notion négative du sacrifice en tant que mort et
douleur. Celles-ci sont nécessaires dans le Mystere du salut, parce que c’est seulement

ainsi que I’homme peut reconnaitre sa faiblesse et sa condition de créature.

8.1.3- La Messe est aussi une Paque.

La Paque a été le passage de I'esclavage en Egypte a la liberté, tout comme I'a
été I'alliance scellée au mont Sinai entre Dieu et le peuple hébreu. Celui-ci a toujours
célébré ces évenements par la Paque (Pessah) annuelle, les célébrations
hebdomadaires de la Parole le samedi a la synagogue, et tous les jours, au lever et au
coucher du soleil, reconnaissant ainsi I'expérience qu’il a faite de Dieu, et louant le
Seigneur pour |'expérience pascale vécue. Le peuple hébreu, était toujours dans I'action

de grace et vivait a chaque instant la Paque dans sa vie.

8.2- Les parties de la Messe
La messe se divise en quatre parties bien distinctes:**
> Rites initiaux
Commentaire d’introduction a la messe du jour, Chant d’entrée, Salutation, Antienne
d’ouverture, Préparation pénitentielle, Chant de louange et Priére (Collecte).
> Rite de la Parole
» Premiere lecture, Psaume, Deuxieme lecture, Acclamation de [I’Evangile,
Proclamation de I'Evangile, Homélie, Profession de foi, Priere universelle.
> Rite eucharistique
12 Partie - Offrandes: Chant/Procession des offrandes, Prions ensemble, Priére

sur les offrandes ;

N
1)

Partie - Priere eucharistique: Préface, Sanctus, Consécration, Louange finale;

w
Y

Partie - Communion: Notre Pere, Echange de la Paix, Agneau de Dieu,
Chant/distribution de la Communion, Intériorisation, Antienne de la communion et

Priere aprés la communion.

2 Explications basées sur la Présentation Générale du Missel Romain (PGMR).

74



> Rites finaux

Message, Avis a la communauté, Chant d’action de grace et Bénédiction finale.

8.2.1- 1eme PARTIE - RITES INITIAUX

Les rites qui précédent la liturgie de la Parole, c’est-a-dire le chant d’entrée (Introit), la
salutation, I'acte pénitentiel, le Kyrie, le Gloria et la priere d ouverture (collecte), ont le
caractére d’une ouverture, d’une introduction et d’une préparation.

Leur but est que les fidéles qui se réunissent réalisent une communion et se disposent a

bien entendre la Parole de Dieu et a célébrer dignement |’Eucharistie. (PGMR n°46)

a) Le Commentaire initial

Il a pour but d’introduire les fideles au mystére célébré. Il devrait logiquement
avoir lieu apres la salutation du prétre, puisque lorsque nous rencontrons quelqu’un
nous le saluons avant tout autre chose.

b) Le Chant d’entrée

Lorsque le peuple est rassemblé, tandis que le prétre entre avec le diacre et les
ministres, on commence le chant d’entrée (introit). Le but de ce chant est d’ouvrir la
célébration, de favoriser I’'union des fideles rassemblés, d’introduire leur esprit dans le
mystére du temps liturgique ou de la féte, et d’accompagner la procession du prétre et
des ministres. (PGMR n2 47)

Nous pouvons percevoir au cours du Chant d’entrée certains éléments qui font
partie du début de la messe :

» Le chant

Pendant la messe, chaque chant s’insére dans un de ses moments. La musique,
nous permet de prendre part a la messe en chantant. La musique a la messe n’est pas
un simple accompagnement, comme par exemple une musique de film, elle est bien
plus, notre maniere de louer le Seigneur. D’ou I'importance de la participation aux
chants de toute I'assemblée.

> La procession
Le peuple de Dieu est un peuple de pélerins en marche vers le Pére. Toutes les

processions ont ce sens : un chemin a parcourir et un but vers lequel on tend.

75



» Le baiser a l'autel
C’est a I'autel que le pain et le vin sont consacrés pendant la messe. C’est donc a
I'autel qu’a lieu le Mystere eucharistique. Lorsque le président de la célébration arrive,
il s’incline pour embrasser I'autel, qui représente le Christ, en signe d’amour et de
respect envers un emplacement aussi sublime.
Cela peut nous paraitre surprenant, mais I'endroit le plus important de |'église
est I'autel, et non le tabernacle, et ce parce que les hosties qui y sont gardées n’y
seraient pas s’il n’y avait pas eu d’autel pour les consacrer.
c) La salutation
» Lesigne de croix

Le président de la célébration et I'assemblée rappellent pourquoi ils célebrent la
messe. Ce qu’ils font a la fois par la grace de Dieu et en réponse a son amour.
Aucun motif personnel ne doit se superposer a la gratuité. Le signe de croix nous
rappelle que la Croix du Christ nous rapproche de la Sainte Trinité.
» Lasalutation du prétre

La plupart du temps ce sont des salutations issues des lettres de Saint Paul, qui
permettent au président de la célébration et a I'assemblée de se saluer. C'est
exclusivement I'amour de Dieu qui permet a la rencontre eucharistique d’avoir lieu,
mais celle-ci est aussi une rencontre avec nos freres et sceurs.

d) La Préparation pénitentielle

Apreés avoir salué I'assemblée, le célébrant l'invite a faire un instant de silence,
au cours duquel chacun se reconnait pécheur et dépendant de la miséricorde de Dieu.
Cette miséricorde, le peuple la demande moyennant un acte de contrition, le Confiteor :
Je confesse a Dieu Tout-Puissant..., un dialogue aux versets bibliques : Seigneur ayez
pitié... ; ou encore sous forme de litanie : Seigneur, qui étes venu sauver...

Ensuite, I'absolution du prétre. Elle peut étre remplacée par I'aspersion d’eau
bénite, qui nous invite a nous souvenir de I'engagement que nous avons pris lors de
notre baptéme et, en ayant recours au symbole de I'eau, demande que nous soyons
purifiés de nos péchés.

Quant a linvocation “Seigneur ayez pitié, Christ...” (Kyrie), elle ne fait pas

nécessairement partie de la Préparation pénitentielle. Soit on la récite apres

76



I’absolution, soit c’est un chant qui implore la miséricorde de Dieu. Ce n’est donc pas
une faute si on 'omet apres la préparation pénitentielle quand celle-ci est chantée.

e) Hymne de Louange

Sorte de psaume composé par I'Eglise, le Gloria est un mélange de louange et de
supplication, par lequel I'assemblée, réunie dans le Saint-Esprit, se dirige au Pére et a
I’Agneau. On le proclame les dimanches — excepté pendant le caréme et I'avent — et
lors de célébrations spéciales a caractere plus solennel. Il peut étre chanté, a condition
d’en conserver le texte original et intégral.

f) LaPriére d’ouverture (Collecte)

C’est elle qui conclut les rites initiaux et introduit I'assemblée dans la célébration
du jour.
Puis, le prétre invite le peuple a prier; et tous, avec le prétre, font un instant de silence,
pour prendre conscience qu’ils se tiennent en présence de Dieu, et pour mentionner
intérieurement leurs intentions de priéere. Ensuite le prétre prononce la priéere
d’ouverture, appelée habituellement « collecte », qui exprime le caractére de la
célébration. Le peuple s’unit a la supplication et la fait sienne par |’acclamation Amen.

(PGMR 54)

Nous pouvons percevoir dans la collecte les éléments suivants: [l’invocation, la

demande et la finalité.

8.2.2- 2éme PARTIE - LE RITE DE LA PAROLE

Le Rite de la Parole est la deuxieme partie de la messe, et c’est aussi la plus
importante apreés le Rite Sacramentel, qui lui, est I'apogée de la célébration.

Lorsque cette partie de la messe commence, nous restons assis, dans une
position commode qui nous permet de mieux suivre l'instruction. On vy lit en général
trois lectures bibliques : habituellement un texte de I’Ancien Testament, une épitre du
Nouveau Testament, et un texte d’Evangile. Mais il n’en n’est pas toujours ainsi;
parfois la premiere lecture est un texte du Nouveau Testament, par exemple,
I’Apocalypse, et la deuxieme lecture un texte des Actes des Apltres; cela est assez
rare, mais peut arriver. |l n'y a que le texte évangélique qui soit fixe, tiré de I'un des

quatre Evangiles, Matthieu, Marc, Luc ou Jean.

77



a) Premiére Lecture

Comme nous l'avons dit, la premiéere lecture est habituellement extraite de
I’Ancien Testament, pour démontrer que I’Ancien Testament annongait la venue de
Jésus et que c’est Lui qui I'a accompli cf. Mt 5,17). Les évangélistes, en effet, citent
souvent I’Ancien Testament, surtout les prophétes, pour prouver que Jésus était le
Messie qui devait venir.

Le lecteur doit lire le texte calmement et clairement. Pour cela il n’est pas
recommandable de choisir les lecteurs juste avant le début de la Messe, surtout s’il
s’agit de personnes qui ne font pas habituellement partie de la communauté. Dans ces
cas-la, si le "lecteur" se met a bégayer ou a commettre des fautes, nous pouvons étre
sirs que lorsqu’il conclura: "Parole du Seigneur", la réponse de la communauté :
"Nous rendons gloire a Dieu", ne se rapportera pas aux fruits de la lecture entendue,
mais au soulagement devant la fin d’une telle catastrophe...

Or si, comme le dit I’Apoétre, la foi s’acquiert par 'ouie, il est évident que le lecteur doit
étre une personne préparée a I'exercice de ce ministére. Il est donc bon que I'Equipe
liturgique I'Equipe de célébration soit composée aussi de lecteurs "professionnels",
c’'est-a-dire, choisis spécialement et au préalable.

b) Psaume

Le Psaume, lui aussi, est tiré de la Bible, presque toujours (dans 99% des cas) du
livre des Psaumes. La plupart des communautés le récitent, mais il est plus correct de
le chanter. Il y a des communautés qui ont, en plus du chanteur, un psalmiste, car le
psaume exige souvent créativité et spontanéité, les traductions de I’'hébreu ou du grec
en langue moderne n’arrivant pas toujours a rendre la métrique ou la beauté de
I'original.

Lorsqu’on le chante, le psaume rappelle un peu le chant grégorien, et devant la
difficulté de son exécution il finit en général - comme nous venons de le dire - par étre
récité, ce qui nuit a sa beauté.

c) Deuxieme lecture

De méme que la premiere lecture est habituellement tirée de I’Ancien
Testament, la deuxiéme lecture est toujours tirée du Nouveau Testament, d’'une des
lettres d’'un des apotres (Paul, Jacques, Pierre, Jean ou Jude), mais le plus souvent de

celles de saint Paul.

78



Le but de cette lecture est de montrer l'intensité de I'enseignement des
Apobtres aux premiéres communautés chrétiennes.

La deuxieme lecture se termine, comme la premiere, par I'exclamation du
lecteur: "Parole du Seigneur!" , a laquelle la communauté répond: "Nous rendons
gloire a Dieu!".

d) Chant d’Acclamation de I’Evangile

Apres I'annonce de I'Evangile, 'assemblée se leve pour acclamer la parole de
Jésus. Ce qui caractérise le Chant d’acclamation est I'"Alleluia", un mot hébreu qui veut
dire "louez le Seigneur". Nous avons la joie de pouvoir entendre les paroles de Jésus, et
nous le saluons comme I'a fait la foule le dimanche des Rameaux quand il entrait dans
Jérusalem.

Nous nous rendons bien compte que le Chant d’acclamation, comme d’ailleurs
le Chant de louange, ne peut étre chanté sans exprimer la joie. Ce serait comme si
nous ne faisions pas confiance a Celui qui nous donne la vie et qui vient a nous pour
nous apporter les paroles du salut. Le Chant est tiré du Lectionnaire, car il se rapporte
a la lecture du jour; c’est pourquoi on ne peut acclamer I'Evangile avec n’importe
guelle musique pourvu que s’y trouve le mot « alléluia »... Ce point de vue est
confirmé par le fait qu’en Caréme et en Avent, temps liturgiques de préparation a une
joie plus grande, le mot « alléluia » est absent du Chant d’acclamation.

e) L’Evangile

Avant de proclamer I'Evangile, si I'on fait usage de I'encens, le prétre ou le
diacre (celui qui lira I'Evangile) encense la Bible, et tout de suite apres commence la
lecture.

Le texte de I'Evangile est toujours extrait d’'un des quatre livres canoniques
(Matthieu, Marc, Luc et Jean) et ne peut jamais étre omis. Ne pas lire I'Evangile ou le
remplacer par un autre texte, méme biblique, serait une faute extrémement grave.

La lecture de I'Evangile terminée, le prétre ou le diacre prononce I'exclamation :
"Acclamons la Parole de Dieu!" et toute la communauté glorifie le Seigneur, en
répondant : "Louange a toi, Seigneur Jésus!". A ce moment, le prétre ou le diacre, en
signe de vénération pour la Parole de Dieu, embrasse la Bible (en priant tout bas: "Que
par les paroles du saint Evangile nos péchés soient pardonnés") et tous peuvent se

rasseoir.

79



f) L'Homélie

L'homélie nous rappelle le sermon sur la montagne, quand Jésus monta sur une
colline située sur la rive nord de la mer de Galilée, prés de la ville de Capharnalim, pour
enseigner tous les gens rassemblés. Sur place, on peut se rendre compte que I'ambon
se trouve plus haut que les bancs des fidéles, en une claire allusion a I'épisode biblique.

Jésus enseignait avec autorité. De méme, apres son Ascension, |'Eglise regut la
mission de précher a tous les peuples, et de leur apprendre a observer tout ce que le
Christ avait préché. L’autorité du Christ a donc été transmise a I'Eglise.

L’homélie est le moment ou le prétre, en sa qualité d’homme de Dieu, actualise la
Parole préchée par Jésus il y a deux mille ans. Nous devons écouter I'enseignement du
prétre en tant qu’enseignement du Christ, qui nous a dit: "Celui qui vous écoute,
m’écoute ; celui qui vous rejette me rejette” (Lc 10,16). Il faut donc que la communauté
toute entiere s’efforce d’avoir la plus grande attention aux paroles du prétre.
L’homélie est obligatoire les dimanches et lors des solennités de I'Eglise. Les autres
jours, elle est recommandable, mais non pas obligatoire.

g) La Profession de foi (Credo)

L’'homélie terminée, tout le monde se léve pour réciter le Credo. Celui-ci n’est
autre que le résumé de la foi catholique, qui nous distingue des autres religions. C'est
solennel comme un serment public.

Quoiqu’il y ait d’autres Credos catholiques qui expriment une méme et unique
vérité de foi, on récite habituellement pendant la messe le Symbole des Apotres,

éme

composé au 1% siécle, ou le Symbole de Nicée-Constantinople, du 4°™ siécle. Le
premier est plus court, plus simple; le second, rédigé pour combattre certaines
hérésies qui avaient cours au sujet de la divinité du Christ, est plus long, plus complet.
Lors des grandes solennités de I'Eglise, c’est le second que |'on utilise.

h) La Priére universelle

La Priere universelle ou, comme on la nomme parfois, la Priere des fideles, est
le dernier acte du Rite de la Parole. Par elle, toute la communauté présente au
Seigneur ses supplications et intercede pour tous les hommes.

Certaines demandes ne doivent pas étre omises par la communauté:

» Les besoins de I'Eglise.

80



Les autorités publiques.

Les malades, les délaissés et les chdbmeurs.

Y V V

La paix et le salut du monde entier.
» Les besoins de la communauté locale.

L'introduction et la conclusion de la Priere universelle doivent étre faites par le
prétre, si possible spontanément. Les prieres peuvent étre dites par une personne
chargée de faire le commentaire des textes, mais il est préférable qu’elles soient faites
par les membres de I'Equipe de liturgie, ou par les fideles eux-mémes. Chaque priére
doit finir par une expression telle que: "Prions le Seigneur”, ou autre semblable, en
sorte que la communauté puisse répondre : "Seigneur, exauce-nous" ou bien "Seigneur,
écoute-nous”.

Lorsque le prétre conclut la Priere universelle en disant, par exemple:
"Seigneur, écoute avec bonté les priéres de ton peuple... , par Jésus Christ, notre

Seigneur”, I'assemblée I'achéve par un: "Amen!".

8.2.3- 3éme PARTIE - LE RITE EUCHARISTIQUE

Nous atteignons avec la Liturgie eucharistique le sommet de la célébration:
c’est alors que I'Eglise rend présent le sacrifice du Christ en vue de notre salut. Il ne
s’agit pas d’un nouveau sacrifice, mais bien de mettre a notre portée, aujourd’hui, le
salut que Dieu nous a donné au Calvaire. Lors de cette partie de la messe, I'Eglise éleve
au Pere, par le Christ, son offrande, et le Christ se donne pour nous en offrande au
Pére, en nous apportant graces et bénédictions.

C’est pendant la Liturgie eucharistique que I'on peut concevoir la messe en tant
gue repas, puisqu’il est possible d’en reconnaitre tous les éléments: la table — plus
exactement, la table de la Parole et la table du Pain. Nous avons le pain et le vin, les
aliments solide et liquide que I'on trouve en tout repas. Et cela selon I'esprit du repas
de la Paque juive pendant lequel le Christ a institué I'Eucharistie.

Au cours des premiers temps de I'Eglise, I'Eucharistie était célébrée comme un
repas fraternel. Certains abus, que Paul signale dans sa Premiere Lettre aux Corinthiens,
ont fait que petit a petit on a inséré la célébration de la Parole de Dieu et la
consécration avant le repas fraternel. Au Il @éme siecle, la liturgie de la messe présentait

déja la structure qu’on lui connait aujourd’hui.

81



Apres avoir rappelé que la messe est aussi un repas, nous pouvons nous poser
des questions sur le sens d’un repas, que ce soit le café offert a un visiteur ou le diner
diplomatique le plus raffiné. Un repas peut représenter une féte, une rencontre,
I'union, I'amour, la communion, une commémoration, un hommage, l'amitié, la
présence, la fraternisation, le dialogue, bref, la vie. En appliquant ces aspects a la
messe, nous en comprendrons mieux le sens, d’autant plus lorsque nous constatons
que c’est Dieu Lui-méme qui se donne en nourriture. |l en ressort aussi que la messe
est une convivialité dans le Seigneur.

La Liturgie eucharistique se divise en trois parties : la Présentation des offrandes,
la Priére eucharistique et le Rite de la communion.

a) Présentation des offrandes

Cette partie de la messe, aussi appelée Offertoire, est la présentation a I'autel des
dons qui seront offerts avec le Christ lors de la Consécration. La plupart des messes
étant chantées, on n’arrive généralement pas a voir ce qui se passe a l'autel a ce
moment. Le fait de le savoir nous aidera a mieux comprendre le sens de la
célébration.

Analysons d’abord les éléments de I'offertoire: le pain, le vin, 'eau. Que
signifient-ils? Ce sont les éléments qui ont été utilisés par le Christ lors de la Derniere
Cene et ils ont une signification tres spéciale :

» Le pain et le vin représentent la vie de I’homme, son étre méme, parce
gue personne ne peut vivre sans boire ou manger ;

» lls représentent aussi le travail de 'homme, parce que personne ne peut
aller cueillir du pain aux champs, ou chercher du vin a la source ;

» Le pain et le vin acquiérent une nouvelle signification en devenant le
Corps et le Sang du Christ. L’étre méme de I’homme et le travail qu’il fait
acquiérent ainsi un sens nouveau en Jésus-Christ.

Et I'eau? Lors de la présentation des offrandes, le prétre verse quelques gouttes
d’eau dans le vin. Pourquoi ? Nous savons qu’a I'époque de Jésus les Juifs buvaient du
vin dilué dans un peu d’eau, et Jésus devait certainement en faire autant, car il était
véritablement homme. Par ailleurs, 'eau mélangée au vin acquiert sa couleur et sa
saveur. Les gouttes d’eau représentent donc I’lhumanité qui se transforme lorsqu’elle

est immergée dans le Christ.

82



Les étapes de la préparation des offrandes:
» Préparation de l'autel
“D’abord on prépare I'autel, ou table du Seigneur, qui est le centre de toute la liturgie
eucharistique, en y plagant le corporal, le purificatoire, le missel et le calice, a moins
que celui-ci ne soit préparé a la crédence.” (PGMR 73)
» Procession des offrandes
C’est le moment ol I'on apporte les dons en procession. Cette procession, qui
rappelle ce qu’est I'homme et le travail qu’il fait, doit étre inspirée par un vrai
sentiment de don et ne pas se borner a remettre au prétre le pain, le vin et |'eau.
» Présentation des offrandes
Le prétre présente les offrandes a Dieu moyennant la formule: Tu es béni, Dieu
de I'univers... et le peuple répond: Béni soit Dieu, maintenant et toujours ! Ce moment
passe le plus souvent inapergu a cause du chant de I'offertoire. Il serait préférable que
tout le peuple y prenne part, que I'on ne chante que pendant la procession, et que la
quéte soit faite sans que les fideles quittent leur place. Le chant n’est certes pas interdit,
mais il faudrait qu’il dure exactement le temps de la préparation des offrandes, en
sorte que le prétre ne soit pas obligé d’en attendre la fin pour poursuivre la célébration.
» Laquéte a l'offertoire
Déja dans les synagogues juives, apres la célébration de la Parole de Dieu, les
fideles avaient I’habitude de laisser une offrande pour les pauvres. En effet, ce moment
de l'offertoire n’a de sens que s'il reflete I'attitude intérieure de disposer de ses biens
en faveur du prochain. Ce n’est pas la quantité qui compte, mais notre désir de nous
donner, a I'image du Christ, a notre prochain. Ce geste représente en outre |'espoir que
nous avons d’en venir un jour a ne plus célébrer I'Eucharistie, en nous faisant nous-
mémes Eucharistie.
» Se laver les mains
Le prétre, apreés avoir présenté les offrandes, se lave les mains. Autrefois,
losque les fideles apportaient de chez eux les dons pour la célébration, ce geste avait un
caractere utilitaire. De nos jours, il représente 'attitude du prétre de se purifier pour
célébrer dignement I'Eucharistie.
> Prions, mes fréres...

Le prétre invite toute I'assemblée a unir ses priéres a son action de grace.

83



» Priere sur les offrandes

Cette priére rassemble les motifs de I'action de grace et conduit a ce qui va
suivre, soit la Priere eucharistique. Toujours tres profonde, elle doit étre suivie avec
attention et confirmée par notre Amen!

b) La Priére eucharistique

C'est avec la Priere eucharistique que nous atteignons le sommet de la
célébration. Avec elle, par le Christ qui se donne pour chacun de nous, nous plongeons
dans le Mystere de la Sainte Trinité, mystére de notre salut :

C’est maintenant que commence ce qui est le centre et le sommet de toute la
célébration: la Priere eucharistique, priere d’action de grdce et de sanctification. Le
prétre invite le peuple a élever les cceurs vers le Seigneur dans la priére et I'action de
grdce, et il se I'associe dans la priére qu’il adresse a Dieu le Péere par Jésus Christ dans
I’Esprit Saint, au nom de toute la communauté. Le sens de cette priere est que toute
I"'assemblée des fidéles s unisse au Christ dans la confession des hauts faits de Dieu et
dans I'offrande du sacrifice. (PGMR 78)

» La Préface

La préface a pour fonction d’insérer I'assemblée, apres le dialogue introductoire,
dans la grande action de grace qui commence. Les préfaces sont en grand nombre, elles
se rapportent, soit a Paques, a Noél, a Notre Dame, aux saints, etc.

» Le Sanctus

C’est la premiere grande acclamation de I'assemblée s’adressant a Dieu le Pere
en Jésus-Christ. Il devrait toujours étre chanté, tout en gardant la plus grande fidélité
possible aux paroles de la priere originale.

» LInvocation au Saint-Esprit

C’est par Lui que I'action du Christ se déroula lors de sa présence physique dans
I’histoire, et c’est par Lui qu’elle continue a se faire dans le temps présent. L’Eglise est
née du Saint-Esprit, c’est Lui qui transforme le pain et le vin, c’est par Lui que I'Eglise
prend sa force dans I'Eucharistie.

» La Consécration

Afin de pouvoir suivre attentivement ce qui se passe a l'autel, il convient de ne

pas rester téte baissée pendant la consécration. Rien ne doit étre dit a haute voix

lorsque le prétre éleve I'hostie : il s’agit d’'un moment sublime entre tous, a vivre dans

84



une profonde adoration. C'est a cet instant que se reproduit en nous le mystere de
I'amour du Peére, ol le Christ se donne au Pére pour nous, emplissant de graces notre
coeur. Moment ou sied un profond silence.
» Priéres et intercessions
L’Eglise reconnait que le Christ agit en nous par le Saint-Esprit et demande la
grace de s’ouvrir a cette action, de devenir une seule Eglise. Elle demande ensuite que
le Pape et les évéques puissent conduire tous a recevoir le Saint-Esprit. Elle prie pour
les fideles déja rappelés par le Pére et pour que, a l'instar de la Sainte Vierge et des
saints, tous les fideles puissent atteindre un jour le Royaume que le Pére a préparé
pour eux.
» Doxologie Finale
C’est une sorte de résumé de toute la priére eucharistique, quand le prétre,
tenant en ses mains le Corps et le Sang du Christ, glorifie « par Lui, avec Lui et en Lui,
dans l'unité du Saint-Esprit » Dieu le Pere, et I'assemblée répond avec un grand “Amen”,

qui confirme tout ce qu’elle vient de vivre. Le prétre prononce seul la Doxologie.

c) Rite de la Communion

La Priere eucharistique est la dimension verticale de la messe: nous nous
unissons totalement a Dieu en Jésus-Christ. Une fois atteinte la communion avec Dieu
le Pere, la conséquence naturelle est la rencontre des freres, puisque le Christ, qui est
un, est tout en tous. Le rite de la communion est le moment horizontal de la messe, qui
nous prépare au banquet eucharistique.

» Le Notre Péere

C'est la conclusion naturelle de la Priere eucharistique. Unis au Christ, et
réconciliés par Lui avec Dieu, il n’y a rien de plus opportun que de dire : Notre Pere...
Cette priere doit étre prononcée avec exaltation, et si elle est chantée, suivre
exactement les paroles dites par Jésus lorsqu’il I'enseigna a ses disciples. Le Notre Pere
est suivi par son embolisme, c’est-a-dire, la continuation de sa derniere demande.
Remarquons que la seule occasion ou I'on ne dit pas “Amen” a la fin du Notre Pere est

la messe, précisément parce que la priere se poursuit par son embolisme.

85



» La Priere pour la paix
Réconciliés en Jésus-Christ, nous demandons que la paix s’étende a tous,
présents ou absents, pour que chacun vive en plénitude le Mystere du Christ. Nous
demandons aussi la paix pour I'Eglise, afin qu’elle puisse poursuivre sa mission. Cette
priere n’est prononcée que par le prétre.
» L’Echange de la paix
C’est un geste symbolique, une salutation pascale. Il n‘est donc pas nécessaire
de quitter sa place pour saluer tout le monde dans I'église : sil’'on se rendait compte du
symbolisme de ce geste, il deviendrait évident que la dispersion qui se produit souvent
est superflue. Il ne doit pas y avoir de chant pendant I’échange de la paix, qui doit étre
de courte durée.
» L'Agneau de Dieu
Le prétre et I'assemblée se préparent en silence pour la communion. Le prétre
plonge alors un morceau de pain dans le vin, ce qui représente l'unité du Christ,
entierement présent sous les deux espéces. Lorsqu’il présente au peuple le pain
eucharistique, chacun reconnait son indignité devant le Christ et s’exclame avec le
Centurion : Seigneur, je ne suis pas digne de te recevoir, mais dis seulement une parole
et je serai guéri. Le Christ ne nous donne pas que sa parole, Il se donne Lui-méme a
chacun de nous par amour.
» La Communion
L’assemblée se dirige alors vers la table eucharistique. Le chant doit étre un
chant de louange recueilli, qui mette I'accent sur le don que le Christ nous fait. La
communion peut étre recue dans la bouche ou dans les mains ; en ce cas, la main qui
recoit I'hostie ne doit pas étre la méme qui la porte a la bouche. Ceux qui, pour une
raison ou une autre, soit parce gqu’ils ne sont pas convenablement préparés (en état de
grace sanctifiante) ne communient pas, doivent cependant eux aussi faire de ce
moment I'occasion d’une rencontre personnelle avec le Christ, ce que nous appelons la
communion spirituelle. La communion est suivie d’une action de grace, soit chantée,
soit en silence, silence dont le role est toujours trés important dans la liturgie. Il ne
saurait étre question d’oublier de faire son action de grace ou de se mettre a bavarder

avec son voisin.

86



» La Priere apres la Communion
Une mauvaise habitude s’est malheureusement instaurée en certaines de nos
communautés, celle de faire cette priéere apres les avis paroissiaux, ce qui semble une
invitation a s’en aller au plus vite. Cette priere fait encore partie de la liturgie
eucharistique, elle en est la conclusion ; elle demande a Dieu les graces nécessaires
pour que chacun puisse transposer dans la vie de chaque jour tout ce qui a été vécu par

I’'assemblée pendant la célébration.

8.2.4- 4éme Partie - Rites de conclusion
Relevent des rites de conclusion:
a) de breves annonces, si elles sont nécessaires;
b) la salutation et la bénédiction du prétre qui, certains jours et a certaines
occasions, est enrichie et développée par la priéere sur |'assemblée ou une autre
formule solennelle;
c) I’'envoi du peuple par le diacre ou le prétre afin que chacun retourne a ses
bonnes ceuvres, en louant et bénissant le Seigneur;
d) le baiser de I'autel par le prétre et le diacre, suivi de I'inclination profonde
vers I'autel par le prétre, le diacre et les autres ministres. (PGMR 90)
» La Salutation
Pour certains, c’est le soulagement: voila I'obligation dominicale accomplie.
Mais pour beaucoup d’autres c’est lI'envoi, le moment ou peut commencer la
transformation de I'engagement pris pendant la messe en attitudes et en gestes
concrets. Nous avons entendu la Parole de Dieu et nous avons accepté qu’elle pénétre
notre vie. Nous avons revécu la Paque du Christ, en assumant, a notre tour, le passage
de la mort a la vie et en nous unissant au sacrifice du Christ, tout en reconnaissant que
notre vie est un don de Dieu et en I'orientant vers Lui.
» Les Avis
» On passe ensuite, le moment étant désormais opportun, aux avis a
donner a la communauté, ainsi qu’aux dernieres recommandations du

président de la célébration. La Bénédiction finale

87



Pour finir, la bénédiction du prétre, qui sera suivie par le rite de conclusion.
Pour certains liturgistes, cet instant est un moment de véritable envoi, le prétre
bénissant les fideles pour qu’ils s’en aillent dans le monde en louant Dieu par leurs
paroles et par leurs actions et qu’ils concourrent ainsi a la transformation de leurs
freres. Voyons-en ci-apres la raison.

» Rite de conclusion

En latin, “Ite, Missa est”. Ce qui, en francais veut dire a peu preés “Allez, vous
avez recu une bénédiction et vous avez une mission a accomplir”, puisqu’en latin, Missa
signifie mission, ou démission, et aussi bénédiction. Eucharistie veut également dire
bénédiction, ce qui correspond bien a la réalité, puisque par le don de son Fils, Dieu
bénit toute 'humanité. Les chrétiens, ayant recu du Pére cette grace, sont renvoyés au
monde pour qu’ils deviennent eux-méme eucharistie, source de bénédictions pour le

prochain. La messe prend ainsi tout son sens.

88



BIBLIOGRAPHIE

1- Bibliographie utilisée et citée dans I’original en portugais :

- ALDAZABEL, José: Vocabulario Basico de Liturgia. S30 Paulo: Paulinas, 12 éd., 2013.

- ALMEIDA, Jodo Carlos: Curso de Liturgia. Sdo Paulo: Ed. Loyola, 92 éd., 2012.

- AUGE, Matias: Liturgia: Histéria, celebragdo, teologia e espiritualidade. S3o Paulo;
Ed. Ave-Maria, 1996.

- BECKHAUSER, Alberto: Os fundamentos da Sagrada Liturgia. Colecdo “Iniciacdo a
Teologia”. Petrdpolis: Vozes, 2004.

- BECKHAUSER, Alberto: Sacrosanctum Concilium: texto e comentario. Cole¢do
Revisitar o Concilio. Sdo Paulo: Paulinas, 2012.

- BENTO XVI: Exortacdao Apostdlica Pds-Sinodal Verbum Domini, sobre: A Palavra de
Deus na Vida e na Missdo da Igreja. Sdo Paulo: Ed. Paulinas, 62 ed., 2011.

- BOGAZ, Antonio & HANSEN, Jodo: Reforma Liturgica: renovacao ou revolugio?
Colecdo Liturgia e Teologia, Sdo Paulo: Paulus, 2012.

- BOROBIO, Dionisio: A Dimensao Estética da Liturgia: arte sagrada e espagos para
celebragdo. S3o Paulo: Paulus, 2010.

- BOSELI, Goffredo: O Sentido Espiritual da Liturgia. Brasilia: Ed. CNBB, Colecdo Vida e
Liturgia da Igreja, 12 ed., 2014.

- CELAM: Manual de Liturgia I: A celebracdo do Mistério Pascal - introducdo a celebragdo
litargica. S3o Paulo: Paulus, 22 ed., 2011.

- CELAM: Manual de Liturgia Il: A celebragao do Mistério Pascal — fundamentos teoldgicos e
elementos constitutivos. S3o Paulo: Paulus, 22 ed., 2011.

- CELAM: Manual de Liturgia lll: A celebragao do Mistério Pascal — os sacramentos: sinais do
mistério pascal. Sdo Paulo: Paulus, 22 ed., 2011.

- CELAM: Manual de Liturgia IV: A celebragio do Mistério Pascal — outras expressée3s
celebrativas do mistério pascal e a liturgia na vida da Igreja. Sao Paulo: Paulus, 22 ed., 2011.

- CHUPUNGCO, Anscar J.: Inculturagdo Liturgica: sacramentais, religiosidade e
catequese. S3o Paulo: Paulinas, 2008.

- CNBB (Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil): “Principios da Musica Liturgica”.
In: http://www.cnbb.org.br/comissoes-episcopais-1/liturgia-1. Pesquisado e

consultado em abril 2015.

89



- CNBB (Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil): Animag¢do da Vida Liturgica no
Brasil: Elementos da Pastoral Liturgica. Documentos da CNBB n2 43. S3o Paulo: Ed.
Paulinas, 2010.

- CNBB (Conferéncia National dos Bispos do Brasil): Cristdos Leigos e Leigas na Igreja e
na Sociedade (Sal da terra e Luz do Mundo). Estudos da CNBB n? 107. Brasilia: Ed.
CNBB, 2014.

- CNBB (Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil): Deixe a Flor Desabrochar:
Elementos de Pastoral Liturgica. 12 Ed., Brasilia: Ed. CNBB, 2013.

- CNBB: Discipulos e Servidores da Palavra de Deus na Missao da Igreja. Documento
n? 97, Brasilia: Ed. CNBB, 2012.

- CNBB: Guia Liturgico-Pastoral. 22 Ed. Revista e aumentada. Brasilia: Ed. CNBB, 2014.

- CNBB: Instrugdao Geral do Missal Romano e Introdugao ao Lecionario: texto oficial.
Brasilia: Ed. CNBB, 52 éd. 2013.

- FLORES, Juan Javier: Introdugao a Teologia Liturgica. Sdo Paulo: Ed. Paulinas, 2006.

- JOAO PAULO II. Carta Enciclica Ecclesia de Eucharistia sobre a Eucaristia na sua
Relagdao com a Igreja. S3o Paulo: Ed. Paulinas, 152 éd., 2012.

- LELO, Antonio F. (org.): Eucaristia: teologia e celebragao — Documentos pontificios,
ecumeénicos e da CNBB (Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil) 1963-2005. S3o
Paulo: Paulinas, 2006.

- MARSILI, Salvatore: Sinais do Mistério de Cristo: teologia litlirgica dos Sacramentos,
Espiritualidade e Ano Litargico. Sao Paulo: Ed. Paulinas, 2012.

- MELO, José R.: A Missa e suas Partes: para celebrar e viver a Eucaristia. Sdo Paulo:
Ed. Paulinas, 2011.

- PAULO VI: Constituigdao Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada Liturgia. Sdo Paulo:
Ed. Paulinas, 112 ed., 2013.

- SANTA SE: A Eucaristia: Fonte e Apice da Vida e da Missdo da Igreja: Instrumentum
Laboris. Sinodo dos Bispos, XI Assembléia Geral Ordindria. S3o Paulo: Ed. Paulinas,
2005 -

- SANTA SE : A Liturgia Romana e a Inculturagdo. “IV Instrucdo para uma aplicacdo
correta da Constituicdo Conciliar sobre a Liturgia ». Congregacdo para o Culto Divino,

S3do Paulo: Paulinas, 1994.

90



- SANTA SE: CATECISMO DA IGREJA CATOLICA. Petrépolis: Vozes; Sdo Paulo: Ed.
Loyola; Sdo Paulo: Paulinas; Sdo Paulo: Ave Maria, 1993

- SILVA, Adriano R. & CARVALHO, Marcio: A Reforma Litlrgica de Bento XVI: passo-a-
passo para a comunidade. Juiz de Fora, MG: Martyria, 2013.

- URBAN, Albert & BEXTEN, Marion: Pequeno Dicionario de Liturgia. Aparecida, SP: Ed.
Santuario, 2013.

- VAGAGGINI, Cipriano: O Sentido Teoldgico da Liturgia. Sao Paulo: Ed. Loyola, 2009.

2- Bibliographie utilisée par le traducteur pour les citations en frangais :

- BENOIT XVI: Exhortation Apostolique Post-Synodale Verbum Domini, sur La Parole
de Dieu dans la Vie et dans la Mission de I'Eglise — Saint Siege: Benoit XVI
Exhortations Apostoliques

— CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN ET LA DISCIPLINE DES SACREMENTS::
Présentation Générale du Missel Romain - Saint Siege : Missel Romain

- PAUL VI : Sacrosanctum Concilium — Constitution sur la Sainte Liturgie — Saint Siege :
Documents du Concile Vatican Il

- SAINT SIEGE: Catéchisme de I’Eglise Catholique

91



