EQUIPES NOTRE DAME - ENS
EQUIPE RESPONSABLE INTERNATIONALE - ERI

Equipe Satellite sur la formation chrétienne

L’AUBERGE/COURS SUR
LA MORALE CHRETIENNE

Observation: traduit d’'un document original en portugais (du Brésil).



TABLE 1

TABLE 2

TABLE 3

TABLE 4

TABLE 5

TABLE 6

SOMMAIRE

INTRODUCTION GENERALE ............coorereeereeere s mne e
INTRODUCTION A LA MORALE - QUESTIONS
PRELIMINAIRES ... sssne s sssns s e s s

1.1-TerminolOgie .......uuuiiiiiiii e
1.2- La question morale..........ooooveiiiiiiiiiiiiieee e
1.3- Les bases rationnelles de 'Ethique..............oooeviiiiiciiennnn.
ETHIQUE THEOLOGIQUE ET TRADITION..........ccoviiiiinnnnnnes
2.1- Ethique ThE0oloGIQUE. ........cuv et
2.2- Fidélité a la Tradition authentique..............ccceeiiiiiiiniiiirnn.
2.3- La Morale RENOVEE..........oovvuuiiiiiiieeei e
QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE - LES
CATEGORIES MORALES DE BASE..........cooiiiiirreeeesmeneeeennns
3. 1-La LIDEIte ..o
3.2- La Responsabilité ...........oooo i
3.3- L'ACEE MOral......eiieeee e
3.4- L’Option Fondamentale...............oouvieiiiiiiiiiiiiiieeeceeeeeeee,
3.5-LaLoi Naturelle.............oiiiiiiiii e
QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE - LA
CONSCIENCE MORALE ... msmmnnnne e
4.1- Le mystere de la CONSCIENCE.........uceeiieeieiiieiieeeeeeeeen
4.2- Les types de CONSCIENCE........ceevvieiiiiiie e
4.3- Les éléments sur l'histoire de la doctrine chrétienne .............

4.4- Qu’enseigne le Catéchisme de I'Eglise Catholique (CIC) au
sujet de la Conscience Morale ? ............ceeeeiiiiiieiiieeeeeeeeeeeei
4.5- La formation de la conscience............ccccccviriiiiiiiiiiiiieeeeeee,

MORALE PERSONNELLE : PECHE ET CONVERSION.............
5.1-Le mal moral etlaliberté .........cccocoeviiiieiiiiiiiin
5.2- Les problémes et défis autour du péché .............cccoooevnnnnnnnne.n.
5.3- Le péché dans les Saintes ECritures ...........cccccoevevveeceeeenennn.
5.4- Notions de péché mortel et véniel ............ccoooiiiiiin.
5.5- L’'occasion proche du péché ............coooviiiiiiiiiiiiiiiiiieee e,
5.6- La conversion : en quoi consiste-t-elle ?..........ccccceeeeeeeiiennnnnn.
5.7- L’évangile incarné de la conversion ............ccccceeeeeievveiinnnennn.

5.8- Les sacrements de CONVErSION ............eeeeeeeeiiieeeiiiiiiiiniiinens
5.9- La participation du converti dans la conversion.....................

MORALE PERSONNELLE : LES VERTUS..........ccccccmrrriiinnnnnn
6.1- Les vertus cardinales..............ooouumiiiiiiiiiiii e

6.2- Les vertus théologales ...

11
14
19
19
24
31

38
38
43
46
49
51

53
54
55
57

58
59
68
68
70
73
77
81
83
83
85
88
92
96



TABLE 7

TABLE 8

BIOETHIQUE ..ot e e e e sasssss e e e e e e sesssasssssssaeas 118

7.1- Une premiére réflexion : les cas qui interpellent la Bioéthique 119

7.2- La valeur de la vie humaine et les exigences éthiques.......... 120
7.3- L'avortement d’'un point de vue moral............ccccooeeeiiiiieeinnnne... 122
7.4- Euthanasie et Dysthanasie............ccccuviiiiiiiis 125
7.5- Transmission de la vie humaine et exigences éthiques......... 126

7.6- Interventions humaines pour empécher la transmission de la

LT[ 136
DEFIS ETHIQUES - CARACTERE SOCIAL DE LA MORALE .. 140
8.1- Défis éthiques de I'économie ...........ccceeeeeiiiiiiiiiiiiiieiiceeeeeee, 142
8.2- Défis éthiques du travail ...........ccccoeeeiiiiiiiiiii, 143
8.3- Défis éthiques de la pauvreté............ccceeeiiiiiiiiiiiiiie 145
8.4- Défis éthiques de la politique..........cccoeeeeeeiiieiiiin 147
8.5- Défis éthiques de la culture ...........cooeeeeeiiiiieiii, 148
8.6- Défis éthiques de I'environnement............cccoooviviiieiiiiiiiinnnnne.. 149
CONCLUSION.........eemnmmmmrrrr e s s mmmmmnn e s 152
BIBLIOGRAPHIE UTILISEE, CITEE ET RECOMMANDEE ......... 156



INTRODUCTION GENERALE

Ce cours est une contribution pour I'étude de la morale chrétienne ou de
théologie morale (autrement appelée Ethique théologique), qui cherche, a la
lumiére de la parole de Dieu, a discerner les normes concrétes qui poussent la
personne a sa pleine réalisation : humaine et chrétienne.

En ce sens, la “morale chrétienne est la pratique de la foi, a la suite de
Jésus Christ pour réaliser le régne de Dieu”. C’est ce qui définit le mieux la morale
chrétienne et ses rattachements a la foi. Autrement dit, la morale est une
dimension nécessaire de la foi chrétienne (la foi étant comprise en tant que relation
entre I'étre humain et son Dieu)."

Marciano Vidal éclaircit encore cette définition, quand il affirme que la
théologie morale “est cette partie de la Théologie qui, a la lumiere de la Révélation
et de la Foi vécue dans la communauté ecclésiale, entend désigner le chemin de
la pleine humanisation des personnes et de la société, sur le chemin de Jésus
Christ et de son Régne”.?

Ainsi comprise, la morale chrétienne ne décrit pas seulement les
comportements humains, mais cible un idéal a poursuivre ou a vivre, dont la force
inspiratrice est : Jésus Christ. |l est la norme supréme pour le comportement
moral et la vie du chrétien.

Gaudium et Spes affirme que le Christ, qui est la révélation pleine du Pére,
est en méme temps la révélation pleine de I'hnumain (cf. n® 22). C’est ainsi que la
morale chrétienne se pose dans la perspective de la Révélation consignée dans
les Ecritures et intégrée dans la vie de la communauté de Foi, de vie de chaque
chrétien.

Ainsi s’exprime la Commission Biblique Pontificale :

Pour les chrétiens, les écritures saintes ne sont pas seulement la source de la
révélation, le fondement de la Foi, mais aussi le point essentiel de référence de la
Morale. Les chrétiens sont convaincus que, dans la Bible, peuvent se trouver les

indications et normes pour agir avec rectitude et pour atteindre la vie en plénitude.?
Le Concile Vatican Il propose un “aggiornamento” (actualisation) et une
rénovation de la Théologie Morale, qui depuis le XVIléme siecle portait une tonalité

Oou une vision négative et pessimiste, plus préoccupée par la condamnation des

1VIDAL, Marciano. Para Conhecer a Etica Cristd. S3o Paulo: Edigdes Paulinas, 1993, p. 11-15.
2 VIDAL, Marciano. Moral de Atitudes. Aparecida: Editora Santudrio, 1978, p. 482-489.
3 PONTIFICIA COMISSAO BIBLICA. Biblia e Moral - Raizes Biblicas do Agir Cristdo.




erreurs morales de la personne, de la société et du monde, que de promouvoir la
personne dans son intégralité.

Dans la perspective de la Morale appelée casuistique, il y avait comme un
dualisme a I'égard de I'étre humain, du monde, du corps, de la sexualité, qui a
séparé et opposé certaines réalités comme le corps et I'ame, le spirituel et le
matériel, le ciel et la terre, etc.

Le pape Jean XXIlI lui-méme déclara a 'ouverture du Concile Vatican Il que
“les erreurs tombent d’elles méme ou sont confrontées aux valeurs chrétiennes de
maniére positive”.*

Un texte conciliaire fondamental parle de “I'aggiornamento” de la Théologie
Morale :

'y a un soin spécial a perfectionner la Théologie Morale, dont I'exposition
scientifique, nourrie d'une plus grande intensité par la doctrine des saintes
écritures, devra montrer I'excellence de la vocation des fidéles en Christ et son

obligation de produire des fruits dans la charité pour la vie du monde.?

Les commentaires des théologiens a propos de ce texte et de la nécessité
d’'un “aggiornamento” font ressortir ce que le Concile attend de la morale :

a) Caractére scientifique (“exposition scientifique") ;

b) Spécificité chrétienne (“nourrie avec plus d’intensité par la doctrine
des Saintes Ecritures”) ;

c) Orientation positive et de perfection (“elle devra montrer I'excellence
de la vocation chrétienne”) ;

d) Caractére ecclésial (“des fidéles en Christ”) ;

e) Unifiee dans la charité et I'ouverture au monde (“son obligation de
produire des fruits dans la charité pour la vie du monde”).

Dans ce contexte, ce cours poursuit les objectifs suivants:

Objectif général:

» Comprendre que la Morale a toujours existé et que I'étre humain
possede une conscience morale qui le pousse a distinguer le bien du
mal dans le contexte dans lequel il vit, et que cette méme Morale montre

Jésus-Christ comme I'idéal qui doit étre suivi et vécu.

4 AGOSTINI, Nilo. “Moral Renovada para uma Catequese Renovada”. Texto publicado em CNBB (Org.).
Catequistas para a catequese com adultos: Processo formativo. 12 edi¢do, Sdo Paulo: Paulus, 2007, p. 45-
62.

5 DECRET SUR LA FORMATION DES PRETRES OPTATAM TOTIUS ECCLESIAE RENOVATIONEM, n° 16. “Que les
disciplines théologiques soient enseignées a la lumiére de la Foi et sous la direction du magistere de I'église,
afin que les éléves puissent trouver avec exactitude la doctrine catholique dans la Révélation divine, la
pénetrent profondément, en fassent un aliment de vie spirituelle et deviennent capables de I'annoncer,
I'exposer et la défendre dans le ministere sacerdotal”.



Objectifs spécifiques:

> Présenter I'Ethique/Morale et les Ethos. La premiére dimension
commune théorique et réflexive, la seconde comme dimension pratique
de la vie morale dans le quotidien des personnes ;

» Faire comprendre que 'homme agit dans son quotidien non seulement
par tradition, éducation ou habitude, mais principalement par la
conviction de la foi, tout comme par l'intelligence et la raison ;

» Prendre conscience que la personne est le centre de toute considération

Ethique et Morale dans la perspective chrétienne.

Ainsi, le présent cours permettra aux lecteurs intéressés par la grave crise
morale dans laquelle nous vivons en ce moment (‘changement d’époque”, selon
le Pape Frangois),® d’entendre les signaux des temps, de les interpréter a la
lumiére de I'Evangile, et de répondre, par son mode de vie au quotidien, aux
questions et interrogations des hommes au sujet du sens de la vie présente et
future, et de la relation entre les deux.

Le chrétien non seulement croit, mais vit aussi. C’est pourquoi, la vie du
chrétien doit étre en conformité avec ce qu’il croit, et ses croyances doivent
s’incarner dans la vie quotidienne.

Considérant que 'lhomme est social par nature, la vie morale n’affecte pas
seulement sa vie personnelle, mais aussi ses attitudes dans la coexistence
humaine (vie sociale et communautaire).

Le cours de MORALE est structuré par les chapitres suivants :

1- Introduction a la Morale : questions préliminaires
2- Ethique théologique et tradition

3- Catégories morales de base

4- La conscience morale

5- Morale personnelle : péché et conversion

6- Morale personnelle : les vertus

7- Bioéthique

8- Morale sociale

Dans une société de consommation relativement permissive et tolérante,
avec la perte du sens éthique et la détérioration des relations humaines, ou les
moyens de communication ont une forte influence (positive et négative), il y a
encore plus besoin de formation chrétienne des personnes (des catholiques, des
couples chrétiens), pour qu’elles soient illuminées des lignes fondamentales de

I'Evangile.

6 Sa nature est principalement culturelle, en elle se fond la conception intégrale de I'étre humain et sa
relation avec le monde et avec Dieu.



La morale catholique est souvent vue, méme par nous catholiques, comme un
ensemble de préceptes plus ou moins restrictifs, qui disent simplement ce qui
est juste et ce qui est mauvais — bien que souvent les personnes ne
comprennent pas pourquoi certaines choses sont considérées justes et
d’autres mauvaises par I'Eglise. Cette vision pauvre et négative de la morale
ou de I'éthique chrétienne, qui éloigne certains de la religion, est largement
exploitée par la presse laique, qui aime présenter 'Eglise comme “le grand

répresseur’.

Le pape Francois a affirmé que "toutes les discussions doctrinales, morales
et pastorales n'ont pas a étre décidées par une intervention du magistére", mais
que les réponses et solutions doivent étre recherchées dans la culture propre d’'un
pays, en observant les traditions et les défis locaux.

Et le Pape de continuer : “Un véritable pasteur (éducateur) ne doit pas se
contenter de I'application de lois morales. Dans la croyance que tout est blanc ou

noir, nous fermons parfois les chemins de la miséricorde".

Jésus-Christ est le visage de la miséricorde du Pére. Le mystére de la Foi
chrétienne semble trouver dans ces paroles sa synthése. Telle miséricorde s’est
révélée vivante, visible et a atteint son apogée en Jésus de Nazaré. Avec sa
parole, ses gestes et toute sa personne, Jésus de Nazaré révéle la miséricorde de
Dieu.”

La miséricorde de notre Seigneur se manifeste surtout quand Il s'incline sur la
misére humaine et démontre sa compassion, pour qui a besoin de compréhension,
soin et pardon. Tout en Jésus parle de miséricorde ; plus encore, Lui-méme est la
miséricorde.

Voila ce a quoi se consacre cette étude : que personne ne vive a la marge
de [I'Evangile de Jésus Christ, et que tous puissent adhérer a la personne de
Jésus Christ et, par conséquent, a la doctrine de Jésus, a son Evangile.

Jésus et son message — le Régne de Dieu — est le point de départ et

d’arrivée pour tout chrétien (Mc 1,15; Mt 5,3-12).

L’étude de la morale chrétienne — par les fidéles laics — se révele étre d’'une
certaine complexité ; non seulement en raison de la présence de concepts
abstraits, mais aussi parce que les personnes ont encore beaucoup de doutes
sur la doctrine de la Foi et de la Morales catholique.

Pour beaucoup, la morale chrétienne est considérée comme un ensemble de
théories, difficles a comprendre dans leur ensemble, et nhon comme un
fondement et une motivation pour I'action des chrétiens dans leur quotidien.

Ce cours possede, peut-étre une complexité supérieure a d’autres, et, pour

cela, le langage peut paraitre plus soutenu. Il est, aussi, plus long et propose

7 Pape Francois. Misericordiae Vultus. Bulle de Proclamation du Jubilé Extraordinaire de la Miséricorde,
Rome, 11 avril 2015.



des questions a la fin de chaque partie, faites pour permettre une meilleure
compréhension de ce qui a été lu.

Par ailleurs, se profile dans le méme esprit et dans le méme désir de répondre
aux questionnements de notre Foi catholique, la recherche de la Vérité.

La pére Caffarel disait toujours que l'un des objectifs du mouvement des
Equipes Notre Dame est d’étre “une école de vie chrétienne”, qui aide les
couples a “acquérir la compréhension des exigences de la vie chrétienne, de
ce qu’elle est, dans sa globalité, et de toutes les richesses du dogme” ; elle doit
aider a montrer “ce qu’est la vie chrétienne, dans son entiéreté, dans toute son
amplitude” (...), parce que “les équipiers Notre Dame doivent désirer vivre avec
le Christ, comme le Christ, par le Christ, partout : dans la sphére conjugale, (...)
mais aussi dans la vie professionnelle, dans la ville, dans la paroisse, dans les

loisirs”.




M T
TABLE 1

INTRODUCTION A LA MORALE

QUESTIONS PRELIMINAIRES

Nous allons débuter cette partie en donnant quelques définitions de base,
afin d’éviter doutes ou confusions dans la terminologie utilisée.

Il est important de noter que I'étude de ce cours — la Morale Chrétienne —
s’insére dans le contexte de la Théologie Morale, qui traite de la réflexion sur les
actes humains, dans la perspective de sa réalisation en tant que personne
humaine en Jésus Christ, en tant que partie prenante du plan de la Création et de
la Rédemption. Il s’agit, en effet, du style de vie que le chrétien est appelé a suivre
dans chaque dimension de sa vie.

Nous allons aborder la morale chrétienne d’'une part, en soulignant une
question anthropologique (réalisation de la personne humaine) et, d’autre part,
une question théologique (réalisation de la personne humaine a la lumiére de la
foi en Jésus Christ).

Les Saintes Ecritures sont I'esprit de la morale chrétienne, non pas comme

un code de “moralité”, mais bien comme une source de vie morale.

1.1- Terminologie
Les termes Morale et Ethique sont utilisés fréquemment comme
synonymes, mais conservent entre elles certaines différences, comme nous

pouvons le voir ci-apres :
Les philosophes grecs utilisent le mot “éthique” en partant d’ethos ou coutume,
morale. L’éthique est la réflexion systématique qui tente de soutenir la conduite de
la nature humaine. Cicéron, dans son précis sur le fatalisme (De Fato), propose
d’enrichir la langue latine pour ne pas a avoir a utiliser le grec éthique, inventant le
mot “moral”. Tout comme les grecs dérivent I'éthique de ethos, coutume, de méme
peuvent faire les romains, en déclinant moralis, morale, de mos, coutume en latin.
Ainsi, sont restés dans le monde occidental les deux mots, éthique et morale, qui
originellement signifient la méme chose, I'un en grec, 'autre en latin. Il est certain
gquau fil des siécles les deux mots se sont enrichis de nuances qui
s’additionneraient. Ainsi, en certaines occasions et pour certains ces mots se

différencient, bien qu’historiquement ils soient synonymes.®

8 HORTELANO, Antonio. Moral Alternativa - Manual de Teologia Moral. Traduction de I'espagnol par Jodo
Rezende Costa, Editions Paulus: Sdo Paulo, 2000, p. 20.

9



Ainsi, nous utilisons:
> Ethique = pour une approche plus rationnelle, philosophique.
» Morale =» pour une considération religieuse et pour des codes de

comportement en relation avec cette vision religieuse.

Donc, I'éthique (Ethica) est la norme, alors que la morale (MOS) est I'action.
Autrement dit, I'éthique est ce qui se produit dans le champ du discours, et la
morale est ce qui se produit dans le champ de la pratique. La morale est

convention, et I'éthique est réflexion.

Dans la perspective de la morale chrétienne, Ethique et Morale coincident,

et peuvent étre ainsi définies :

» Une maniére d’étre, de penser et d’'organiser un peuple ;

» Un ensemble de connaissances extraites de la recherche sur les
comportements humains, tentant d’expliquer les régles morales de
maniére rationnelle, fondamentale, scientifique et théorique ;

> Une réflexion sur la vie morale, ou sont soulignés les valeurs, les normes
et les principes pour un bien agir humain ;

» Etude des coutumes, comportements ou régles qui régissent la vie,
déterminant les actions et jugements sur la moralité des actes humains.

Ainsi, I’Ethique, et/ou la Morale, sera responsable de la construction des

bases qui vont guider la conduite de la personne humaine, déterminant son

caractére et son mode de comportement dans une société déterminée.

Quel est le sens du mot ETHOS?

Ethos évoque la vie morale d’'un individu ou d’'un groupe. Dans la langue
grecque, le mot ethos se retrouve sous deux formes :

» Commencgant par € = (epsilon) => Signifie Coutume/Ethologie (étude

des coutumes).

» Commengant par n = (éta) => Signifie Caractere / Maniére d’étre.

Cet ethos en référence au caractére est priorisé pour la Morale, parce que
I'éthique s’identifie plus avec le caractére ou la maniere d’étre acquise, plutét
qu’avec la coutume.

Le mot “éthique” vient du grec ethos, et signifie, littéralement, la maison, le
foyer, I'habitat, le nid, le refuge, l'identité, la conscience ; le lieu ou les personnes
habitent ; I'éternel et mystérieux foyer de I'Etre, la ou les étres humains peuvent se
rencontrer en profondeur avec “L’ETRE”, et par |la avec soi-méme.

En ce sens, ethos fait référence a humanum, et montre un mode propre

d’étre et de vivre ou “s’abrite” ’humain.

10



C’est pourquoi, quand on parle de ethos chrétiens, émerge toute
'expérience accumulée par les chrétiens au fil de lhistoire, ayant comme
référence fondamentale la personne, le mystére et 'ceuvre de Jésus. Le Christ lui-

méme est la norme supréme des chrétiens.

1.2- La question Morale

La question Morale peut étre confondue, parfois, avec la réalité sociologique
ou juridique. Ce sont des reéalités proches et importantes pour la morale, mais elles
ne coincident pas toujours. Pour ne pas étre une morale abstraite, basée
seulement sur des principes, il est important qu’elle prenne en compte la réalité (le

vécu et le normatif).

a) Les coutumes et la morale - le niveau sociologique de la Morale

La Morale doit prendre en compte la réalité. C’est son point de départ. Les
coutumes, surtout les errements d’une culture, nous sont beaucoup plus familiers,
plus proches de ce que nous souhaiterions qu’ils soient.®

La Morale a pour objectif de : transformer les coutumes en critéres qui se
justifient ; transformer les échelles de valeurs qui justifient la vie ; travailler dans
'ensemble des aspirations qui font partie de la compréhension de la vie, et qui
sont aussi responsables des changements socio-historiques.

La connaissance sociologique et statistique traite du jugement des faits,
c’est a dire, de ce qui est. L'Ethique évolue sur les jugements de valeurs, c’'est a
dire, sur ce qui doit étre.

Une morale concrete peut étre désincarnée, mais peut aussi céder a la
tentation de vouloir déduire, du vécu et des faits, des normes d’action ou des
principes de valeurs.

Sur la question de la vérité et de la valeur, la croyance pseudoscientifique
de la majorité absolue ne vaut rien. L’Ethique ne se mesure pas par la quantité. Ce
n’est pas parce que “tout le monde le fait” que c’est une vertu.

Conclusion: 'Ethique ne se fonde pas sur le fait sociologique.

b) Le licite (Iégal) et la question morale

Une loi ou une norme a ses valeurs positives. Elle sert a protéger, a réguler,
et a une finalité pédagogique. La Morale est nécessairement liée au niveau licite —
illicite, légal — illégal.

Cependant, une éthique, qui se préoccupe de ce qu’elle doit étre, a la
fonction de démystifier le niveau légal de la réalite.

Il faut étre clair sur le fait que l'ordre juridique n’est pas l'unique instance

normative (la Morale ne doit pas se reposer sur la protection juridique des valeurs

° Par exemple, une culture qui prime par 'économie, comme axe directeur et organisateur des relations
sociales, produit inévitablement une tendance religieuse consumériste, sur les traces de la prospérité, qui
établit des relations commerciales avec le divin.

11



éthiques, ni la loi positive étre I'expression des valeurs et systéemes moraux des
groupes majoritaires).

D’autant qu'un comportement concret peut étre évalué en partant de la
conscience (elle a un caractére moral), et peut étre évalué a partir de la
perspective de I'ordonnancement juridique (elle a un caractére juridique). Dans le
cas concret d’'une personne, c’est la conscience qui a la primeur ; donc il existe
une subordination du niveau juridique a I'ordre moral.

La justice de I'ordonnancement juridique se mesure a ce qu’il apporte au
bien commun. Dans la réalisation du bien commun, la justice des lois civiles doit
laisser de I'espace pour I'objection de conscience, sans pour autant, causer des
dommages au bien commun.

Conclusion: la question Morale ne s’identifie pas, bien qu’elle ait des

connexions ou des liens étroits, avec 'ordonnancement juridique.

c¢) La conditionnalité de la question Morale

Nous vivons dans un temps dans lequel nous pouvons identifier une
« crise » de la Morale. Cependant, cette crise peut étre évaluée sous le prisme de
dé-moralisation et sous le prisme du changement.

La réalité, aujourd’hui, est faite d’'ombres et de lumiéres. La crise trouve son
origine dans la compréhension incorrecte des grands champs signifiants de la
réalité (le monde, 'homme, Dieu). lls ont subi des obscurcissements. La crise de la
Morale est liée a la crise culturelle et de civilisation.

En observant la crise sous l'aspect de la dé-moralisation, nous identifions
trois niveaux:

a) Sur I'immoralité =» C’est la maniére la plus superficielle de I'analyser.
Normalement elle mesure la réalité en termes quantitatifs.

b) Sur la permissivité = La société aujourd’hui est permissive, fruit de son
pluralisme géré par la tolérance.’® Le Pluralisme, la permissivité et la
tolérance se répercutent en profondeur dans la maniére de vie et de de
formuler la Morale. Nous vivons aujourd’hui dans une société ouverte.

La permissivité sociale se caractérise par le passage de la clandestinité a la
publicité. Les moyens de communication sociaux sont des facteurs importants de
ce passage, ainsi que la justification qu'il est nécessaire de pour rendre les faits
publiques : “Nous devons montrer comment sont les choses”.

Le grand probleme, d’une part, est que l'on fait la publicité des failles
morales ou des veécus, sans prendre en compte les valeurs, ce qui créé un
obscurcissement des valeurs morales. Elle laisse passer une mentalité de
connaturalité avec le mal. Elle réduit le niveau de la réaction morale. Les aspects
négatifs de la permissivité sont encore plus ressentis par les adolescents, des

individus en formation, des personnes simples, etc.

10 Certains auteurs affirment que la tolérance est une des vertus, nécessaire pour élever I'étre humain a sa
condition d’étre civilisé, et représente un état moins mécanique de vivre les différences.

12



D’autre part, nous devons soigner le scandale pharisien et la morale
hypocrite. La vie privée, soit disant pour le bien de l'individu, et pour le bien de la
société, est passée au crible de maniére excessive. Les failles de I'administration
publique en revanche doivent étre rendues publiques. Cela aide a élever le sens
moral de la société elle-méme.

En ce qui concerne la permissivité juridique, par exemple, elle a favorisé le
déclin des valeurs morales chrétiennes. |l faut que cela soit clair que, pour nous
chrétiens, l'ordre juridique doit avoir comme base l'ordre moral. Si la loi permet
quelque chose, ce peut étre quelque chose qui, d’'un point de vue moral, soit
immoral. Si la loi civile tolérante créé un vide moral, c’est le devoir des chrétiens de
combler ce vide en étant un exemple, et travailler honnétement et sincerement a
changer la loi.

c) Sur I'amoralité = C’est le niveau le plus profond et le plus préoccupant.
Notre société a des facteurs structurels qui rendent difficiles I'éthique et
génere I'amoralité (modes relationnels : consumérisme, massification,
hédonisme, technicisme, etc.).

Nous voyons surgir ’'homme-foule, par exemple, qui se caractérise par
I'impulsivité collective et I'irréflexion. Sont présents la, 'anonymat, I'incompétence,
et lI'impuissance. Est également a déplorer, aujourd’hui, la désintégration des
relations humaines. Nous avons besoin d'organiser le lien. Les choses sont
impersonnelles et trop professionnelles.

Par ailleurs, soulignons aussi la fonction manipulatrice de la parole
(communication). Cela montre la fonction manipulatrice des attitudes. Les moyens
de communication, par exemple, dictent des normes comportementales et
manipulent facilement les individus et les groupes, créant des individus et des
groupes complétement aliénés.

Tout cela favorise la dégradation de 'amour et de la sexualité, par exemple.
Il n'existe plus de rencontre entre les personnes. |l n'y a plus d’engagement. Les
musiques, les gestes sont les signes de la dégradation de I'amour.

La culture de demain dépend de la culture d’aujourd’hui. La publicité
actuelle valorise I'érotisme au risque d’'une dépersonnalisation. La violence devient
un mode de communication interpersonnel. On assiste a I'augmentation de la
violence gratuite. Par ailleurs, nous sommes dans une sorte dimpasse
idéologique: 'humanité ne sait plus si elle doit donner plus de pouvoir a I'état ou a
I'individu.

Enfin, nous constatons l'appauvrissement de I'esprit humain : manque
d’altruisme ; déficit de volontariat ; manque d’oblativité (gratuité). Quand I'esprit est
pauvre, il est difficile de parler d’éthique.

Mais, il est clair qu’il existe aussi des facteurs socioculturels qui aident a
maintenir vivantes les questions morales :

a) La recherche du sens de la vie ;

13



b) La nécessité de faire surgir des utopies globales, d’'idées, de réves. Pour
’humanité il ne reste plus qu’a “miser sur les utopies” ;

c) La valeur inaliénable de la personne humaine. Il y a 'opportunité de voir

resurgir I'éthique. L’humanité est sensible aux droits humains.

En regardant la crise sous le prisme du changement — et c’est ainsi que
nous sommes appelés a interpréter la situation actuelle en tant que chrétiens -, |l
est nécessaire dés a présent de faire naitre des changements dans la propre
compréhension de la vie et des valeurs.

Certains changements significatifs doivent étre soulignés :

a) Valorisation de I'historicité de 'homme et du monde (GS, 5). L'homme est
un étre historique. Il ne vit pas seulement dans le temps, il est aussi
temporalité ; cela signifie qu’il est une réalité dynamique, qui comprend les
valeurs sur un mode nouveau ou différent;

b) La diversité culturelle et sociologique des normes du comportement. Il est
important de ne pas confondre une forme concréte de comportement
humain avec les normes éthiques. Il faut étre vigilant avec
I'ethnocentrisme. Les valeurs propres d'une culture ne doivent pas
disparaitre. Cependant, toutes les formes socioculturelles ne se valent pas ;

c) Nous devons avoir un doute sincére sur le concept de nature humaine. La
nature humaine a été considérée par la Morale Chrétienne comme le lieu

abstrait des valeurs et des principes éthiques.

1.3- Les bases rationnelles de I’Ethique

Avant de parler des fondements de I'Ethique Chrétienne, il faut parler de
rationalité de I'Ethique. Il est nécessaire de fonder I'Ethique Chrétienne dans la
rationalité, c’est a dire donner plus de crédibilité a la Morale Chrétienne. Nous
voulons surtout mettre 'accent sur la rationalité de la dimension éthique de I'étre

humain.

1.3.1- Le sens éthique de I’existence humaine

La rationalité de I'Ethique est réelle en raison de la présence du sens moral
dans I'ensemble des vécus humains (elle a sa place dans chaque vie humaine). La
vie humaine est inséparable de son interprétation.

Le sens éthique de I'existence humaine apparait quand nous regardons les
dimensions de la responsabilité et de I'engagement. Selon Aristoteles, “I'étre
humain nait éthique parce qu'il peut, par son intelligence, diriger les impulsions de

sa nature profonde (physis) et réfléchir sur ses actions”.'?

11 Une vision ethnocentrique démontre, parfois, une méconnaissance des différentes habitudes culturelles,
conduisant a l'irrespect, a la dépréciation et a I'intolérance a I'égard de ceux qui sont différents, créant, dans
les cas les plus extrémes, des attitudes de préjugés, radicales et xénophobes. Un individu éthnocentré
considére les normes et les valeurs de sa propre culture meilleures que celles des autres cultures. Cela peut
étre un probléme, parce que cela donne fréquemment naissance a des préjugés et des idées infondées.

12 MOSER, Antdnio. Teologia Moral: a busca dos fundamentos e principios para uma vida feliz. Petrépolis:
Vozes, 2014, p. 23.

14



Le pape Benoit XVI, dans un discours aux parlementaires du Parti Populaire
Européen, explique son sens éthique de I'existence humaine, soulignant
gu’existent des principes non négociables, qui ne sont pas le fruit de la religion,

mais sont fondés sur la nature humaine :
En ce qui concerne I'église catholique, I'intérét principal de ses interventions dans
la sphére publique est la protection et la promotion de la dignité de la personne et,
par conséquent, elle appelle en conscience a une attention particuliére pour les
principes qui ne sont pas négociables.
Parmi ceux-ci, aujourd’hui émergent : la protection de la vie dans toutes ses
étapes, depuis le premier moment de la conception jusqu’a la mort naturelle ;
reconnaissance et promotion de la structure naturelle de la famille, en tant qu’'union
entre un homme et une femme basée sur le mariage, et sa défense contre les
tentatives pour la rendre juridiquement équivalente a des formes d’union qui, en
réalité, 'abiment et contribuent a sa déstabilisation, niant son caractére particulier
et son réle social unique ; la protection du droit des parents a éduquer leurs propres
enfants.
Ces principes ne sont pas des vérités de la foi, méme s’ils bénéficient de I'éclairage
et de la confirmation de la foi. lls sont inscrits dans la nature humaine et, par
conséquent, sont communs a toute I'humanité. L'action de I'église pour les
promouvoir ne constitue donc pas un caractere confessionnel, mais se destine a
tous, indépendamment de leur filiation religieuse.
Au contraire, cette action est d’autant plus nécessaire que ces principes sont niés
ou mal compris, parce que cela constitue une offense a la vérité de la personne

humaine, une blessure grave infligée a la justice elle-méme.'®

Au quotidien, nous nous confrontons spontanément au sens moral de la vie,
par exemple, dans le langage lui-méme : tuer est mal ; ne fais pas cela ; il est bon
de courir. La structure socio-historique de la réalité est faite de valorisations,
normations (d’ou le sens éthique). Toute structure sociale a des réalités ouvertes
et des réalités régulées.

C’est pourquoi il est nécessaire de situer le sens moral dans 'ensemble des
activités de base dont est faite I'existence humaine ; c’est a dire dans la vie
économique, intellectuelle, sociale, esthétique, religieuse, etc.

En observant la globalité de I'existence humaine, nous pouvons distinguer
des niveaux entre les champs de la vie : biologique, anthropologico-culturel,
psychologique, religieux, etc.

Au niveau psychologique, le sens moral se traduit par des comportements,
c’est a dire la réponse du sujet aux stimulations signifiantes.

Nous pouvons souligner trois éléments de motivation fondamentaux du
comportement qui intégrent la structure psychologique de la conduite morale : les

aspects cognitifs, les aspects affectifs et les aspects de motivation.

13 BENOIT XVI, Ad Congressum a “Populari Europae Factione” provectum (30 de marco de 2006), in AAS 98
(2006), 344-345.

15



a) Les aspects cognitifs:
» Conscience de soi ;
Conscience de l'autre ;
Anticipation des conséquences du comportement ;
Formulation et application de normes et principes ;

Convictions morales (compréhension des valeurs) ;

YV V. V VYV V

Capacité de la pensée conjecturale (pensée logique, basée sur les
hypothéses) ;

> Cohérence intellectuelle.

b) Les aspects affectifs:
» Capacité a 'empathie (identification a l'autre et a ses problémes) ;
» Imitation (surtout dans les premieres années de la vie) ;

» Pudeur, honte et remords (comme indicateurs de moralité).

c) Les aspects de motivation:
» Dépendance de I'extérieur (hétéronomie) ;
» Approbation sociale ;
> Réciprocité (importance pour la justice) ;

» Conscience morale (indicateur de I'autonomie morale)

1.3.2- La structure socio culturelle de I’Ethique

Si la conduite individuelle a nécessairement une base éthique,
'enchevétrement de la vie sociale a aussi sa dimension éthique (individu X
société). La dimension éthique de la structure sociale conditionne la pratique
transformatrice de la réalité sociale.

a) L’anthropologie culturelle et éthique

L’ethos fait partie de la culture de tout groupe humain. Il se manifeste dans
les motivations, les justifications, les orientations des valeurs, dans les normes
concretes. C’est pourquoi il est difficile d’isoler I'éthique d’'une culture concreéte.

La culture est la particularité humaine, et c’est ce qui distingue 'lhomme du
comportement des autres animaux. L'animal est limité par la nature. L’étre humain

LINTH

se trouve libéré mais “sans défense” “impuissant” par la culture. L’'étre humain est
un étre culturel, en qui se trouve nécessairement I'éthique.

b) La culture comme donnée socio-historique

La culture est une réalité factuelle. C’est une forme réelle de la vie d’'un
groupe humain. C’est une maniere d’exprimer la vie et de la comprendre. Pour
I'éthique cela signifie éviter le relativisme moral et 'ethnocentrisme moral.

c) La fonction de I'’ethos dans la structure socioculturelle

Cette fonction peut étre vue de fagon critique ou de fagon naive. La culture

sociale dominante tend toujours a manipuler I'ethos d’'une société (il existe des

16



composants idéologiques aussi bien dans I'éthique vécue que dans celle qui est
formulée).

La fonction idéologisante des contenus moraux se manifeste par ces
attitudes qui veulent maintenir I'ordre établi.

Quant a la responsabilisation : c’est elle qui rend la morale subjective ou
personnelle. La manipulation intervient dans le transfert de responsabilité, par
exemple, vers une autorité externe, qui peut étre la loi voire méme Dieu.

d) Les effets de la localisation éthique

L’éthique au sein de la conscience morale se manifeste a travers:

> Les jugements de conscience hétéronomes, c’'est a dire que la
décision est en en dehors de la morale (c’est le fruit du manque de
capacité critique);

> Les jugements autoritaires de conscience : elle est dominée par
I'autorité ou bien agit de maniere autoritaire ;

> Les jugements de conscience massifiés : elle agit par réaction de
masse, par contagion ;

> Les jugements de conscience : elle a tendance a servir l'ordre
dominant.

e) A qui profite la manipulation éthique

Etant donné que l'essentiel de la manipulation éthique est structurel, elle est
naturellement au service du pouvoir politique, économique, culturel ou religieux

dominant.

1.3.3- Perspectives philosophiques de I’Ethique

La dimension éthique de I'existence humaine est un théme de premier ordre
dans la réflexion philosophique. Il en a toujours été ainsi et il en sera
toujours ainsi. La fonction que nous pouvons admettre aujourd’hui est le
fondement qui donne un support a I'éthique de la critique raisonnable. Le
principal est la raison critique. Si elle n’est pas rationnelle, elle ne présente
pas les conditions pour étayer ou pour justifier.

Questionnements : est-ce vrai que la raison humaine agit toujours de
maniére raisonnable ? Parfois la raison ne préfére-t-elle pas le non raisonnable ?
Agissant rationnellement, sommes-nous plus capables d’étre partiaux ?

Il n’existe pas une seule justification philosophique a I'éthique. Ce n’est pas
la fonction de I'Ethique Théologique de se prononcer pour l'une ou l'autre éthique
philosophique (I'Eglise ne pense pas ainsi). L'Ethique Théologique doit utiliser les

différentes contributions philosophiques et discerner.

17



Pour réfléchir :

1)
2)

Comment pouvons-nous définir Ethique et Morale ?

Dans la perspective de la Morale Chrétienne, Ethique et Morale coincident.
Quelles sont les caractéristiques que vous définiriez ?

Quel est le sens du mot ETHOS ? Cherchez un peu plus au sujet de
TETHOS comme référence au “humanun”.

La question Morale est-elle une réalité sociologique ou juridique ? ou
aucune de ces realités ? Justifiez.

Que signifie le fait de dire que nous vivons aujourd’hui une “crise morale”?
Quelles sont les aspects majeurs de cette crise ?

Pourquoi est-il nécessaire de fonder I'Ethique Chrétienne dans la rationalité
? Qu’est-ce que cela signifie ? Quelles sont les bases rationnelles de
I'Ethique ?

Pourquoi les principes éthiques de I'existence humaine ne sont-ils pas les
fruits de quelque religion et sont-ils considérés non négociables ?

Mettez en évidence et recherchez les criteres “positifs” qui fondent et

soutiennent I'Ethique.

18



TABLE 2

ETHIQUE THEOLOGIQUE ET TRADITION

Cette partie approfondit les réflexions sur I'Ethique Théologique — ou morale
catholique — qui tient le Christ comme référence. Comme I'affirme la Constitution
Pastorale Gaudium et Spes, la morale a besoin de Jésus comme modéle ; les
fidéles chrétiens doivent aspirer a s’identifier a Lui ; la Bible sert a le comprendre et
a mieux le connaitre. (GS, 22)

Dans ce contexte, il est important de comprendre quel est I'objectif et la

mission de la morale catholique. Comme I'affirme Pinckaers:'

“La morale catholigue ne se réduit pas a un simple code de prescriptions et
d’interdits enseigné par I'Eglise pour maintenir les personnes dans I'obéissance au
détriment de leur liberté. Elle cherche, surtout a répondre au désir du cceur humain
pour la liberté et le bien, en proposant un chemin qui, quand il est suivi, fait croitre
cette aspiration et la renforce a la lumiére de I'Evangile. La morale catholique n’est
pas oppressive par nature, ni conservatrice par principe : elle cherche a éduquer

pour la croissance. La est sa véritable mission”.

2.1- Ethique Théologique

Comme nous I'avons vu dans la partie 1, le Concile Vatican Il a demandé
une présentation de la morale alimentée par la doctrine des Ecritures et des Péres
de I'Eglise ; plus fermement unie a I'enseignement dogmatique sur la Trinité, le
Christ et les sacrements ; et mieux fondée, tant scientifiquement que
philosophiquement, pour assurer une confrontation plus avisée avec la pensée

contemporaine.

2.1.1- Les sources de ’Ethique Théologique ou Théologie Morale'®

Les sources de la Théologie Morale : la Parole de Dieu et I'expérience
humaine. La parole de Dieu non seulement écrite, mais aussi comprise,
interprétée, vécue, proclamée a travers I'Eglise des siécles (Ecritures Saintes,
Saintes Traditions et Magistére Sacré).

Le recours aux Saintes Ecritures est imprescriptible. Si les sources de la
Théologie Morale ne sont pas dans I'esprit de la Parole de Dieu, alors elle n'est

pas chrétienne.

14 PINCKAERS, Servais-Théodore. A Moral Catélica. Traduc3o de Paulo Jacobina, S3o Paulo: Quadrante, 2015,
p. 9.
15 Cf. GS 33, 36 e 46.

19



Surviennent alors quelques questions :

> Quelle est |a relation exacte entre les Saintes Ecritures et la Morale ?

> Quelles sont les normes bibliques valides aujourd’hui ?

» L’Ecriture  Sainte  donne-t-elle  seulement des  orientations
fondamentales? Ou fournit-elle aussi des normes catégorielles concretes

et valides pour aujourd’hui ?

a) Les Saintes Ecritures et les orientations fondamentales

Il ne fait aucun doute pour I'église que les Saintes Ecritures sont
essentielles pour 'Ethique Chrétienne, et que les orientations fondamentales pour
la Théologie Morale trouvent leur origine spécifique dans les Saintes Ecritures.
C’est un fait. Il suffit de verifier ce que nous dit la Constitution Dogmatique Dei
Verbum sur la Révélation Divine, numéro 24, quand elle évoque lI'importance des

Saintes Ecritures pour la Théologie :

La Théologie sacrée s’appuie, comme fondement vivace, sur la parole de Dieu
écrite et sur la sainte Tradition, et en elle se renforce fermement et se renouvelle
sans cesse, cherchant, a la lumiére de la Foi, toute la vérité contenue dans le
ministére du Christ. Les Saintes Ecritures contiennent la parole de Dieu, et, par le
fait d’étre inspirées, sont véritablement la parole de Dieu ; ainsi, I'étude de ces
livres saints doit étre comme I'dme de la sainte théologie. De méme, le ministére de
la parole, c'est a dire la prédication pastorale, la catéchése et toute forme
d’instruction chrétienne, dans laquelle I'homélie liturgique doit avoir une place
centrale, s’alimente avantageusement et se revigore en sainteté a la parole des
Ecritures.'®

Nous pouvons en conclure cela:

» Ce sont les Saintes Ecritures qui conditionnent I'Ethique Chrétienne ;
c’est a dire que I'on ne doit pas recourir aux Saintes Ecritures pour
asseoir des positions ou des décisions éthiques ;

> Il ne suffit pas de trouver le sens exact du texte. Il faut I'interpréter et le
vivre : c'est a dire, se demander quelle est la volonté de Dieu “hic et
nunc” (ici et maintenant) pour I'étre humain concret aujourd’hui ;

> Nous devons éviter deux extrémes : le fondamentalisme et le
libéralisme. Le fondamentalisme est linterprétation littérale, sans
interprétation rationnelle des obligations ou du moins des normes
morales des Saintes Ecritures. C’est aussi prendre un verset déterminé
ou péricope,!” et en déduire immédiatement des normes morales. Par
ailleurs, le libéralisme consisterait a comprendre les Saintes Ecritures
comme étant dépourvues de tout contenu moral, et 'argument pour cela
est que la Bible est trés ancrée historiquement ; les conditionnements

culturels et religieux sont trés présents.

6 Dej \Verbum, n2 24. Voir aussi les numéros 7 e 21.
17 péricope est un terme grec qui signifie “couper autour”, c’est a dire une partie détachée d’un texte, pour

étre analysée et étudiée séparément. Passage biblique sélectionné pour la lecture.

20



» Pour nous les Saintes Ecritures ont une valeur indicative et impérative.
Par exemple, le sens imitatif de la morale de I'alliance, dans laquelle les
avantages de Jahvé (indicatif) sont fondamentaux pour les agissements
du peuple d’'Israél (impératif). Dans le nouveau testament, ce que Dieu
réalise par ’'homme en Christ, constitue un engagement pour le chrétien

”m A

(indicatif et impératif). Pour Saint Paul, I""étre en Christ” fonde le “vivre

en Christ”. Pour Saint Jean, |""étre fils de Dieu” fonde une conduite de fils
(cf. 1Jo, 6).

e Orientations fondamentales

Les orientations fondamentales donnent l'esprit, 'animus avec lequel doit
étre vécue la vie. Les orientations fondamentales présentes dans les Saintes
Ecritures sont vivaces, et cela signifie qu’elles demeurent valides quel que soit le
lieu ou I'époque.

Pour résumer, nous pourrions dire ce qui correspond a ce que dit Saint Paul
aux Galates : “Fides quae per caritatem operatur” (“La Foi qui opére par 'amour”).
(Gl 5,6). Voici quelques exemples d’orientations fondamentales :

Sequela Christi (la poursuite du Christ);
Conversion et participation a la vie divine ;
Mission du Régne de Dieu ;

Docilité a 'Esprit Saint (discernement) ;

Observation des Commandements ;

VvV V V V VYV V

Tension Eschatologique (se positionner dans I'Espérance face au tout

de suite et au pas encore du Salut);

A\

Lutter contre le Sarx (chair);

A\

Porter la Croix => affronter la vie avec joie, a travers les difficultés qui se
présentent ;

> Vivre la vie comme un service ;

> Les dix commandements sont des orientations fondamentales.

Nous pouvons conclure en disant que les Saintes Ecritures nous offrent des
orientations fondamentales en nous donnant le présupposé ontologique pour vivre

en chrétien, a partir duquel nous déduisons les orientations opératives concrétes.

e Les Saintes Ecritures et les orientations particuliéres

Les Saintes Ecritures nous enseignent et établissent aussi des orientations
particuliéres. La Bible parle du Commandement et des commandements, comme
option fondamentale et choix particuliers. Nous pouvons voir I'esprit de la loi et la
lettre de la loi : “Aimer Jahvé et ne pas suivre d’autre Dieu”.

Difféeremment des orientations fondamentales rencontrées dans les Saintes
Ecritures, des orientations qui sont vivaces et ne sont pas susceptibles de
changement, les orientations particuliéres peuvent changer, évoluer et méme

disparaitre au cours de I'histoire.

21



2.1.2- Evaluation Ethique de I’Ancien Testament
a) L’imperfection des orientations morales de I’Ancien Testament
» Les imperfections et contradictions particuliéres sont notables et
abondantes. Par exemple : I'oppression réelle, méme si elle n’est pas
toujours Iégale, contre les femmes, les esclaves et les étrangers.
> Le reglement de comptes avec le recours a la vengeance de sang (la
loi du Talion ; maudire 'ennemi).
» Le droit matrimonial avec une morale sexuelle qui permettait la
polygamie, le divorce, le concubinage, I'abus des prisonniers et le

lévirat'® pour garantir la propriété privée, etc.

b) Evaluation de la Constitution Dogmatique Dei Verbum

» Les livres de I'’Ancien Testament, divinement inspirés, conservent une
valeur vivace ;

» Cependant ils contiennent aussi des choses imparfaites et
transitoires (cf. Dei Verbum n° 14);

> Elles ont été intégralement assumées par le préche apostolique (cf.
Dei Verbum n° 15);

» Ainsi, nous pouvons conclure qu'un équilibre est nécessaire pour
évaluer I'Ancien Testament, dans lequel on peut comprendre “un plus
et un moins” (cf. Jésus).

» Jésus est le critere. Tout 'Ancien Testament doit étre lu en ayant
Jésus comme référence. Les normes morales de I’Ancien Testament
seront d’autant plus valides qu’elles seront alignées avec la pensée

et le comportement de Jésus.

c) Caractére fragmentaire de I’Ancien Testament (cf. Hb 1,1)

> |l est normal, dans un discours religieux moral, qui a duré huit siécles,
avec autant d’auteurs divers, qu'’il y ait les traces personnelles de ses
auteurs et de la culture de leur temps.

» L’Ancien Testament a une valeur relative, tout en proposant une
réponse partielle, il doit étre évalué avec les criteres du Nouveau
Testament. Valeur relative signifie qu’il a de la valeur. C’est un
témoignage culturel, anthropologique et éthique de grande influence
dans la formation de la conscience de 'homme occidental.

» Pour le chrétien, 'Ancien Testament est I'horizon de compréhension
qui a été relu a partir des événements historico-salvifiques du

Nouveau Testament.

18 Obligation, que la loi de Moises impose au frére d’un défunt, d’épouser sa veuve.

22



> La valeur relative signifie qu’il ne peut étre absolutisé, parce que de
nombreux préceptes corrects et motivations éthiques ne
correspondent pas a une morale révélée, et sont le fruit d’'une

insuffisance anthropologique.

2.1.3- Les directives morales du Nouveau Testament (caractére d’unité)
a) Le comportement de Jésus (I'exemple et le critere d’'un amour qui sert
et se donne)

» La venue, la vie et les actions de Jésus sont engagées avec le
service, qui ne se conclut qu’avec la mort (cf. Lc 22,27ss; Mc 10,25;
etc.).

» Dans la relecture de Paul sur “'événement Jésus”, il dit que Jésus a
vécu une kénosis (un dépouillement ou un abaissement), et en cela il
est un paradigme d’'une éthique imitative (cf. Fl 2,6ss; 2Cor 8,9).

» La conduite de Jésus est, par conséquent, caractérisée comme un
amour, qui sert et se remet a nous, et ainsi, rend visible 'amour de
Dieu (cf. Rm 5,8; 8,31ss).

b) La Parole de Jésus est la norme morale ultime
» Les paroles de Jésus expliquent 'amour de Jésus, celui qui est venu
et qui a été crucifié. Pour Paul, les paroles du Seigneur ont une force

requise, définitive et permanente (cf. 1Cor 9,1-5; 7,1-16).

c) Les Directives particuliéres impliquent diverses obligations
> A propos de I'amour fraternel, tout en étant générales, elles ont une
valeur inconditionnelle comme la LOI DU CHRIST (cf. Gl 6,2).

2.1.4- Saintes Ecritures et Théologie Morale (contributions)

Lisez avec une attention spéciale Exode 20,1-17 e Matthieu 5,1-12.

Pour les chrétiens, les Saintes Ecritures ne sont pas seulement la source de
la révélation, la base de la Foi. Mais ce sont aussi le point de référence
imprescriptible de la morale. Les chrétiens sont convaincus que, dans la Bible, ils
peuvent trouver les indications et les normes pour agir avec droiture et vivre la vie
pleinement.

Nous devons, par conséquent, aborder la question suivante : quel est la
valeur et la signification du texte inspiré pour la morale de notre temps, sans
ignorer les difficultés qui peuvent étre mentionnées pour la vivre ?

Dans la Bible se trouvent de multiples normes, commandements, lois,
collections de codes, etc.; une lecture attentive nous montre cependant que telles
normes ne sont jamais isolées, ni N’apparaissent de maniere autonome, mais sont

toujours liées a un contexte déterminé.

23



Il est certain que I'on ne peut trouver directement dans les Saintes Ecritures
des solutions a tous les probléemes d’aujourd’hui. Nonobstant, la Bible, méme si
elle n‘apporte pas de solutions toutes prétes, présente les criteres dont
I'application aide a trouver les solutions viables pour les agissements humains.

Deux critéres, avant toute chose, sont indiqués : la conformité avec la vision
biblique de I'étre humain et la conformité avec 'exemple de Jésus.

De I'ensemble des Saintes Ecritures peuvent étre déduits, de fait, au moins
six lignes de force pour appréhender des prises de positions morales solides, qui
s’appuient sur la révélation biblique :

> Critéres de convergence : une ouverture aux diverses cultures, et ainsi,
un certain universalisme éthique;

> Critére d’opposition : une prise de position ferme contre les valeurs
incompatibles ;

> Critére de progression : un processus d’affinement de la conscience
morale qui se trouve dans chacun des deux testaments ;

> Critéere de la dimension communautaire: une correction de la
tendance a reléguer les décisions morales uniquement dans la sphére
subjective, individuelle ;

» Critére de la finalité : une ouverture pour un futur absolu du monde et
de [l'histoire, susceptible de marquer en profondeur l'objectif et la
motivation de I'agir moral ;

> Critére de discernement : une détermination attentive, selon les cas,
des valeurs relatives ou absolues des principes et des principes moraux.

Tous ces criteres sont profondément enracinés dans la Bible et leur
application pourra aider le croyant : il s’agit de montrer quel sont les points que la
révélation biblique offre pour nous aider, aujourd’hui, dans le processus délicat

d’un juste discernement moral.’®

2.2- Fidélité a la Tradition authentique

Nous allons présenter un bref développement historique de I'enseignement

moral de I'Eglise a partir des Péres de I'Eglise Catholique, ou de la Patristique.

2.2.1- La Théologie Morale (Enseignement Moral) de la Patristique
La situation culturelle eu début de I'ére chrétienne se caractérisait par la
présence de nombreux courants philosophiques. On ne peut faire sans ce savoir-
la, si l'on veut comprendre correctement la réflexion qui, a [lintérieur du
christianisme, est développée par ceux qui seront appelés les “Péres de I'Eglise”.
La période Patristique se distingue, entre autres choses, par une premiéere
élaboration de I'ethos chrétien. Cependant, dans les deux premiers siécles il n’y a

pas d’'intérét a caractere proprement théorique pour les thématiques morales, et la

19 Cf. PONTIFICIA COMISSAO BIBLICA. BIBLIA E MORAL - RAIZES BIBLICAS DO AGIR CRISTAO — Prefécio, 2008.

24



production littéraire est marquée presque entiérement par lintention pratique,
parénétique?® et pastorale.

Au début sont mis en évidence les Peres Apostoliques, appelés ainsi parce
que leurs écrits (composés entre la fin du 1er siécle et la premiére moitié du
deuxieme, et dont le seul lien est chronologique) se comprennent comme un reflet
fidele et authentique du premier préche apostolique. Avec eux, I'exercice vivant de
la transmission de la foi se réalisait, surtout, a travers la prédication. Sans aucun
doute, la morale y était présente, méme si les Peres Apostoliques ne peuvent pas
étre définis en tant que “moralistes” dans le sens technique du terme.?’

Dans la réflexion des Péres Apostoliques, I'éthique est essentiellement
religieuse ; il n’est pas encore fait d’analyse de la nature humaine ; la morale est
Théo centrée ou Christo centrée, et consiste a faire faire ce que Dieu veut.

Ces auteurs savent aussi que si la parole est le fondement de la morale, il y
a nécessité du don de la grace, qui exclut toute forme d’auto justice.

L’enseignement moral s’articule en étroite liaison avec [I'expérience
liturgique. Et elle est toujours le kérygme,?? et non une compréhension abstraite de
la nature humaine, que véhicule le commandement de Dieu.

Les nommés Péres Apostoliques sont aussi importants au début de
I'Eglise.?®> La confrontation du christianisme avec la culture ambiante a ses
premiers témoins dans la littérature de genre apostolique, ainsi nommeée parce
qu’il s'agit d’écrits dans lesquels les auteurs devaient effectivement défendre la
vérité de la foi face aux attaques hostiles provenant de divers horizons.

La caractéristique de ces rédacteurs qui nous intéresse le plus est la
confrontation qu’ils établissent entre la morale chrétienne et le paganisme. Les
Apédtres insistent fortement sur la différence de vie entre les chrétiens et les
adeptes du paganisme, et essaient de résoudre les questions dans un sens
rigoriste. Cependant, il est difficile de trouver dans les apologistes une
documentation consistante de la vie chrétienne effective ; mais ils nous offrent une
référence marginale et en des termes idéalisants.

Au Iveme sigcle, de nombreux évéques se confrontérent sur linstruction
doctrinale. La pratique morale n’est jamais absente de la doctrine et de son
enseignement. La méme nécessité de résister a la pression des coutumes du
paganisme et de préserver le raisonnement chrétien de l'erreur, a déterminé un
approfondissement théorique et une diffusion des vérités d’ordre moral.

L’idéal moral des chrétiens est aussi profondément marqué par la vie

monastique, dans ses diverses formes.

20 Art de précher, de discourir au moyen de sermons ; éloquence sacrée ou religieuse.

21 Se distinguent parmi les Péres Apostoliques : Saint Clément le romain ; Saint Ignace d’Antioche ; Saint
Policarpe de Ismirne; A Didaché, écrit anonyme, dont le texte complet fut découvert en 1873. Il est comme
la doctrine des douze apoétres ; la lettre du Pseudo-Barnabé; et Le Pasteur de Ermas.

22 Kerygma est I'annonce de la bonne nouvelle de Jésus Christ. C’est le mot grec qui signifie “proclamation”,
“annonce”. Kerix ets le messager, celui qui porte la bonne nouvelle. C'est pourquoi il est donné le nom de
kerigma a I'annonce de I'Evangile.

2 Se distinguent parmi les Apostoles : Saint Justin; La lettre & Diogneto; Saint Irinée de Lido.

25



En occident, se distinguent certains noms comme : Saint Ambroise ; Saint

Augustin ; Saint Zeno de Vérone ; Saint Jérdme ; Saint Maxime de Turin et Saint

Cassin.

a) Quel est le défi des Saints Péres ?

> Le grand défi était de proclamer le Kérygme au-dela de la culture
judaique. Le monde hellénique exigeait de la réflexion sur
I'événement Jésus Christ, et une réflexion sur la praxis (une réflexion

exégétique et herméneutique).

b) Caractéristiques communes des Péres :

» C’est une Théologie Morale de la perfection, c’est a dire qu'elle a
comme objectif d’atteindre la vertu et, surtout, la charité ;

» La source principale est la Sainte Ecriture, suivie du stoicisme et du
platonisme ;

> La théologie Morale est élaborée dans I'homilétique?* et un climat

liturgique.

¢) Conclusions:

» C’est une éthique non pas académique, mais insérée dans la vie et
dans l'activité de la communauté ecclésiale. Elle donnait une identité
a la communauté face au monde (inculturation et sens critique face
aux catégories culturelles) ;

» C’est une éthique parénétique qui exhorte a la plénitude de la vie
chrétienne. L’engagement éthique vient de la grandeur de la
vocation. L’éthique est la conséquence de la mystique. Ainsi, elle
germe du cceur de la spiritualité ;

» C’est une éthique véritablement théologique ; il y a un lien étroit entre
théologie et éthique. Sans la dimension éthique, I'identité chrétienne
resterait mutilée, et serait seulement un mutualisme. C’est, donc, une
éthique de la foi ;

» C’est une éthique pour la communauté ecclésiale. Le point de
référence est toute la communauté, bien que la formulation soit faite

par les responsables de la communauté.

2.2.2- De la Patristique a la Scolastique
a) VIéme — Xéme gjécles

La chute de I'empire romain et I'arrivée des Barbares méritent une attention

spéciale. L’église a essayé de conserver I'héritage théologique des Péres. Il y a

dans cette période une absence de créativité théologique :

2 ’homilétique est considérée comme I'art de précher, a savoir, utiliser les principes de la rhétorique avec
comme finalité spécifique de parler du contenu de la bible sacrée.

26



> Les critéres pour entrer en christianisme ont changé ;

> La pratique pénitentielle changea, avec l'arrivée du nommé “Toties
Quoties” (on peut recevoir le pardon autant de fois que possible);

» Sont apparus les livres pénitentiels, qui se limitaient a cataloguer les
péchés, pour faciliter pour les confesseurs I'imposition de la pénitence ;

» Ces “Libelli Sacerdotum” sont formels, juridiques, sans montrer les
motivations ni la catéchése. Le clergé en cette période est analphabéte

ou semi analphabéte.

b) Xllléme — XIveme sjécles

Nous avons alors les Summae Confessariorum. C’était une espéce de
lexique ou vadémécum (elles avaient des instructions sur la morale, la foi, la
liturgie, la pastorale des sacrements).

C’étaient de petits manuels de doctrine, présentés par ordre alphabétique,
qui recueillaient les opinions de divers auteurs sur la matiére. C’était une aide
théologique pour le travail ministériel des confesseurs. C’était un chemin paralléle

aux grandes Sommes Théologiques des Scolastiques.

2.2.3- Le XllI*me sjécle (Morale Scolastique)
a) Les faits d’une influence décisive dans I’histoire de la morale
chrétienne
Le XllI®Me siécle est certainement parmi les meilleurs, sinon le meilleur, pour
la théologie chrétienne, qui a trouvé en Thomas d’Aquin son expression la plus
grande. Ce siécle cueillerait aussi les fruits les plus mars de la réflexion médiévale
sur le probleme éthique.
Parmi les faits du XlII®™® siécle, trois en particulier ont une influence décisive
dans I'histoire de la morale chrétienne :
» La fondation de l'université ;
» La fondation des ordres mendiants ;
» La découverte de la philosophie aristotélicienne et I'apport décisif de
I'éthique aristotélicienne dans la réflexion chrétienne.
Comme en tout, le XIII®™ siécle se caractérise par un retour aux sources
chrétiennes. |l est aussi admis ici la possibilité d'une étude spéculative et

scientifique.

b) L’avéenement des grandes Sommes Théologiques et la confection
des livres pénitentiels
A co6té des grandes Sommes Théologiques, diverses Sommes de cas de
conscience continuent d’étre composées, par les confesseurs, qui existaient déja
dans les deux siécles précédents.
Cependant, aprés le Concile du Latran IV, sous le Pape Innocent lll, est

promulgué le décret Omnis Utriusque Sexus, qui impose a tous les fideles, qu’ils

27



fassent usage de la raison, I'obligation de la confession annuelle des fautes graves
devant leur propre curé ; la confection de ces Sommes pour les confesseurs furent
plus abondantes.?®

Dans cette période apparaissent aussi les grands Manuels, destinés aux
professeurs et aux spécialistes en théologie et en droit. Mais, pour la majorité des
sacerdotaux (frequemment pauvres, de peu d’instruction, qui ne pouvaient pas

profiter d’oeuvres érudites et chéres) étaient exigés des manuels simples et faciles.

c) La production théologique de I’école franciscaine

Vers la moitié du XllI®™® siécle commence la production théologique de
I'école franciscaine. Des auteurs de cette période nous mettons en évidence :

» Alexandre de Hales, dont la renommée est liée, surtout, a une somme
théologique monumentale, vaste synthese de la doctrine théologique qui
constitue le patrimoine commun de ['augustinianisme médiéval. La
spéculation d’Alexandre est pénétrée de l'idée du bien, et dans ses
ceuvres sont présentes deux caractéristiques qui ont marqué toute
I'école franciscaine : I'augustinianisme et le volontarisme.

» Saint Bonaventure de Bagnoregio, dans les ceuvres duquel les
considérations morales n‘ont pas de place distincte, expose les
questions morales selon I'ceuvre premiére, I'ceuvre du Lombard, et dans
la seconde celle de la somme alexandrine. Dans toute I'ceuvre
bonaventurienne, il y a l'usage limité des catégories philosophiques et
une certaine résistance a I'introduction de I'éthique des philosophes.

Pour Bonaventure, le point de départ de toute la réflexion théologique est
toujours et seulement le Christ, Verbe de Dieu, source de toutes les sciences,
modele supréme. Et, par-1a, le Christ est le centre de |la vie morale.

Le fondement et la norme herméneutique de [laction morale est
I'enseignement de sa vie et de sa parole. De maniére certaine, I'acte moral exige
la participation de la raison, mais le chemin de 'homme jusqu’a Dieu ne peut se
réaliser uniguement sur le plan de l'intellect.

A ces auteurs, se joignent encore, Saint Antoine de Padoue, grand
prédicateur, qui préférait l'interprétation des Saintes Ecritures, privilégiant le
sentiment allégorique et moral, dont les themes préférés sont les préceptes de la
morale chrétienne : et Pierre de Jean Olivi, qui a développé, avant tout, le primat

de la volonté sur la raison.

25 Nous mettons en évidence, dans ce processus, les auteurs suivants : a) Avant le Concile de Latran IV,
Robert de Flamborough; b) Aprés le Concile émergent Thomas de Chobham, Paul le Hongrois, Saint Raimond
de Peiiafort, Jean de Dieu, Monaldo de Capodistria, Jean de Friburg, Jean de Erfurt et Albert de Brescia.

28



d) La théologie de I’école dominicaine

La théologie de [I'école dominicaine, a son tour, se caractérise par
I'aristotélisme et est, alors, plus rationnel et empirique que I'école franciscaine. Ici
soulignons quelques noms comme :

» Saint Albert Le Grand, le premier philosophe chrétien qui a la claire
conscience de la distinction existant entre philosophie et théologie, et de
la parfaite autonomie de la premiére vis a vis de la seconde. Pour lui,
toute théologie comporte un processus intellectualo-affectif. Et, par le fait
que toute la théologie est une discipline essentiellement pratique, dans
son systéme théologique, non seulement est ignorée une partie
proprement morale, mais la considération morale chrétienne est réduite
a I'exhortation morale pratique, soutenue par les exemples de piété et de
sainteté contenus dans la Bible.

» Saint Thomas d’Aquin, pour qui certainement la théologie est aussi
pratique, étant donné que les Saintes Ecritures offrent de nombreux
enseignements sur les comportements ; mais, d'un point de vue
pratique, la théologie doit étre abordée avec une méthode
principalement spéculative. Dans I'enseignement de Thomas il y a la
reconnaissance de I'autorité de la fides en relation a I'intellectus.

La morale de Thomas est essentiellement théologique et théocentrique. |l
valorise la réalité des étres créés et de la nature humaine en particulier. Pour lui,
I’'homme, comme créature rationnelle, participe du plan de la création divine. Quant
a la loi nouvelle de I'Evangile, elle est une loi intérieure, infusée dans le cceur du
croyant, et a comme élément principal la Grace méme de I'Esprit Saint, qui est
donnée aux fidéles du Christ.

La conscience est la troisieme catégorie fondamentale de la réflexion
éthique thomiste, et sa sagesse est le critere indispensable de I'agir humain, sans
étre une norme absolue. Aussi, pour Thomas, 'homme trouve les régles de l'agir
moral dans la nature rationnelle elle-méme et les lois humaines établissent les
principes généraux de la loi naturelle.

Enfin, pour Saint Thomas d’Aquin, la mesure de la perfection la plus noble
de toutes les vertus est la charité, dont la fonction est d’unir a Dieu. La formation

progressive de la charité est le critere légitime de la morale.

2.2.4- La morale Casuistique

a) Préliminaires et caractéristiques de la Morale Casuistique

Dans la période qui suivit le Concile de Trente, la morale casuistique a
occupeé une place privilégiée dans I'histoire de la Théologie Morale. La morale s’est
affirmée comme discipline indépendante. Certains facteurs de I'’émergence de
cette morale sont :

» L’influence du nominalisme de Guillaume de Ockam (+ 1349). Pour

Ockam, la loi est la volonté de Dieu, que nous pouvons connaitre, en

29



premier, par la révélation : "Nous avons le droit divin dans les Ecritures ",
que nous interprétons en accord avec les lois de la stricte logique ou
avec la connaissance intérieure de la mystique. L’autre source de la
connaissance de la loi est la raison, car dans la raison humaine existe
“‘un sentiment que certaines actions sont ordonnées ou interdites." Il y a,
donc, une loi interne, qui détermine notre devoir. C'est I'impératif
catégorique, la voix de Dieu en nous.

La morale de Guillaume de Ockham est une éthique positive, qui doit
d’abord regarder pour voir s’il existe une loi. La moralité consiste dans I'obéissance
a la loi. C’est, donc, une morale Iégaliste, qui ne se préoccupe que des actes.

Le nominalisme d’Ockham donne une valeur au singulier, a l'individu ; pour
lui, les universalistes et les especes n’existent pas. Se posant en contre point des
“universalistes”, le nominalisme va accentuer le “singulier’ ; s’opposant a une
vision de totalité, il va privilégier les actes ; rejetant les motivations internes, il va
tomber dans le légalisme arbitraire, dont n’échappent ni les Commandements,
considérés sans consistance interne, qui sont considérés comme des impositions
de Dieu. C’est pourquoi, il suffirait de se contenter du minimum, pour ne pas
contrarier les dispositions divines. Il y a peu de place pour les grands ravissements
de la générosité spirituelle. C’est exactement dans le nominalisme que se trouve
une des racines de la Morale Casuistique, dans ce qu’elle présente de plus fragile
et négatif.

La conséquence pour la morale : I'acte libre est toujours une émanation d’un
étre singulier, en un instant singulier (il existe dans I'étre humain des dispositions
pour le bien et pour le mal, comme des habitudes, mais I'acte singulier et libre

supplante ces dispositions).

b) Critiques et Casuistique

Dans la morale casuistique il y a un lien étroit entre la théologie morale et le
droit canonique, portant en soi un juridisme exagére, ou les normes morales sont
interprétées comme normes juridiques. Par conséquent, la conscience morale
recoit par la loi toute sa raison de moralité : elle doit se conformer avec ce que dit
la loi de maniére universelle.

Beaucoup d’ouvrages de morale casuistique portent le titre de “théologie
morale”, avec le sous-titre suivant “selon les normes du droit canonique et civil”.
Ainsi, les questions de théologie morale sont présentées selon la méthode des
sciences juridiques, dont I'attention principale se limite aux devoirs universels.

La morale devient, avant tout, une question de loi, normes et régles. Un acte
humain devient proprement moral dans la relation qu’il a avec la loi. |l sera bon ou
mal dans la mesure ou il sera conforme ou contraire a la loi, au devoir. En cela, est
donné au droit canonique un grand espace, étant considéré comme un des traités
les plus importants. Le danger qui menace cette morale est évident : tomber dans

le 1égalisme et dans la judiciarisation.

30



Les manuels visent une finalité trés restrictive : la préparation juridique des
confesseurs, avant la vie pleinement vécue en Christ. lls ont un contenu trés
négatif, donnant une importance majeure au péché, plutét qu’aux vertus.

La casuistique donne l'impression que le chrétien existe avant tout pour
accomplir une quantité incalculable de préceptes et de lois. De plus, la conscience
est également réprimée, se soustrayant devant I'application de loi générale aux
cas particuliers. En elle, la morale est débranchée de la dogmatique, et surtout de
la spiritualité.

Apreés le 26 Guerre Mondiale furent observées de plus prés les failles de la
Morale Casuistique, ses lacunes et ses limites :

» Déconnection de la morale de la synthése théologique = L’avénement
de la morale comme discipline autonome n’est pas négatif en soi, mais est
négative la déconnection de la morale des sources de la vie chrétienne,
c’est a dire des Saintes Ecritures, de la Christologie, de I'Eschatologie, etc.

» Légalisme exagéré = En donnant une importance exagérée au devoir, la
morale ou I'éthique s’est retirée du normal (de la norme morale). Il est
donné une importance excessive a la loi ecclésiastique. Par exemple :
'Evangile dit : “tu aimeras” ; la casuistique dit “tu obéiras”.

» Positivisme théologique = Il était donné une importance exagérée quand
il s’agissait d’'un argument d’autorité ; par exemple, une citation biblique, un
document du magistére, somme d’opinions unanimes des moralistes, etc.
Les solutions n’étaient pas soumises a une révision. La grande
préoccupation était de déduire des applications pour les cas a partir de
quelques principes indiscutablement acceptés, etc.

» Lien excessif avec la pratique pénitentielle = La casuistique voulait
aider les confesseurs. De préférence pour déterminer les péchés (pour
certains la casuistique était la morale du péché, la morale du minimum ou la

morale de la limite).

2.3- La Morale Rénovée

Déja au XIX®™e siécle il y avait des contestations a caractére
meéthodologique a la morale, avec des tentatives de rénovation, mais sans
changement significatif. Au début du XX®™¢ siécle le malaise était général, et venait
de toutes parts, manifestant avec force la nécessité de réaliser urgemment une

rénovation de la Morale.

2.3.1- Le XX°®™me sjécle — La nécessité de la rénovation
Le XX®™e siécle peut étre divisé en trois périodes :
a) La premiere période (jusqu’a 1930), caractérisée par des discussions de
principe sur la structure de la théologie morale ;
b) Dans la deuxieme période (1930-1960) on assiste a des tentatives

diverses pour élaborer des manuels avec de nouvelles méthodologies ;

31



c) La troisiéme période est dominée et influencée par le Concile Vatican II.

Le droit théologico-moral du début du siecle jusqu’en 1960 semble avoir été
sous tendu par trois lignes fondamentales :

» Une premiere ligne fondamentale est caractérisée, avant tout, par le
fait que, dans certains manuels, le schéma des commandements est
substitué par celui des vertus, conséquence d’une réflexion sur les
principes fondamentaux de 'agir chrétien et donne la voie d’'un discours
éthique plus attentif a l'unité de la personne.

> Une deuxiéme ligne a mené a poser la question décisive : quel est le
fondement ultime de la norme morale pour le chrétien ? Autour de quel
principe est construit le discours théologico-moral ?

Le développement du mouvement liturgique et biblique, tout comme la
tentative de la nommée “Théologie Kérygmatique” ont donné une impulsion forte
pour répondre a ces questions.

La réponse, modulée a partir de divers changements, est que 'organisation
du discours théologico-moral doit étre faite uniquement autour d’un principe
spécifiquement chrétien, qui embrasse tous les autres et constitue lidée
dominante. Ainsi, la personne et la prédication du Christ remplacent la science
thomiste de la vérité comme point de référence programmatique.

Dans le sillage de “I'école de Tubinga”, par exemple, beaucoup de
théologiens moralistes, dans leurs publications, ont cherché a structurer une
théologie morale positive de la vie chrétienne, soulignant I'imitation du Christ, le
témoignage du régne de Dieu et 'agapé.

Certains auteurs sont de l'opinion que le principe capable d’unifier le
discours éthique chrétien est la charité. Parmi les divers auteurs qui s’orientent sur
ce “principe-charité”, rappelons : René Carpentier (qui propose une morale de la
charité liée plus directement a une vision biblique); Gérard Gilleman et Jacques
Leclercq, qui, entre autres choses, avertissent quant a la nécessité d’une réforme
de la théologie morale, en partant de la dénonciation des graves défauts
casuistiques.

Nous avons aussi Bernhard Haring, pour qui la vie chrétienne est l'imitation
du Christ, et, plus encore, est la vie du Christ. Le grand mérite de Haring est
d’avoir exposé sous forme de manuel les principaux résultats des recherches de la
théologie morale muries surtout en Allemagne de 1920 a 1950, spécialement par
Fritz Tillmann. Haring rappelle la spécificité de la morale chrétienne et linflux
libérateur des commandements — objectif dans la vie du chrétien.

> Une troisieme ligne fondamentale inclut ces auteurs et ces
publications qui tentent de surmonter les précédentes tentatives. Ici
apparaissent de nouvelles questions : quel doit étre le rapport entre le
kerigma et l'histoire ? Et aussi : quelles est la pertinence de la foi

chrétienne pour 'agir sur terre, professionnel ou politique ?

32



Nous mettons en évidence ici la théologie de la réalité sur terre, comme est
appelée la théorie critique de la praxis temporelle chrétienne. Un éclaircissement
important du caractere dogmatique de cette théologie peut se trouver chez
Gustave Thils, qui affirme que, avant de dire aux hommes comment se comporter,
il est nécessaire de leur donner une vision divine et leur faire comprendre. De cette
maniére, Thils établit une comparaison-confrontation entre révélation et réalité

empirique.

2.3.2- Notas : Ante, in, post Concile Vatican Il
2.3.2.1- Avant le Concile

» Fritz Tillmann (+1953) => Il a donné a la morale une imposition biblique
et christocentrique. Il produisit une ceuvre appelée “Manuel de Morale
Catholique”. Curiosité : il était professeur du Nouveau Testament a
Bonn, et fut obligé d’enseigner la Théologie Morale.

» Jacques Leclercq => Une de ses oeuvres est aussi appelé
“‘L’enseignement de la Morale Catholique”. Curiosité: le journal
L’Osservatore Romano, au jour du 02/02/1956, écrivit : “cette ceuvre
produit I'effet d’un bélier implacablement destructeur”.?®

» Bernhard Haring => “La Loi du Christ” (1954) est le premier manuel a
introduire de fagon organique et systématique les tendances nouvelles
de la morale. C'est un manuel de transition entre la casuistique et la
morale rénovée. Plus tard paraitra “Libres et Fidéles en Christ” (1978),

sur un style plus didactique et discursif.?”

2.3.2.2- Pendant le Concile

Pour le Concile Vatican Il furent menées diverses commissions qui
elaborérent des documents de travail ou des textes préconciliaires. Le texte de
Morale s’appelait “De Ordine Morale”. Il fut rejeté par les péres conciliaires et ne fut
pas remplacé par un autre. Il se disait que c’était un texte trés contradictoire.

Mais, au final, qu’est-ce que le Concile Vatican Il a apporté a la Morale ? Le
Concile Vatican Il a peu parlé de la Théologie Morale, mais il a donné des
directives meéthodologiques importantes et essayé d’élaborer deux essais
spécifiques : I'un pour une morale de la charité intégrale, dans la Constitution

Lumen Gentium, n® 39-42, et 'autre dans la Constitution Gaudium et Spes, ou,

26 Un bélier est une machine antique de guerre constituée d’un fort tronc de bois résistant, avec une téte de
fer ou de bronze, a laquelle était donnée en général la forme d’une téte de bélier ; les béliers étaient utilisés
pour rompre les portes et les murailles des chateaux ou des forteresses.

27 QObservation : jusqu’au Concile Vatican Il la morale Casuistique était enseignée dans les centres de
formation théologique.

33



dépassant une éthique individualiste, sont présentés les principes fondamentaux
d’une morale sociale au niveau planétaire.?®
Pour certains, comme lves Congar, Le Concile a apporté peu de nouveauté.
Pour d’autres, comme Haring, tous les documents du Concile aident a créer la
Morale pour les temps nouveaux.
Nous pouvons dire que les deux positions sont justes, parce que le Concile
Vatican Il ne fut pas un Concile avec des préoccupations pour la morale, et le
concile a juste fini de murir et consolider ce qui était déja latent dans la vie de
I'Eglise (en particulier, la morale n’avait pas mari en terme d’études).
Dans Optatam Totius (n° 16), ou sont abordées les études ecclésiastiques,
nous pouvons constater des points importants, clairs et décisifs pour I'étude de la
Théologie Morale :
» Que soit faite une expression plus scientifique de la Théologie Morale ;
> Donner de la valeur a la spécificité chrétienne (alimentée par les Saintes
Ecritures) ;

» Donner a la Morale une orientation pratique et de perfection (montrer
I'excellence de la vocation chrétienne) ;

» Donner une orientation ecclésiale (basée sur la vocation commune en
Christ) ;

» Accentuer l'union dans la charité et l'ouverture au monde (la vie

chrétienne doit produire des fruits pour la vie dans le monde).

Avec le Concile, I'Eglise porte son attention au temps et a I'espace dans
lequel nous sommes, dans la conscience que nous sommes, comme I'Eglise, un
don de Dieu au service de I'hnumanité, faisant de [I'historicité une référence
importante.

Ainsi, la Théologie Morale elle-méme cherche a se situer dans le temps et
dans I'espace pour étre un support adéquat pour I'étre humain d’aujourd’hui, face
aux défis et aux interrogations du moment présent. Elle réalise cela dans I'écoute
attentive des appels de Dieu dans les événements de l'histoire.

On dépasse, ainsi, cette vision qui trouvait que, dans le champ de la morale,

tout était déja établi une fois pour toutes, sans aucune nécessité de rénovation.

2.3.2.3- La Morale dans le Post-Concile
Nous pouvons dessiner des périodes pour le Théologie Morale
Postconciliaire :
» La période immédiate post-concile (1965 — aux débuts des années 70).
> Le dialogue interdisciplinaire (émergence de Humanae Vitae - 1968 — a

la fin des années 70).

28 L e décret Optatam Totius, dans le numéro 16, fournit la directive pour construire une morale centrée sur
le ministére du Christ et dans I’histoire du salut. Au centre de cette morale se trouve la charité.

34



» Questions du “Proprium” — quelles sont les questions spécifiques de la
morale chrétienne ? (a partir des années 80).
> La Morale Autonome - Ethique de la foi.

> Le Pluralisme Moral.

Quelques themes au sujet de la morale postconciliaire :

» Le dialogue avec la culture moderne.

» La dimension théologique : comment la morale est-elle réellement

théologique ?

» Le probleme épistémologique de la morale.

» La nécessité de concrétiser la rénovation proposée dans le Concile.
Il est nécessaire de répondre a la question : comment la foi intervient-elle dans
la morale chrétienne ?
Autre question importante : quelle est la spécificité de la morale chrétienne ?

Il était nécessaire d’éclaircir cela.

A partir du Concile, s’affirme une vision intégrative de 'humain et du monde,
dans laquelle le monde est le lieu ou Dieu manifeste son plan d’amour, Jésus
Christ étant la manifestation pleine de cet amour et de sa grace.

Conjointement, le dualisme est dépassé, avec sa vision négative et
pessimiste vis a vis de I'étre humain, du monde, du corps et de la sexualité, qui a
séparé et opposé les réalités comme le corps et 'ame, le spirituel et le matériel, le
ciel et la terre, etc.

Le Iégalisme, dans ses exagérations, ouvre un espace pour les catégories
de I'Alliance, des Béatitudes et, spécialement, du Régne de Dieu. En ceci, Dieu est
celui qui invite et non qui oblige ; Jésus Christ est celui qui propose et non qui
impose.

Se laisser attirer par l'invitation de Dieu, par la proposition de Jésus Christ,
dans la force de I'Esprit Saint, devient le support d’'une morale revisitée dans un
esprit évangélique.

Depuis le Concile Vatican Il on arrive a la conclusion que, si la Théologie
Morale est réellement une discipline théologique, les Saintes Ecritures et les autres
sources théologiques doivent avoir en elle une place centrale et étre lues avec des
critéres d’'une exégése scientifique ; de plus, en utilisant les données théologiques,
il ne faut pas ignorer ce que les sciences tiennent a notre disposition.

Ainsi, la réflexion théologico-morale est appelée a voir chaque
problématique éthique a la lumiére de la Parole de Dieu.

Aussi, depuis le Concile, existe le débat sur I'existence d’une spécificité de
la morale chrétienne.

La Théologie Morale a connu un développement abondant et prometteur.
Sont apparues des semaines théologiques sur la morale, des revues spécialisées,

des dictionnaires, des encyclopédies, des associations de moralistes, etc.

35



2.3.3- Traits caractéristiques de la Morale Rénovée

a) La Morale de la Personne et pour la Personne : la morale de
'autonomie et de la responsabilité, c’est a dire, qui situe la personne au
centre des préoccupations éthiques. La personne est le sujet des
valorisations éthiques.

b) La Morale du dialogue et pour ’homme séculier : aujourd’hui nous
avons besoin d'ouverture et de convivialité, sans perdre l'identité et la
specificité chrétienne. Il y a besoin de dialogue avec la science
théologique, maintenant la dépendance a la discipline. Le dialogue avec
les sciences humaines (elles élargissent la connaissance) est aussi
important. Il est enfin fondamental de dialoguer avec les autres éthiques
non catholiques, etc.

c) La Morale pour tous : nous devons donner une tonalité plus
communautaire aux questions morales. Les défis sont plus sociaux,
communautaires et globaux qu’individuels.

En résumé : la morale qui soulignait par trop le “ne peut pas”, “ne doit pas”
et la “peur”, laisse la place a une morale selon laquelle le chrétien “peut” et “doit”
participer aux projets de Dieu pour un monde nouveau, ceux-ci étant — ici et
maintenant — le lieu et le temps de la grace de Dieu pour nous.

L’humain et le divin se réconcilient, le chrétien étant équipier de Dieu, créé a
son image, est appelé a la “domination” de la création, avec attention, respect et
dans la juste gestion de cette création, sans se laisser dominer par une

quelconque sorte d’ “idolatrie”.

Pour réfléchir :

1) Dans la perspective de la morale catholique, a quoi “sert” la bible ?
Pourquoi, pour I'Eglise, la Parole de Dieu est la source premiére des
orientations morales ?

Que signifie dire que la Parole de Dieu conditionne I'éthique chrétienne ?

Quel est I'objectif et la mission de la morale chrétienne ?

Quelles sont les sources de la Théologie Morale ?

Quelles sont les orientations fondamentales pour les chrétiens, présentes

dans les Saintes Ecritures ?

6) Regardez pourquoi les directives morales du Nouveau Testament ont un
caractere contraignant.

7) Notez quelques caractéristiques et préoccupations en relation avec

I'enseignement moral de I'époque Patristique (Les Péres de I'Eglise).

8) Pourquoi le XllI®me siécle est-il considéré comme une période décisive dans

I'histoire de la morale chrétienne ? Quels sont les faits qui eurent une

influence majeure dans I'élaboration de la Morale chrétienne ?

36



9) Que signifie la Morale Casuistique ? Quelles sont les principales
caractéristiques et contributions de la Morale Casuistique pour la morale
chrétienne ? Quelles sont les principales lacunes et limites de la Morale
Casuistique ?

10) Que signifie la Morale Rénovée ? Quelles sont les principales
caractéristiques et contributions de la Morale Rénovée pour la morale
chrétienne ? Quelles sont les principales lacunes et limites de la Morale
Rénoveée ?

11) Quelles sont les principales caractéristiques et contributions de la
Théologie Morale post Concile Vatican Il pour I'Eglise et pour la vie des

chrétiens ?

37



TABLE 3
QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE
CATEGORIES MORALES DE BASE

Nous allons réfléchir, dans cette partie, sur certaines catégories morales de
base, comme la liberté, la responsabilité, 'acte moral et 'option fondamentale.

Nous avons déja vu, dans les précédentes parties, que toute la vie morale
s’appuie sur la responsabilité humaine, et qu’il n’est pas possible de “vivre et
pratiquer la morale” sans responsabilité. Aussi, qu’il n’est pas possible de
comprendre la responsabilité de la personne sans médiation morale. De Ia les

A ”

affirmations que I'"étre libre et I’agir moralement” sont une méme réalité.

En accord avec le Catéchisme de I'Eglise Catholique, Dieu a créé 'lhomme
doué de raison et lui a conféré la dignité d’'une personne dans la grace avec
l'initiative de la maitrise de ses actes, pour qu’il puisse, lui-méme, “chercher son
créateur et, le suivant librement, atteindre au bonheur plein et parfait”. (CIC, 1.730;
GC, 17)

Atteindre la perfection pleine et heureuse signifie vivre les béatitudes, un
désir de source divine, déposé par Dieu dans le coeur de 'lhomme, pour l'attirer a
lui, puisque seul lui -’homme — peut satisfaire ce désir. Pour cela, dans la vision
de Dieu, “Bienheureux les coeurs purs, parce qu’ils verront Dieu” (Mt 5,8).
Autrement dit, seule I'expérience des béatitudes permet a 'homme de participer de
la nature divine et de la vie éternelle. Par les béatitudes, 'homme entre dans la

gloire de Dieu.

3.1- La liberté

La raison pour laquelle il est exigé de 'lhomme un comportement moral, est
gu’il est un animal rationnel et libre. En vertu de la liberté, la personne devient
maitresse de ses propres actes, et d’elle (la personne) est exigé qu’elle assume sa
pleine responsabilite.

Si I'agent n’est pas libre, ses actions (du point de vue éthique) ne sont pas
bonnes ni mauvaises, étant donné qu’elles ne se réalisent pas en vertu d’'une
décision personnelle prise librement.

Donc, la liberté est la premiére condition pour I’agir avec éthique :
méme ¢s’il s’agissait d’un acte objectivement mauvais, comme, par exemple,
I'homicide, il perdrait la qualité de “moralement mauvais” s’il n’était pas réalisé par

un agent (par la personne) selon un acte libre.

38



Devant les autres étres qui existent dans la nature, 'homme se distingue
par la rationalité et par la capacité a agir librement. Ici est I'origine de la différence
entre ’lhomme et le reste des réalités créées. De fait, les étres non organiques sont
guidés mathématiquement par les lois qui régissent la matiere. Par exemple, la loi
de la gravité se réalise a chaque fois que nous langons une pierre en l'air.

De méme les étres vivants agissent conformément a leurs lois biologiques:
les végétaux procédent (naissent, croissent et meurent) selon quelques lois qui
configurent leurs espéces. De méme, les animaux se comportent selon les
instincts de leurs espéces respectives, et I'on sait que ces instincts sont inclus
dans leurs génes. Par conséquent, I'animal agit automatiquement, toujours de la
méme maniére, selon sa propre impulsion instinctive.

L’homme, au contraire, peut intervenir directement dans le processus de sa
propre action : s’il décide ou s’il s’abstient ; interrompt ce qu'il avait décidé ou
choisi entre de multiples possibilités qui lui sont offertes ; il décide de continuer ou
de suspendre une action déterminée ; et il peut opter pour son contraire, etc. Cela
s’appelle “la liberté”.

La liberté est, alors, la capacité de s’autodéterminer. L'essence de la liberté
n’est pas a proprement parler dans la possibilité de choisir, parce que le “choix” en

tant que tel suit I"autodétermination”, de telle sorte que, une fois que le sujet
('’homme) a choisi, il ne peut exercer son choix une autre fois. Il est clair que
I’'hnomme peut décider de faire un autre choix, et il peut aussi le corriger, mais cela
équivaut a s’autodéterminer” de nouveau.

Donc, la liberté est le pouvoir, basé sur la raison et la volonté, d’agir ou pas,
de faire ceci ou cela ; ainsi, de pratiquer des actes délibérés. La liberté est dans
I'hnomme une force de croissance et de maturation dans la vérité et la bonté. La
liberté atteint sa perfection quand elle est ordonnée pour Dieu, notre béatitude.
(CIC, 1.731)

Les auteurs classiques distinguent trois types de liberté :

> La liberté de nécessité : c'est la possibilité d’agir ou de ne pas agir.

> La liberté de spécificité : c'est la capacité de décider entre diverses

possibilités.

> La liberté de contradiction : c’est celle qui décide entre deux choses

opposeées.

3.1.1- La conception de la liberté humaine

La conception de la liberté humaine dépend du concept de 'homme, de la
foi, de Dieu et de la morale que nous avons.

Quand nous appliquons a 'homme le mot “liberté”, que voulons-nous
réellement dire ? Et quand nous appliquons ce mot a la foi ?

Si par morale nous comprenons ce qui doit étre fait ou qui doit arréter d’étre
fait pour atteindre le salut (le régne de Dieu, la béatitude), le concept de liberté

aura une matrice ou une autre. Il y a une possibilité, par exemple, de comprendre

39



la liberté sur le mode juridique, négatif (s’il m’est permis ou pas ; si cela est péché
ou pas ; jusqu’ou suis-je libre d’agir ou pas). Ici, la liberté est comprise en termes
de minimum indispensable pour tomber dans lirrégularité, avec un caractere
négatif.

La morale prétend présenter les possibilités offertes par le Christ pour vivre
en cohérence avec lui. Donc la morale est : ce que nous sommes capables de
faire en cohérence avec notre dignité humaine et de chrétien (cf. CIC, 1.691).

Partant, la morale se comprend comme un comportement en cohérence
avec la vie a laquelle nous sommes appelés, nous portant a la citoyenneté du
Régne, en nous comportant, et pas seulement en nous portant. Vivre en
cohérence avec I'Evangile, en cohérence avec ce que nous sommes (fils de Dieu),
dans un mode de vie digne des saints (cf. Lettre aux Romains).

Si la morale chrétienne est cela, la morale chrétienne est libératrice. Nous
avons été faits libres pour vivre la liberté. Nous avons été libérés du péché, dans le
sens positif de la Grace de Dieu.

Face a une vision négative de la liberté, se présente maintenant une vision
plus positive. Cependant, si a tout cela nous ajoutons les questions sur la liberté
depuis le prisme de la philosophie, de la Bible, etc., la chose commence a se
compliquer.

La liberté a pu étre comprise comme une possibilité de ce que je
m’autodétermine, ou comme “possibilité de choix”, ou comme “acte volontaire” (je
fais ce que je veux), ou bien encore, a partir de la perspective de la spontanéité,
ou comme “absence du cceur", ou "compter sur une certaine marge
d’autodétermination ".

Depuis ces perspectives dans l'histoire de la pensée humaine, beaucoup
ont affirmé la liberté, et d’autres I'ont niée. On parle de plusieurs types de liberté
(d’expression, d’association, de presse, etc.), dont on déduit que c’est une réalité
tres complexe.

Qui a mieux formulé la liberté dans la morale chrétienne que Saint Augustin.
La liberté est une énigme, de laquelle de détache son caractére de valeur (C’est
d’'une grande valeur) et son caractere mythologique (c’est un mythe, un mystére,
une énigme). “Quand j'agis, je sais que je suis libre ; mais, si tu me demandes ce

gu’est la liberté, je ne sais pas te répondre.

3.1.2- La liberté, concept équivoque
De quel concept de liberté partons-nous ? Quatre affirmations proposées
par Saint Austin peuvent étre déduites :
» Dieu est libre, dans la mesure ou il est omnipotent, omniscient (...) ;
» L’homme n’est pas Dieu, et donc n’est pas comme Dieu. Cependant, il
est I'image de Dieu, et pour cela, est une image libre ;
» L’homme, image libre de Dieu, est esclave de sa finitude, limitation ;

» Le Christ vient pour libérer la liberté esclave de 'lhomme.

40



A partir de la nous approchons le theme de la liberté dans la morale
chrétienne. Le chrétien est un homme libre, dans le sens que la liberté n’est pas
quelque chose d’accessoire ou uniquement en référence a la morale. C’est une
dimension caractéristique de la vie de 'homme : “pour la liberté le Christ nous a
libéré " (Gl 5,1).

Le croyant, en tant que tel, est libre et est appelé a vivre en liberté. Cette
liberté ne peut étre comprise comme absence de pré-programmation, ni comme
indépendance personnelle, mais plutét comme la possibilité de remplir la vie de
possibilités diverses.

Cette liberté est “indépendance” de tous les autres, de la loi, de nos propres
instincts (et non indépendance totale). L'indépendance dans le sens ou le chrétien,
par le fait de I'étre, se comprend libéré par I'ceuvre de Dieu en Christ. Dieu se
communique lui-méme dans 'lhomme.

La liberté doit étre comprise comme un don, une grace et une mission. C’est
un bien pour 'homme (GS, 17), c’est une mission, une nécessité, une possibilité,
une exigence pour s’autodéterminer. Elle permet a 'homme de passer d'une
approche ontique?® a une autre éthique, de sorte que la liberté et la conscience de
la dignité de 'homme sont corrélées. La liberté se présente depuis la nécessité de

'autodétermination.

3.1.3- La liberté responsable

Gaudium et Spes, au paragraphe 17, souligne que 'homme peut se tourner
vers le bien seulement en liberté, a laquelle justement il aspire, mais qui ne réussit
pas toujours a bien s’éduquer en elle, en cultivant parfois des comportements
viciés, comme s'il était permis de faire tout ce que I'on aime ou qui se rapporte a
ses intérét personnels.

La liberté, a l'inverse, a été donnée a ’homme pour que, en elle, il cherche
spontanément Dieu et latteigne avec une libre adhésion intérieure (option
consciente libre et responsable).

De tout cela se manifeste que 'homme est un étre libre, mais précisément
pour cela, il doit aussi répondre de ses actions et ses comportements a Dieu lui-
méme. Alors, la liberté et la responsabilité sont les deux éléments constitutifs de
I'acte et du comportement moral. Donc, le fondement anthropologique de la morale

est la liberté de la créature humaine.

3.1.4- L’agir libre
D’une simple observation du comportement humain, nous pouvons
comprendre immédiatement que 'homme est capable d’agir, de décider et de

choisir. C’est le point de départ de I'évaluation de I'agir humain : le constat de cette

2 |’ontique se rapporte a I'étre, a I'immanent, au phénoménique (phénoméne : du grec fands, ce qui
apparait), ce que les sens nous montrent. L'ontique est le superficiel qui fonde le sens commun. C’est ce que
tout le monde voit.

41



capacité. Tout agir volontaire nait d’un choix qui se traduit en décision et qui
débouche sur I’agir.

La décision s'impose comme médiation entre le volontaire et I'involontaire. I
existe un volontarisme quand, dans mon agir, s’'unissent une intentionnalité et une
motivation.

L’intentionnalité est ce qui me fait “in-tendere”, c’est a dire, ce qui me
pousse vers une décision déterminée, et sous-entend un acte de libre volonté. La
motivation est ce qui justifie et me met en mouvement dans mon choix et ma
décision ; c’est le pourquoi, la raison de mon agir.

L’homme est la liberté fondamentale. Cela signifie reconnaitre, derriere
chaque action, un sujet qui s’autodétermine sur cette action, exprimant ainsi
I'intentionnalité et la motivation. La tdche de 'homme est de se mettre en ceuvre
(se construire) lui-méme ; et cela devient un devoir moral qui vise a la réalisation
de '’humanité elle-méme dans la liberté.

Bien que 'homme soit essentiellement un étre libre, pour autant, sa liberté
n’est pas absolue, mais conditionnée et limitée. En d’autres termes, sa liberté est
une liberté de créature. L’homme, alors, décide toujours en partant de contextes
déterminés et de situations conditionnantes, qui peuvent étre internes ou externes
a ’homme lui-méme.

La liberté de créature, donc, est la plus grande fatigue du vivre, parce
qu’elle surgit entre I'élan vers linfini (la pleine réalisation de la liberté) et la
condition de finitude (créature) ; autrement dit, c’est I'aspiration a la réalisation de
la pleine liberté dans la condition de finitude.

Elle est la contradiction de la vie de ’'hnomme qui crée I'angoisse et 'anxiété
de vivre, et qui porte Saint Augustin, dans ses Confessions, a s’exclamer :
“Inquietum est cor nostrum, Domine, Donec Requiescat in te” (“Notre coeur est
inquiet, tant qu'’il ne repose pas en toi, Seigneur”).

La liberté ne signifie pas, en premier lieu, pouvoir faire ceci ou cela, mais la
faculté d’étre confié a soi-méme et d’étre capable de décider par soi-méme de
maniere responsable, ce qui signifie “auto gouvernance”, dans le sens de
I'autonomie. Et ce pouvoir est donné a 'homme.

Dire que la liberté humaine fait de 'homme le sujet, qui s’appartient de
maniére autonome, ne veut pas dire que cette liberté existe par soi-méme, se
refusant a se soumettre a quelque lien. La liberté rend ’'homme sujet précisément
orienté vers une autre liberté.

Ainsi, ’'homme, doté d’un esprit, est, par son essence la plus intime, tourné
vers Dieu comme sa seule fin satisfaisante. Cette orientation est inscrite dans la
nature de '’homme. Elle s’exprime dans un “désir naturel”, et 'homme réalise que

la liberté I'oriente et le tend vers cette fin.

42



3.2- La responsabilité

Qu’est-ce que la responsabilité ? Du latin : responsabilis, responsum => ce
qui nécessite une réponse.

La responsabilité a a voir, alors, avec la réponse : rendre des comptes, faire
une comptabilité. Cela présuppose une relation dialogique. Il est nécessaire de
rendre des comptes a I'autre a propos de quelque chose.

Elle a voir aussi avec la “causalité”. Quelqu’'un doit répondre des
conséquences de ce qu'il est ou est la cause ; il est tenu a I'obligation de prendre
soin des choses ou des personnes, et doit rendre compte sur la maniére dont il a
réalisé ses missions. C’est une qualité personnelle. Il est le responsable ; cela
implique une capacité ou une compétence personnelle ; elle est en relation avec la
punition et la recompense.

La liberté est un principe constitutif pour que I'étre humain puisse étre jugé
sur la responsabilité de ses actes. La liberté qualifie les actes humains. Ainsi, la
relation qui existe entre la liberté et la responsabilité morale est une relation de

complémentarité. Leclerq affirme que:
[...] les actes n’ont de caractére moral qu’a partir du moment ou en eux intervient la
liberté ; et le caractére moral diminue en proportion de ce que diminue I'intervention

du libre-arbitre.*
Partant, la moralité des actes consiste a faire usage de la liberté. Quand on
est privé de liberté, il n'y a pas de responsabilit¢ morale. Donc, 'homme est

responsable des actes qu’il pratique en liberté. Vasquez ajoute :

[...] Les actes proprement moraux sont ceux dans lesquels nous pouvons attribuer
a l'agent une responsabilité non seulement de ce qu’il se propose de faire, mais
aussi des résultats ou des conséquences de ses actes. Mais, le probléeme de la
responsabilité morale est étroitement liée, de son cbté, a celui de la nécessité et de
la liberté humaines, car ce n’est qu’en admettant que I'agent dispose d’une certaine

liberté d’option et de décision que I'on peut le responsabiliser pour ses actes.'

S’il y a eu pour I'individu la possibilité d’'une option, il devient possible de lui
attribuer une responsabilité morale.

Alors, quelles sont les conditions nécessaires et suffisantes pour pouvoir
attribuer a un individu une responsabilité morale pour ses actes ?
Essentiellement: il faut que le sujet n’ignore ni les circonstances ni les
conséquences de son action, ou bien, que son comportement ait un caractere
conscient. Et que la cause de ses actes soit en lui-méme et non d’'un autre agent

qui le force a agir d’'une certaine maniére ; autrement dit, que sa conduite soit libre.

3.2.1- La responsabilité morale comme concept éthico-moral
Quelques provocations :
» Vers une définition de la responsabilité : qu’est-ce que la responsabilité ?

Que veut-on dire quand quelqu’un utilise ce mot ?

30 LECLERQ, J. As grandes linhas da filosofia moral. S3o Paulo: Herder. 1967, p. 376.
31VAZQUEZ, A. S. Etica. 162 edicdo. Trad. Jodo Dell’ Anna. Rio de Janeiro: Civilizacdo brasileira, 1996, p. 91.

43



» Classification des responsabilités : comment les distinguer entre elles, et
sur la base de quels concept clés pouvons-nous révéler les différents
types de responsabilités ?

> Les relations de responsabilité : social/personnel.

> Le jugement et I'attribution de la responsabilité : comment pouvons-nous
juger si quelqu’un a la responsabilité d’agir ou pas, ou que quelqu’un est
responsable pour ce qu’il a fait ?

» La responsabilité chrétienne aujourd’hui : I'engagement chrétien de
vivre de maniere responsable est ce que la sagesse chrétienne nous
offre comme guide.

Cette provocation prétend répondre aux questions suivantes, qui sont
fondamentales : a quoi sert la moralité ? Que signifie étre bon ?

Il existe tellement de réponses possibles a ces questions, comme par
exemple : la moralité nous fait faire le bien ; elle m’aide a devenir une bonne
personne ; elle rend possible le vivre avec les autres ; elle nous offre une stabilité
sociale ; elle rend possible la construction d’'un monde meilleur ; elle nous motive a
prendre soin des autres ; elle nous sensibilise a la nécessité de rechercher la
justice ; elle nous qualifie quant a la maniére de traiter les injustes ; etc.

H. Richard Niebuhr (1894-1962) fut un des théologiens nord-américains le
plus influents et prestigieux de son temps, et dans son ceuvre sur la responsabilité
sociale (un essai sur la philosophie morale du christianisme), identifia trois
métaphores, et des types de narration morales qui en découlent, qui incarnent
ces diverses habitudes en ce qui concerne les telos (finalité) de la moralité : il parle
de l'artisan du bien (celui qui construit la bonté), du bon citoyen (celui qui coopére
avec les autres) et du répondant — ou du responsable (celui qui réagit ou qui
répond).

a) L’artisan du bien est cette personne qui a le pouvoir créatif, qui crée en
liberté sur la base d’'une idée et parie sur cette idée. Par son agir il crée
pour lui-méme son Monde personnel et social, sa société. Comme bien
ou mal, la vie morale est pour lui un engagement artistique. Il croit que le
plus important est la liberté de choix et se concentre sur la finalité de son
agir, c'est a dire, le bien.

b) Le citoyen n’a pas la méme quantité ou qualité que I'artisan. Il n’est pas
un créateur de lui-méme ; il est créé. Il doit apprendre a assumer ce qu’il
a recgu. Tout ce qu'il est, lui est imposé de I'extérieur, a partir de Dieu, des
autres, de la culture, de la société, de la génétique etc. Le plus possible
c’est apprendre a vivre en harmonie avec ses impulsions, ses désirs, ses
perceptions, etc., en cherchant a les soumettre a un contréle personnel.

c) Le répondant ou responsable cherche a expliquer cette dimension
unificatrice et dynamique de la personne comme sujet moral. Il unit les

intuitions les plus importantes de l'artisan avec celles du citoyen. Il ne les

44



annule pas, mais il les intégre. Le concept clé qui met en relation tous les
autres concepts moraux devient “La Responsabilité”.

L’artisan demande : “Que dois-je faire pour devenir bon ? Quel est le
meilleur choix ?”

Le citoyen demande : “Quel est mon devoir ? Que dois-je faire ? Quel est le
bon choix ?”

Le répondant dit : “Faire le bien est le bon choix”. Il unit la présence des
valeurs transcendantales et les exigences déontologiques du moment en une
situation réelle et immanente, personnelle et sociale. Il pose d’abord la question :
“Que se passe-t-il ici ?” puis : “Comment dois-je y répondre : comme un étre
humain ou comme un chrétien, etc.?”

Tous les trois répondent aux deux principales exigences de la vie
psychologique de I'étre humain :

» L’autonomie personnelle : je deviens moi-méme une bonne personne ;

> L’altérité — la sociabilité : vivre en paix avec les autres et construire

avec eux un endroit bon pour habiter (vivre).

Cependant, chacun de ces acteurs sociaux donne une réponse plus ou
moins différente a 'usage de sa liberté au moment d’agir, de faire des choix entre
le bien et le mal, ou entre ce qui est correct ou pas.3?

La réponse de chaque personne, dans sa conduite morale, est formulée
avec comme base l'interprétation personnelle ou interpersonnelle des faits. L'agir
moral est la conduite qui a une signification, et cette signification est le résultat
d’'un processus qui englobe “analyse, interpréter et juger”, et qui dépend de
chaque personne et du réle qu’il exerce dans la société.

Donc, le sentiment de responsabilité est présent dans la formulation de la
réponse. Nous sommes conscients de la nécessité de nous justifier devant les
autres, tant pour notre interprétation que pour notre réponse. Mais, en méme
temps, nous savons que les autres interprétent ce que nous faisons (nos motifs,
etc.), et qu’ils répondront a ce que nous faisons en se basant sur leurs
interprétations sur notre agir.

Donc, la responsabilité exige la connaissance des motifs, ou de I'intention,
qui est la nature méme de l'activité. Ainsi, la responsabilité morale exige aussi une
“‘perte” de I'innocence, qui porte en soi la capacité de distinguer entre un acte bon
ou mal.

Cependant, donner une réponse raisonnable requiert, en méme temps, la
connaissance du langage moral de la société dont fait partie la personne. Chaque
groupe a un discours moral particulier, et I'explication (justificative) de ce qui se fait

doit étre communiqué dans cet “univers et langage moral ".

32 pour qui veut approfondir cette thématique, il est suggéré voir : H. Richard Niebuhr. The Responsible Self
— an essay in Christian Moral Philosophy. Library of Theological Ethics Edition, Westminster John Knox
Press, USA, 1999. Cet auteur révele dans ses écrits une grande préoccupation pour I'impact du christianisme
dans la culture de son époque, collaborant ainsi au débat sur le réle social de I'église chrétienne.

45



Ainsi formulé, qui est moralement responsable ?

» Celui qui est conscient ;

» Celui qui est capable et compétent dans la communication relationnelle ;

» Celui qui est en relation intimement avec les autres, conséquence de son

altérité. C’est la personne responsable.

Alors, a qui avons-nous le devoir de répondre ? A l'autorité.

La moralité est un phénoméne purement humain. Les animaux ne sont ni
des sujets ni des objets de la responsabilité morale. La responsabilité morale est
de donner une réponse a quelqu’un capable de comprendre la réponse. Entendre
la réponse requiert la capacité d’interpréter la réponse. L'interprétation requiert des
talents et des connaissances linguistiques. La connaissance et le langage exigent
la sociabilité. La sociabilité requiert la communauté en tant que locus de valeur et
lieu ou la question est formulée.

Le chrétien doit répondre, en premier lieu, a Dieu ; en tant que personne
humaine, jai été créé a Son image et a Sa ressemblance. Je dois répondre de la
maniére dont je me comporte moi-méme vis a vis des autres — le type d'image que
je suis.

Comme agent, je posséde le pouvoir créatif. Je suis co-créateur avec Dieu
de I'état actuel du monde comme homme “accueil de Dieu”. Dieu aussi agit a
travers I'histoire humaine, et 'usage de notre capacité d’agir a a voir avec le
développement de la bonté divine. Nous devons rendre des comptes sur la
maniére dont nous coopérons avec Dieu ou pas dans la construction d’une terre
nouvelle et de cieux nouveaux.

De la premiere responsabilité peuvent s’en décliner d’autres :

» La “responsabilité de base” signifie répondre avec comme objectif

d’harmoniser les tensions internes et externes.

» La “responsabilité morale” comme modalité consciente de la

“responsabilité de base” nous rappelle que : donner une réponse est une
maniere d’agir. Mais une réponse morale requiert d’expliquer les raisons

pour lesquels nous avons fait ce que nous avons fait.

3.3- L’acte moral
La personne humaine est entierement investie dans I'action qu’elle réalise. Cet
investissement est encore plus accentué quand il s’agit de décider sur des
questions qui ont a voir avec lintimité ; ou méme, quand le sujet se sent
responsable de ses propres actes, parce qu'il croit se comporter bien ou mal sur la
base de critéres moraux qui lui furent suggeérés par des convictions personnelles
ou par le credo religieux qu’il pratique.

L’engagement de faire le bien et d’éviter le mal est encore plus évident chez
le chrétien. De fait, un baptisé qui connait la dignité et qui cherche a étre fidéle a

ce qu'’il professe, prend tout le soin nécessaire pour que ses actions répondent a la

46



vocation regue, ce qui en pratique consiste a accomplir la volonté de Dieu et a
identifier sa propre vie avec la vie de Jésus.

Au contraire, qui ne vit pas en accord avec sa propre vocation, expérimente
un remord qui I'accuse d’infidélité et d'incohérence, une fois qu’il ne pratique pas
ce qu’il a promis.

L’activité morale est en soi trés complexe, parce qu’elle s’ajoute a la
richesse insondable de I'étre humain. En pratique, se produisent au moins cinq
facteurs :

> Les données génétiques héritées ;

» La psychologie qui définit le caractére personnel ;

» La sensibilité et les passions qui I'habitent ;

> Les habitudes qui — presque comme une seconde nature — jouent un

réle considérable dans les déterminations de la volonté ;

A\ 4

Les circonstances concrétes dans lesquelles il se trouve ou dans
lesquelles se déroule sa vie ;

Les opinions du moment ;

L’éducation regue ;

La formation religieuse ; et surtout,

Y V VYV V

La lucidité de connaissance de ce qu’il fait, au-dela de la capacité de
décision avec laquelle il la prend.

A juger la moralité d'un comportement, on doit prendre en compte
'ensemble de ces facteurs. Plus exactement, étant donné qu’il existe une relation
intime entre la morale et I'anthropologie, la vie morale doit partir des quatre
caractéres qui définissent I'étre humain comme tel :

» L'unité extréme de la personne ;

» L’historicité ;

» La sociabilité ; et,

» L’ouverture au transcendant.

De ces quatre caractéres, en réalité, le jugement moral doit partir sur un
comportement déterminé de la personne.

Le premier caractere est l'unité essentielle propre de la personne
humaine, dans laquelle convergent le corps et I'ame : c’est l'individu homme et
I'individu femme qui fait le bien ou le mal, étant donné que “c’est dans l'unité de
I'ame et du corps que la personne est le sujet de ses propres actes moraux” (VS,
48). Il n'existe pas de péché du corps ni de péché de l'esprit, mais c’est I'individu
qui péche ou qui fait le bien.

En outre, on doit considérer la condition historique qui est propre a la
personne humaine ; dans son fonctionnement/agir interviennent — de diverses
manieres — I'age et la condition de l'individu, la formation regue, la biographie qui
constitue le scenario de son passé, les évaluations éthiques de son temps, etc.

De méme, il faut prendre en compte la sociabilité, qui étant une dimension

essentielle de I'étre humain, permet a la personne de recevoir aussi les divers

47



facteurs sociaux, comme l'influence de I'environnement culturel, 'action négative
du dénommé “péché social” et des “structures de péché”, les sensibilités
caractéristiques de son temps, etc.

Enfin — et surtout —, il est nécessaire de considérer que la personne est
radicalement ouverte a la transcendance, et cela exige une conduite morale
conforme a la volonté de Dieu. A cette dimension religieuse — commune a tous les
hommes -, le christianisme ajoute I'élévation surnaturelle due a la grace divine.
Une telle chose, si d’'un cété elle facilite I'action morale, d’'un autre elle exige un
niveau de comportement qui surpasse les forces naturelles, pour lequel il faut
I'aide des dons surnaturels.

Le résultat de tant de facteurs est que la vie morale est si importante et
décisive dans I'existence d’'un homme concret qu'il est difficile et exigent de le vivre
dans le moment, de la juger, de linterpréter.

Pour cela, 'Evangile nous avertit : “Tu ne jugeras pas” (Mt 7,1-4). Seul Dieu
peut émettre un jugement authentique sur la conduite des personnes ; mais,
chaque individu doit étre vigilant, pour savoir interpréter la vie elle-méme a la
lumiére des exigences et des impératifs moraux tels qu’ils sont promulgués par les
Evangiles, selon lesquels elle sera jugée par Dieu.

Ceci étant, voici un préliminaire et en méme temps conclusif : il faut
distinguer ce que sont les actes humains et ce que sont les actes de 'homme.
Saint Thomas les définit ainsi : ‘Seuls sont considérées spécifiquement humaines
les actions qui proceédent d’'une décision délibérée ; les autres actions, il vaut
mieux les appeler les actes de ’'homme, et non humains, parce qu’ils ne procédent
pas de I’'homme en tant qu’homme” (STh I-Il, 1,1).

Pour qu’une action puisse étre dite “morale”, elle doit, avant tout, étre
‘humaine”. Pour cela, la moralité d’'une action exige que la personne la réalise
avec la connaissance et la liberté, deux caractéristiques de I'étre humain, qui sont,
en méme temps, rationnelles et libres.

Donc, un acte sera moral dans la mesure ou, avant de le réaliser, le sujet
est capable de reconnaitre sa bonté ou sa malveillance, et se dispose librement a
la réaliser, ou, en certains cas, 'omettre.

Le pape Jean Paul Il attire notre attention sur le fait que

L’homme peut étre conditionné, pressionné, empéché par de nombreux et
puissants facteurs externes, comme il peut étre sujet a des tendances, des tares et
habitudes en relation avec sa condition sociale. En certains cas, de tels facteurs
externes et internes peuvent atténuer, a un degré supérieur ou mineur, sa liberté et,
par conséquent, sa responsabilité et sa culpabilité.

Cependant, c’est une vérité de la foi, aussi confirmée par notre expérience et notre
raison, que la personne humaine est libre. Et cette vérité ne peut étre ignorée, pour
remettre en réalités externes — les structures, les systémes, les autres — le péché
de chacun. De plus, cela serait oblitérer (annuler) la dignité et la liberté de la

personne (Reconciliatio et Penitentia, n° 16).

48



Les critéeres qui permettent de juger un acte humain sont a la base : le
défaut de connaissance et l'insuffisance de liberté. Pour ce qui est du défaut de
connaissance, nous avons l'ignorance et le doute. Quant a l'insuffisance de liberté,
ce peut étre par ignorance, concupiscence, violence et peur.

Ainsi, la moralité ne se limite pas et ne s’épuise pas dans l'action,
puisqu’interviennent fortement les sentiments et I'intention. Pour que I'action soit
moralement bonne, elle doit s’ajuster parfaitement aux valeurs objectives.
Cependant, la valeur de I'acte n’est pas déterminée par la valeur objective en elle-
méme, mais seulement dans la mesure ou telle valeur est le vrai motif de I'action.
De la le déterminant ultime de I'action n’est pas son objet, mais son motif. Le motif

décide, en derniére instance, de la valeur morale de I'action.

3.4- L’option fondamentale

L’autoréalisation de la liberté (qui peut étre appelée option fondamentale)
historicise la personne comme étre unique et irremplacable. L'option fondamentale
ou autoréalisation de la liberté de la personne est un acte moral. Libre et
consciente, la personne choisit le chemin de Dieu (le Bien Absolu), elle choisit de
vivre le Régne dans son coeur dans sa relation avec ses freres, ou elle choisit, tout
aussi librement, de rejeter ce chemin (les bien relatifs).

Par I'option fondamentale chaque étre humain, en liberté, donne sens a son
existence, de maniére concrete, par la réalisation de I'étre en tant que personne
ouverte au Bien Absolu, ou dans la dépersonnalisation (le fait de nier) de I'étre par
une fermeture égoiste.

L’option se donne dans l'agir moral. Quelqu’'un peut avoir de bons
sentiments, mais agir de maniere préjudiciable pour son frére. L’Apétre disait déja :
“Je ne fais pas le bien que je veux, mais le mal que je ne veux pas’.

Aujourd’hui, il est difficile d’affirmer avec assurance quand une personne fait
une option consciente et libre. La personne est terriblement conditionnée par la
société de consommation. Ainsi, I'option fondamentale, comme choix libre et mari,
a besoin d’étre comprise comme choix fait au plus intime de soi-méme. Opter pour
Dieu, choisir le bien, le beau, le parfait. De ce choix se déclinent tous les autres
choix qui, bien qu’ils puissent étre faits en liberté, sont des choix relatifs.

C’est pourquoi il faut reconnaitre que, méme dans l'option fondamentale,
I'initiative vient de Dieu. Il place dans le coeur humain sa loi de 'amour, donnant a
’'homme la grace de choisir et d’'opter pour son amour de Pére.

Mais, ou est né le concept d’option fondamentale ? Une question de type
théologique : comment peut-on dire qu'un non-baptisé peut aussi étre sauvé ?

Sur cette question est apparue l'option fondamentale : le non-baptisé,
s’ouvrant au bien en relation avec lui-méme et aux autres, réalise une option
fondamentale, en orientant sa vie, dans ce cas, vers le bien. Alors, cette ouverture

de fond caractérise la vie d’'une personne et transparait dans chaque choix et

49



chaque action qu’il réalise. Comme cela a déja été dit précédemment, chaque
conscience présuppose une précompréhension, qui se fond dans la connaissance.

Cela concerne a la décision, dans le sens que quand je décide, je suis déja
orienté pas tant sur ce que je vais faire, mais sur le sens que je dois donner a ce
que je vais faire.

L’option fondamentale, donc, est une orientation existentielle qui donne de
la substance a mes actions individuelles, qui peuvent faire apparaitre, mais aussi
contredire I'option fondamentale.

Le concept d’option fondamentale embrasse 'homme dans sa totalité et
éclaire nécessairement les autres aspects de la vie morale, leur donnant une
signification nouvelle. On ne peut, alors, parler doption fondamentale en
négligeant de parler de la conscience.

Gaudium et Spes, au numéro 16, souligne que, en son intimité, 'hnomme
découvre une loi qui ne vient pas de lui, mais qui le pousse a obéir, et qui lui dit
d’aimer, de fuir le mal et de faire le bien (’homme a dans son cceur une loi écrite
par Dieu).

Elle est la voix de la conscience, comprise comme le noyau le plus secret,
comme le sanctuaire de 'homme, ou il se trouve seul a seul avec Dieu dans un
dialogue intime.

Saint Augustin, dans ses Confessions affirmait : “Noli foras ire, in te ipsum
redii, in interiore hominis habitat Veritas” (“Ne sors pas, reviens en toi : la vérité
habite a l'intérieur de 'lhomme”).

Et c’est exactement ici qu’est le concept de la conscience fondamentale,
dont nait, ensuite, 'option fondamentale, comme réponse existentielle a la Veritas
découverte au plus intime de ’'homme.

Mais en quoi consiste cette Veritas? Pour nous, chrétiens, c’est Dieu qui
s’est fait chair, est mort et ressuscité pour nous les hommes, et a envoyé sur nous
son Esprit. Avec sa mort, le vieux monde académique, corrompu par le péché, est
mort ; avec sa résurrection il a réalisé une nouvelle création, un nouvel Adam,
duquel descend une nouvelle humanité. Dans le ressuscité furent anticipés les
cieux nouveaux et la terre nouvelle, dans lesquels nous vivons et participons déja,
bien que partiellement.

De ces nouvelles réalités anticipées en Christ, et qui vivent déja en nous,
nous devons témoigner. C’est cela que Paul appelle la Vie dans I'Esprit et selon
I'Esprit. C’est cela la Veritas, qui constitue notre conscience fondamentale,
conscience qui est un contenant/réceptacle de la vérité qui illumine notre existence
et nous incite a mettre en conformité notre existence avec ces Veritas.

Et c’est exactement sur ce point que nait la réponse existentielle, c’est a
dire, la décision d’incarner dans ma vie cette Veritas, et de mettre en conformité
ma vie avec elle. De |a nait I'option fondamentale.

Toutefois, cette option fondamentale, une fois acquise, n'est pas garantie

pour toujours, mais nécessite d’étre alimentée par une relation constante avec la

50



Parole de Dieu, avec les Sacrements, avec la priere et avec l'étude. C’est
exactement dans ce travail intérieur continu qu’elle demeure vivante, s’alimente et

se renforce.

3.5- La Loi Naturelle

La loi naturelle est traditionnellement définie par les théologiens comme la
participation de loi éternelle dans la créature rationnelle. La loi naturelle est la loi
propre a I'étre humain : de tous et de chaque homme, en tant qu’étre intelligent et
libre. Pour cela, elle ne doit pas étre comprise comme une loi éternelle en
référence a la matiére ou aux animaux.

La loi naturelle nest pas du type des lois physiques ou biologiques qui
régissent la matiere ou les étres vivants, appliquées a 'homme. C’est une loi

radicalement humaine, que Thomas d’Aquin décrit en ces termes :
“Eu égard aux autres créatures, la créature rationnelle est plus sujette a la divine
providence, bien que celle-ci participe aussi de la providence, I'assurant a soi-
méme et aux autres ; c’est ainsi qu’il y a en elle une participation de la raison
éternelle, grace a laquelle il y a une inclination naturelle pour 'acte et la fin qui sont
dus ; cette participation de la loi éternelle dans la créature rationnelle est appelée
loi naturelle” (STh I-Il, g. 91, a. 2).

La loi naturelle est, alors, la loi de la personne en tant qu’étre rationnel et
libre. Ainsi, le point de référence n’est pas la loi physique des minéraux, ni la loi
biologique des plantes et des animaux, mais une loi spécifique, écrite par Dieu
dans la nature de 'homme et de la femme, qui leur permet de connaitre le bien et
le mal.

Le fait est que la nature humaine ne se réduit pas a des éléments physiques
ou chimiques — bien qu’ils fassent partie de 'lhomme — mais est la propre nature
d'un étre spirituel, comme l'affirme Veritatis Splendor. Donc, la loi naturelle n’est
autre que la lumiére de lintelligence infusée par Dieu dans la nature rationnelle ;
loi qui est I'expression de la sagesse divine.

Parmi les fonctions de la conscience, il y a celle d’intégrer la personne et la
nature. Dans cet effort continu, est reconduite, pour sa bonne interprétation,
I'historicité de la loi naturelle. S’il existe des possibilités de changements de la loi

naturelle, cela ne se produit qu’en fonction du degré de maturité de la conscience.

51



Pour réfléchir :

1) Pourquoi la liberté est-elle la premiére condition de I'agir éthique de la
personne ?

2) Ou réside I'essence de la liberté de la personne humaine ? Que signifie “la
liberté qualifie les actes humains” ?

3) Que signifie “'homme est liberté fondamentale” ?

4) Considérez-vous la morale chrétienne comme libératrice ou oppressive ?
Justifiez votre réponse.

5) Que signifie dire que la responsabilité est présente dans “I'agir humain” ? En
ce sens, qui est moralement responsable ?

6) Qu’est-ce qu’un acte moral ? Et quels sont les facteurs qui influencent 'acte
moral de la personne ?

7) Que signifie dire que la conduite morale de 'homme doit étre conforme a la
volonté de Dieu ? Expliquez avec vos propres mots et a partir de vos
expériences de vie.

8) Pourquoi un acte moral dépend-il de I'option fondamentale de la personne ?
Expliqguez comment I'option fondamentale donne du sens a I'existence de
'homme ?

9) Cherchez un peu plus sur I'ceuvre de Richard Niebuhr au sujet de la
responsabilité personnelle. Approfondissez votre connaissance sur la
métaphore de cet auteur et les types de narration morale qui ont a voir avec
les habitudes de I'"artisan du bien” ; du “bon citoyen” et de la personne
‘responsable”.

10) Dans quel sens une personne non baptisée peut-elle étre sauvée ?

11) A qui le chrétien doit-il répondre en premier ? Pourquoi ?

|11,

12) Quels sont les facteurs qui interferent avec I”acte moral” ? Cherchez la
signification de chacun de ces facteurs.

13) Que signifie dire que I'option fondamentale est une orientation existentielle?

14) Que pouvons-nous comprendre par “voix de la conscience” ?

15) Qu’entend-on par loi naturelle ?

16) Quelle est 'importance de la loi naturelle pour I'agir humain ?

52



TABLE 4
QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE
LA CONSCIENCE MORALE

Dans cette partie nous allons voir que la conscience morale est ce qui existe
de plus noble chez 'homme et chez la femme. Si la liberté est ce qui donne forme
a I'existence humaine, la conscience caractérise I’étre propre a la personne.

Origenes a écrit:

“L’ame de I'ame est la conscience”. La conscience est “le noyau le plus intime” de
la personne, le “sanctuaire de Dieu”, le “tabernacle de 'homme”, le “lieu ou Dieu

parle a ’homme”. Pour cela, elle est considérée “sacrée”.

Le sens commun reconnait cette sacralité et cette dignité de la conscience
au point de définir la qualité de la personne a partir de sa conscience. Voila
pourquoi le plus grand éloge que I'on puisse faire sur une personne est d’affirmer :
“C’est un homme ou une femme de conscience”. Parallélement, le jugement le
plus négatif s’exprime en termes similaires : “ Cet homme ou cette femme est sans
conscience”.

De méme, l'importance de la conscience personnelle se reflete dans les
expressions qui demandent sa reconnaissance ou ses droits. Des affirmations
comme “je ne permets a personne de s'immiscer dans ma conscience”, “j'exige
que I'on respecte ma conscience”, “cela ne m’est pas permis par ma conscience”,
“C’est quelque chose que je dois faire en conscience”, ce sont des expressions qui
apparaissent spontanément dans les moments ou la personne humaine doit
prendre une décision qui implique son étre dans sa plus profonde intimité.

Etant donné I'importance de la conscience personnelle, les Déclarations des
droits de ’'Homme reconnaissent la “liberté de conscience” comme un des droits
fondamentaux, qui, a son tour, est le point de départ de bien d’autres droits.

”

De méme, est reconnue [”objection de conscience avec elle la
conscience est protégée de toute ingérence externe, que ce soit d’entités privées,
ou d’états. La “liberté” et Iobjection” de conscience sont reconnues dans la
Déclarations des Droits de 'Homme de 'ONU (art. 18), dans la déclaration sur la
Liberté Religieuse du Concile Vatican Il (Dignitatis Humanae, 1-2; Gaudium et
Spes, 79) et dans la Constitution de nombreux états.

La description la plus compléte et le rbéle décisif que la conscience
développe dans la vie morale se trouvent exprimés dans la lettre de la Constitution

Pastorale Gaudium et Spes avec ces encouragements solennels:

53



La conscience est le centre le plus secret et le sanctuaire de ’lhomme, dans
laquelle se trouve le lien solitaire avec Dieu, dont la voix se fait entendre dans
l'intimité de son étre. Grace a la conscience, se révéle de maniére admirable cette
loi qui se réalise dans I'amour de Dieu et du prochain. Par la fidélité a la voix de la
conscience, les chrétiens sont unis les uns aux autres, dans le devoir de chercher
la vérité et en elle de résoudre tant de problémes moraux qui apparaissent dans la
vie individuelle et sociale. Donc, plus prévaut la droite conscience, plus les
personnes et les groupes seront loin de I'arbitraire aveugle et chercheront a se
conformer aux normes objectives de la moralité. Il n'est pas rare, en outre, que la
conscience soit en errance, par ignorance invincible, sans perdre sa propre dignité.
On ne peut en dire autant quand 'homme néglige de chercher la vérité et le bien, et

quand la conscience s’aveugle, par habitude du péché (GS 16).

Ainsi, on peut définir la conscience, en accord avec le Catéchisme de

I'Eglise Catholique (CIC), dans les termes suivants :
La conscience est un jugement de la raison, avec lequel la personne humaine

reconnait la qualité morale d’un acte concret (CIC, n. 1796).

C’est a dire, c’est un jugement pratique rationnel qui évalue la bonté ou la
malice (méchanceté) d’'une action. Donc, la fonction de la conscience est de juger
les actions personnelles de I'individu, individualisant la qualité morale des actes,

en permettant leur classification en bon ou mauvais.

4.1- Le mysteére de la conscience

Une proposition théologique de la conscience correcte doit avoir la
profondeur et la cohérence non seulement d’étre, mais aussi d’étre nouvelle en
Christ, selon la renaissance pascale réalisée dans le baptéme. C’est le “mystére”
de la conscience qui doit étre approfondi et annoncé avec franchise et honnéteté
aujourd’hui, en tenant compte, de maniére particuliére, la richesse des dons que
I'exégése biblique a mis en évidence ou proposé.

Dans la communauté chrétienne, la vision de la conscience est enracinée
dans les affirmations bibliques explicites, surtout pauliniennes, et dans la centralité
que toute la révélation attribue au cceur dans la détermination de la bonté de notre
agir : ceci est le critere ultime et décisif (cf. Mt 12, 33-35; 15,17-20). Au-dela de
cette catégorie, d’autres aussi sont importantes, comme : I'esprit, la pensée, etc.

Mais, il est nécessaire que la conscience reste ouverte a Dieu — a sa
parole, a sa loi, a son esprit — et a ses fréres. Elle perd sa valeur quand elle
s’endurcit et se ferme ; pour cela, 'appel permanent a la formation et a la
conversion (cf. Ez 36,26-28). Elle exige aussi le respect des autres ; seul Dieu peut
entrer en elle sans lui nier 'autonomie, mais en lui donnant une plénitude de
fondement et d’horizon. C’est le cceur qui, étant libéré de “I'état d’esprit de ce
sieécle”, se consacre a une lecture attentive de la réalité “pour pouvoir discerner la

volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plait et est parfait” (Rm 12,2).

54



Au chapitre 8 de la Lettre aux Romains — surtout quand on le lit en ayant a
'esprit le contenu du chapitre 7 -, tout cela est présenté avec une évidente
perspective pneumatologique.33 La conscience apparait, alors, comme :

» L’écoute/l'accueil du témoignage intérieur que I'Esprit Saint fait de notre

réalité filiale : ‘I'Esprit lui-méme, joint a notre esprit, atteste que nous
sommes fils de Dieu” (v. 14-16);

» Qui nous libere de l'esclavage du péché et des désirs de 'homme

charnel, en nous suggérant des désirs et des choix nouveaux (v. 1-12) ;
» Elle nous révéle insérés dans une économie d’espérance, non
seulement au niveau personnel, mais aussi de toute la réalité (v. 18-25) ;

> Elle nous fait aussi vivre de maniére constructive ['expérience
dramatique de la fragilité qui demeure toujours dans notre vie, 'ouvrant a
la perspective de la plénitude du projet de Dieu (v. 26-30) ;

» Elle ne nous fait plus dépendre des applaudissements des autres, nous

rendant plus forts (v. 31-39) ;

» Le bien vient, alors, ajouté comme possibilité de grace qui séduit et

ouvre les horizons et les désirs, plus que comme un devoir qui limite.

4.2- Les types de conscience

Il y a trois types de conscience, dépendant du moment ou est émis le
jugement :

> Antécédent: c’est ce type qui précéde I'action ; avant d’agir, on pense si

ce que I'on va faire est “bon” ou “mauvais” ;

» Concomitant: c’est ce type qui accompagne I'action pendant qu’elle est

en train de se réaliser ;

»> Consécutif : c'est le jugement moral qui est fait aprés avoir réalisé un

acte.

En raison de sa concordance avec la loi de Dieu, la conscience peut étre
droite ou vraie et erronée, selon si ce qu’elle dicte est en adéquation avec cette loi.
L’erreur peut étre vaincue (si 'on a tous les moyens pour sortir de I'erreur) et
invincible (si ayant mis tous les moyens, on ne peut sortir de I'erreur). On doit
suivre la conscience droite et véritable, mais aussi I'invincible erroné.

En raison de I'assentiment de ce que la conscience nous dicte, elle se divise
en certaine (qui émet le jugement avec assurance), probable et incertaine
(quand on doute de quelque donnée relative a I'acte qui se réalise ou qui s‘'omet ;
ou quand on ne sait pas s'il existe ou pas une loi qui autorise ou interdit une action
donnée ; ou quand un doute nait parce que nous ne savons pas si une loi oblige

ou pas), en accord avec le degré de sureté qui est tenu.

33 La pneumatologie est dans la doctrine chrétienne ce qui traite de I'Esprit Saint. Le terme descend des
mots grecs PNEUMA (I'esprit) et LOGOS (I'enseignement sur). La pneumatologie étudie la personne et
I’'ceuvre de I'Esprit Saint, surtout sa participation au SALUT.

55



On doit suivre la conscience certaine, dans certains cas la probable, mais
jamais la douteuse. Il faut d’abord sortir du doute.

Ce n’est pas la méme chose d’étre s(r de quelque chose et d’atteindre la
cible. La premiere est la conscience certaine ; la seconde est la conscience
véritable. L’'une est I'assurance subjective, et 'autre objective. Or, il ne suffit pas
d”étre sar” (conscience certaine), mais nous devons agir avec la loi (conscience
véritable).

Se limiter a une assurance personnelle, c’est se mettre a la place de Dieu,
qui est l'unique qui n’était pas. Par ce chemin se confond le spontané avec
I'objectivement bon.

A cause de la limitation humaine il peut se produire qu’une personne puisse
étre certaine de quelque chose qui ne soit pas vrai. C'est pour cela que ce n’est
pas idéal de n’avoir qu’'une conscience morale certaine : il faut tendre, alors, a
avoir une conscience droite et véritable.

La conscience, pour étre la norme valide pour 'action humaine, doit étre
droite, c’est a dire, véritable et slre de soi et non douteuse et coupablement
erronée.

En raison du mode habituel pour émettre un jugement, peuvent étre
identifiés divers types de consciences. Les plus fréquents sont :

» La conscience sensible : c'est celle qui cherche a chaque instant, et
dans tous les actes mineurs qui soient, a juger correctement ce qui a été
commandé ou interdit afin de le respecter ;

» La conscience scrupuleuse : c’est celle qui trouve un motif de péché ou il
N’y a aucune raison pour cela ;

» La conscience lache : c’est celle par laquelle tous les motifs sont bons
pour se sentir justifiée et ne pas observer ce qui est commandé.

En raison de la responsabilité avec laquelle s’émet un jugement, elles

peuvent étre classifiées en :

» Conscience droite : c’est celle qui s’ajuste au jugement de la raison :
‘est appelé prudent 'homme dont les choix sont conformes a tel
jugement” (CIC, n° 1780);

» Conscience distordue ou fausse : c’est celle qui ne se soumet pas a la
raison ; elle correspond a 'homme qui agit de maniére imprudente et
téméraire.

Une personne qui agit contre la conscience, péche. Mais, il péche aussi de
ne pas ajuster délibérément ses préceptes a la loi de Dieu, qui est la norme
supréme de l'action.

La méconnaissance du Christ et de son Evangile, les mauvais exemples
recus des autres, I'esclavage des passions, la prétention d’une autonomie mal
comprise de la conscience, le refus de [l'autorit¢ de [I'Eglise et de ses
enseignements, le manque de conversion et de charité peuvent conduire a des

déviances du jugement dans la conduite morale (cf. CIC, n® 1792).

56



Il est certain que nous devons décider avec notre propre conscience, et
aussi que personne ne peut nous forcer a agir contre elle ; mais, il n’est pas moins
certain que nous avons le grave devoir de faire que les préceptes de cette

conscience s’ajustent a ce que Dieu veut, qu’elle soit droite et véritable.
La bonne et pure conscience est éclairée par la foi véritable. La charité
procéde bien en méme temps d’un cceur pur, d’'une bonne conscience et d’une foi

sans hypocrisie. (1Tm 1,5)

4.3- Les éléments de I'histoire de la doctrine chrétienne

Il'y a deux noms de référence dans I'histoire de la doctrine chrétienne :
Saint Augustin (Ve™e siécle) et Saint Thomas d’Aquin (XII®™e siécle).

Chez Saint Augustin nous trouvons trés présent le theme de l'intériorité de
'homme, a lintérieur duquel nous trouvons son authenticité ; et c’est justement
dans l'intérieur de cette intériorité que Dieu est accueilli et écouté.

Le théme de la voix de Dieu et de la conscience de 'homme apparait la
premiére fois chez Saint Augustin qui, dans ses Confessions, raconte son chemin
intérieur en direction de Dieu, son dialogue intime avec Dieu, dans lequel il
découvre un Dieu qui l'interpelle et I'appelle. Dans ce sens, son affirmation est
significative : “Noli foras ire in te ipsum redii, in interiore homine habitat veritas”
(“Ne vas pas au dehors, mais reviens a lintérieur de toi-méme ; a l'intérieur de
I’'hnomme habite la vérité”.).

Avec Saint Thomas nous sommes en pleine scolastique et nous est offert,
pour la premiére fois, une pensée théologique sous forme scientifique. Dans ses
considérations sur la conscience, Thomas part d’'une position plus objective, dans
le sens ou la réalité qui est face a nous, nous pouvons la connaitre et la décrire ;
chose qui, au contraire, sera décriée par la pensée moderne.

Thomas pense la conscience a I'intérieur de la relation entre la “synderesis”,
c’est a dire la capacité connaturelle de 'homme de connaitre de maniére certaine
les principes moraux, et la “conscientia”, comprise comme la conscience
considérée dans une situation spécifique. Cette conscience, alors, est la faculté qui
applique dans les situations individuelles les principes de I'agir moral.

Donc, pendant que la “synderesis” exprime la capacité innée de ’homme de
connaitre les principes de l'agir moral, la “conscientia” exprime la capacité de
I'homme d’appliquer dans les situations individuelles tels principes moraux.

Une fois que les situations éventuelles sont changeantes, la “conscientia” ne
bénéficie pas de l'infaillibilité de la “synderesis”, et, considérant la contingence
dans laquelle elle évolue, elle peut arriver a une évaluation pas toujours
précise/correcte.

Saint Thomas continue en affirmant que la conscience produit un “savoir
rationnel pratique” ; c’est a dire, parce que 'lhomme “sait ce qui est bien”, et juste
parce qu’il le sait, il peut aussi le vivre ; alors, l'intelligence précéde et fonde la

volonté.

57



Dans ce contexte, la conscience est la capacité de connaitre ce qu’est
le bien et le mal, une connaissance de type pratique, dans le sens ou si 'homme
sait ce qu’est le bien et le mal, il doit aussi, par conséquent, s’y conformer. Alors, la
conscience n’est pas seulement une connaissance, mais a a voir avec la décision ;
donc, c’est un connaitre en fonction d’'un décider qui doit étre dans un sens unique
. en direction du bien percu.

Un autre aspect de la doctrine morale chrétienne est la “casuistique” (XVI-
XVIlIeme siécle, en bonne partie, jusqu’a nos jours). Avec la casuistique, la
Théologie Morale n’est plus chargée de réfléchir sur 'agir de 'lhomme et sur ses
motivations, mais simplement sur ce que 'homme doit faire ou pas ne pas faire
pour ne pas commettre le péché mortel ou véniel.

Se développe, alors, une série de cas sur lesquels est débattue la licité de
I'action, étudiant les signifiants entre le péché véniel et le péché mortel.

L’agir de 'homme, donc, est décomposé en autant de cas, sur lesquels est
émise a priori une évaluation morale.

Dans un tel contexte, la conscience est réduite a une simple application de
la norme, appauvrissant son réle essentiel pour fournir les éléments et les valeurs
fondamentales pour l'orientation de I'existence et sur laquelle se concentreront

tous les choix du quotidien.

4.4- Qu’enseigne le Catéchisme de I’Eglise Catholique (CIC) au sujet de la
Conscience Morale ?

Le numéro 1.776 du Catéchisme de I'Eglise Catholique définit la conscience
comme “une loi que 'homme ne s’est pas donnée lui-méme, mais a laquelle il doit
obéir et dont la voix résonne, quand cela est nécessaire, aux oreilles de son cceur,
I'appelant toujours a aimer et faire le bien et a éviter le mal”, et cette loi est “une loi
écrite par Dieu lui-méme”.

Et ainsi, citant la Constitution Pastorale Gaudium et Spes, du Concile
Vatican I, numero 16, le catéchisme affirme que

La conscience est le noyau le plus secret et le sanctuaire de ’lhomme, dans
lequel il se trouve en seul a seul avec Dieu, dont la voix résonne dans
I'intimité de son étre.

C’est pour cela que nous apprend le numéro 1.777: “Quand il préte attention
a la conscience morale, 'homme prudent peut entendre Dieu lui parler’. Et c'est
aussi pour cela qu’est exigée la rectitude de la conscience morale, dont dépend la
dignité de la personne humaine (cf. n°® 1780).

Le numeéro 1780 dit :
La conscience morale comprend la perception des principes de moralité
(“syndérese”), son application dans des circonstances déterminées au moyen d’un
discernement pratique des raisons et des biens et, enfin, le jugement émis sur les
actes concrets a faire ou déja faits. La vérité sur le bien moral, déclarée dans la loi

de la raison, est reconnue en pratique et concrétement par le jugement prudent de

58



la conscience. Est dit prudent ’lhomme qui fait ses choix en conformité avec ce

jugement.

De la nous savons que c’est la conscience qui permet d’assumer la

responsabilité des actes pratiques, afin que,
Si ’'homme commet le mal, le jugement juste de la conscience peut étre en soi le
témoin de la vérité universelle du bien et, en méme temps, du mal de son option
concrete [...]. Attestant de la faute commise, il rappelle le pardon a demander, le
bien a pratiquer encore et la vertu a cultiver sans cesse avec la grace de Dieu.
(CIC, n° 1781)

Ici 'on voit la nécessité de formation continue de la conscience
morale. (CIC, n° 1783) Cette formation de conscience est le travail de toute une
vie, depuis les premieres années de vie, quand I'enfant s’éveille a la connaissance
et a la pratique de la loi intérieure reconnue par la conscience morale. |l est exigé
une éducation prudente ou se détache I'enseignement de la vertu. “La formation
de la conscience garantit la liberté et dirige la paix du coeur”. (CIC, n® 1784)

Ici, la parole de Dieu aura le réle fondamental, comme formatrice

principale de la conscience, elle illumine le chemin de ’lhomme.
Nous devons I'assimiler dans la foi et dans la priére, et la mettre en pratique. Nous
devons aussi examiner notre conscience, les yeux posés sur la croix du Seigneur.
Nous sommes assistés par les dons de I'Esprit Saint, aidés par le témoignage et
par les conseils des autres et guidés par I'enseignement autorisé dans I'Eglise.
(CIC, n° 1785).

Enfin, le numéro 1789 du Catéchisme nous présente quelques régles de
base et essentielles qui favorisent la formation adéquate de la conscience et
rendent possible le discernement moral, a savoir :

» Il n'est jamais permis de pratiquer un mal afin qu’en résulte un bien ;

> La “regle d’or est : tout ce que vous voulez que les hommes vous

fassent, faites-le, de méme, vous aussi (Mt 7, 12);

» La charité passe toujours par le respect du prochain et de sa conscience
: “ A pécher ainsi contre tes fréres, a blesser leur conscience, c’est
contre le Christ que tu péches” (1Cor 8, 12). “Il est bon de s’abstenir... de
tout ce qui peut faire trébucher, chuter ou affaiblir ton fréere” (Rm 14, 21).

Ainsi, “la conscience bonne et pure est illuminée par la foi véritable”. La
charité procéde, en méme temps, “d’'un coeur pur, d'une bonne conscience et
d’une foi sincére” (1Tm 1, 5) (CIC, n° 1794).

4.5- La formation de la conscience

L’éveil a la nécessité de consciences mires n’est pas suffisant. Il n’est pas
non, plus suffisant d’affirmer son réle irremplacable, en demandant un respect
toujours plus convaincu aussi au niveau social.

Pour tous est affirmée la nécessité d’'un effort renouvelé pour une formation
de sa conscience : pas seulement comme responsabilité inaliénable de chacun,

mais aussi comme coresponsabilité, qui doit étre partagée dans la solidarité.

59



4.5.1- La nécessité de cette formation
La formation est nécessaire pour une personne de foi, qui veut mieux
connaitre Dieu. Le catéchisme de I'Eglise Catholique insiste bien la-dessus en

disant que :
Une conscience doit étre éduquée et le jugement moral éclairé. Une
conscience bien formée est droite et véritable. Elle formule ses jugements selon la
raison, conformément au bien véritable voulu par la sagesse du créateur.
L’éducation de la conscience est indispensable aux étres humains sujets a des
influences négatives et tentés par le péché, et tentés de préférer leur propre

jugement et a rejeter les enseignements autorisés (CIC, n° 1783).
Quel que soit le domaine, nous avons la volonté d’acquérir le plus de
connaissances pour étre expert de ce que nous savons. Et si nous ne les obtenons
pas, nous évitons de parler du theme.

13

Mais, est-ce la méme chose avec la foi et la morale ? Pour cela, “la
conscience a besoin de formation. Une éducation de la conscience es nécessaire,
comme il est nécessaire pour tout homme de croitre intérieurement, puisque sa vie
se réalise sur espace suffisamment complexe et exigeant”. La Catéchisme
enseigne que “I'éducation de la conscience est une tache de toute une vie (...) La
formation de la conscience garantit la liberté et gére la paix du cceur” (CIC, n°
1784).

Pour cela, la formation de la conscience suivra des régles similaires a celles
de toute formation. Il est évident, qu’au moment d’appliquer ces régles, nous ne
pouvons pas oublier une donnée trés importante : a vouloir former la conscience,
ce n'est pas simplement acquérir une compétence ou développer une faculté, mais

c’est bien réussir notre destin éternel.

4.5.2- La Révélation et le Magistére Ecclésiastique
Pour connaitre notre destin surnaturel et les moyens pour l'atteindre, nous
avons besoin de la Révélation. En ce sens, nous ne sommes pas “spontanément
et naturellement chrétiens”. La parole de Dieu non seulement assure qu’une chose
conduit 'homme a sa fin, mais aussi informe sur son objectif surnaturel et tout ce
qui s’en approche. L'objectivement révélé confirme et corrobore, alors, les
dispositions imprimées par I'Esprit Saint dans I'ame qui est dans la grace.
Comme disait Pie XII, la morale chrétienne doit étre recherchée :
Dans la loi du Créateur imprimée dans le cceur de chacun et dans la Révélation,
c’est a dire, dans I'ensemble des vérités et des préceptes enseignés par le Maitre
Divin. Tout cela — la loi écrite dans le cceur, ou la loi naturelle, comme les vérités et
préceptes de la révélation surnaturelle — a été légué a I'humanité par Jésus
Rédempteur comme trésor moral, dans les mains de son Eglise de telle sorte que
la prédication, a toutes les créatures, I'explique et le transmette, de génération en

génération, intact et libre de toute contamination ou erreur (Pio XIll, Alocucion,
23/03/1952).

L’Eglise, donc, a travers son Magistére ordinaire et extraordinaire, est

le dépositaire et le maitre de la vérité révélée. Ainsi “les chrétiens, dans la

60



formation de leur conscience, doivent préter une attention zélée a la doctrine juste
et sacrée de I'Eglise”.34
On peut difficlement parler de la droiture morale d’'une personne qui
désobéit ou déprécie le Magistére ecclésiastique : “Ce qui vous arrive m’arrive, ce
qui vous déprécie me déprécie ; et ce qui me déprécie, déprécie celui qui m’a
envoye” (Lc 10,16).
Est-ce, donc, le Magistére Ecclésiastique qui est la source fondamentale
pour la formation de la conscience ? Comme le rappelle Jean Paul Il
Parmi les moyens que I'amour rédempteur du Christ met a disposition pour éviter
ce danger et cette erreur [il fait référence a la conscience erronée], se trouve le
Magistére de I'Eglise : en son nom, il posséde une véritable autorité
d’enseignement qui lui est propre.
Donc, on ne peut dire qu’'un fidéle a réalisé une recherche assidue de la vérité, s'il
ne prend pas en compte ce qu’enseigne le Magistére : si, en, I'assimilant a une
toute autre source de connaissance, il se constitue son jugement ; si, dans le

doute, il suit plus sa propre opinion ou celle des théologiens, les préférant a

'enseignement sir du Magistére.3®

4.5.3- Une formation intégrale

La formation de la conscience est un des champs ou notre culture, avec ses
multiples contradictions, pose des défis nombreux et graves, qui se répercutent
aussi dans la proposition formative, a tous les niveaux, en commengant par la
famille.

Pour le Catéchisme de 'Eglise Catholique, comme nous I'avons déja vu :
L’éducation de la conscience est le travail de toute une vie. Depuis les
premiéres années de la vie, quand I'enfant s’éveille a la connaissance et a la
pratique de la loi intérieure reconnue par la conscience morale... L’éducation de la
conscience garantit la liberté et gére la paix du cceur (CIC, n° 1784).

Si dans le passé la formation des personnes a privilégié les dimensions
cognitives ou comportementales, aujourd’hui I'accent est toujours plus mis sur les
dimensions affectives et émotionnelles.

La formation de la conscience est un chemin qui ne peut pas étre
interrompu. Elle est constamment sollicitée par les nouveaux défis, auxquels elle
est appelée a se confronter. La gradualité est sa composante fondamentale. Cette
évidence est significative dans Familiaris Consortio n® 34, en ce qui concerne le

‘chemin graduel des conjoints”:
Il est toujours trés important de posséder une conception juste de I’ordre
moral, de ses valeurs et de ses normes : I'importance augmente quand les
difficultés pour la respecter deviennent plus nombreuses et graves.
Précisément parce qu’elle révéle et propose le dessein de Dieu Créateur, I'ordre
moral ne peut étre quelque chose de mortifere pour ’lhomme ni d’impersonnel ; au
contraire, en répondant aux exigences les plus profondes de 'homme créé par

Dieu, elle se met au service de sa pleine humanité, avec 'amour délicat et exigeant

34 Dignitatis Humanae, n2 14; Veritatis Splendor, n2 64.
35 Jean Paul 1, Discours aux participants aux Congrés International de Théologie Morale, 12-XI-1988.

61



avec lequel Dieu lui-méme inspire, soutient et guide chaque créature vers le
bonheur.

Mais, 'homme, appelé a vivre en responsabilité le plan sage et amoureux de Dieu,
est un étre historique, qui se construit, jour aprés jour, avec de nombreuses
décisions libres : pour cela, il connait, aime et accomplit le bien moral selon des
étapes de croissance.

Les conjoints aussi, dans l'optique de la vie morale, sont appelés a un chemin
continu, soutenus par le désir sincére et agissant de connaitre toujours mieux les
valeurs que la loi divine conserve et promeut, par la volonté juste et généreuse de
les incarner dans les décisions concreétes. lls ne peuvent donc pas seulement voir
la loi comme un idéal pur pour réussir le futur, mais ils doivent la considérer comme
un mandat du Christ pour surpasser prudemment les difficultés.

Ainsi, ce qui est appelé “la loi de la graduation” ou le chemin graduel ne peut
s’identifier a une “graduation de la loi”, comme s'il y avait des degrés divers et
formes diverses de préceptes dans la loi divine pour les hommes en situations
diverses.

Tous les conjoints sont appelés, selon le plan de Dieu, a la sainteté dans le
mariage et cette vocation se réalise dans la mesure ou la personne humaine est en
capacité de répondre au mandat divin avec un esprit serein, confiant dans la grace

divine et dans sa propre volonté.

4.5.4- Le caractére ministériel dans la formation
Sur le chemin complexe de la formation des consciences, la proposition
morale de I'Eglise devra assumer une attention clairement pédagogique : a
commencer par son propre arrachement (ou explication des significations), elle
devra toujours étre un diaconat (un service) pour les consciences.
Les affirmations de Jean Paul Il dans I'Encyclique Veritatis Splendor sont
significatives :
L’Eglise se met toujours et seulement au service de la conscience, en 'aidant
a ne pas se laisser emporter ¢a et la par n’importe quel souffle de doctrine, a la
solde de la malveillance des hommes (cf. Ef 4,14), & ne pas se détourner de la

vérité sur le bien de 'homme, mais, spécialement dans les questions difficiles, a
atteindre avec assurance la vérité et a demeurer en elle (VS, 64).

[l faut témoigner clairement que :
Cette ceuvre de I'Eglise trouve son point d’appui — son ‘secret’ formatif - non
seulement dans les énoncés doctrinaux et dans les appels pastoraux a la vigilance,
mais surtout dans le maintien d’un regard fixe vers le Christ Jésus. L'Eglise regarde
chaque jour vers le Christ avec un amour infatigable, pleinement consciente que

seul en Lui se trouve la réponse véritable et définitive au probleme moral (VS, 85).

C’est le caractere ministériel qui doit étre vécu a la lumiére de I'Esprit Saint,
don par excellence du Ressuscité : présent dans la conscience de tout fidéle, c’est
Lui qui témoigne de la vérité, inspire les choix concrets, ouvre le soutien sur le
chemin, donne de I'assurance en dépassant les limites et en rendant capable de
ne plus dépendre de I'unanimité et des applaudissements des autres (cf. Rm 8). Le
“service de la conscience” est authentique s’il témoigne clairement qu’il est avant

tout un serviteur de I'Esprit.

62



Les affirmations du Décret Presbyterorum Ordinis, sur le ministére et la vie
des Sacerdotes, se révélent étre d’actualité. En approfondissant le ministére des
prétres en tant que “guides et éducateurs du peuple de Dieu”, le Concile

rappelle, avant tout, la référence fondamentale au Christ :

En exergant, avec I'autorité qui leur revient, la fonction du Christ téte et pasteur, les
prétres réunissent, au nom de I'évéque, la famille de Dieu, en tant que fraternité
unie, et par le Christ, dans I'Esprit Saint, la conduisent a Dieu le Pére. Pour exercer
ce ministére, comme pour les autres offices sacerdotaux, le pouvoir spirituel est
conféré, donné pour I'édification.

Mais, dans I'édification de I'Eglise, les prétres doivent s’adresser a tous avec une
grande humanité, a 'exemple du Seigneur. lls ne doivent pas procéder selon les
golts des hommes, mais selon les exigences de la doctrine et de la vie chrétienne,
leur enseignant et les réprimandant comme des fils trés chers, en harmonie avec
les paroles de I’Apbtre : il insiste dans le temps et hors du temps, reprend, supplie,

réprimande avec toute la patience et la doctrine (2Tim. 4,2)" (PO, 6).

Cette fidélité, a 'exemple du Rédempteur, permettre un ministére

effectivement évangélique, est ainsi décrite par le Concile :

Il revient aux prétres, comme éducateurs de la foi, de veiller pour lui et pour les

autres a ce que chaque fidéle soit amené, dans I'Esprit Saint, a cultiver sa propre

vocation selon I'Evangile, a une charité sincére et agissante, et a la liberté avec

laquelle le Christ nous a libérés.

Les cérémonies serviront peu, méme si elles sont belles, comme les associations,

méme florissantes, si elles ne se s’enjoignent pas a éduquer les hommes pour

atteindre la maturité chrétienne. Les prétres les aideront a promouvoir cette

maturité, pour que méme dans les évenements, grands ou petits, ils arrivent a voir

ce que les choses signifient et quelle est la volonté de Dieu.

Qu'il soit aussi enseigné aux chrétiens a ne pas vivre que pour soi, mais, selon les

exigences de la loi nouvelle de la charité, que chacun, comme il a regu la grace,

'administre mutuellement, et ainsi tous accompliront chrétiennement leurs devoirs

dans la communauté humaine.

Bien quils soient dédiés a tous, les prétres se voient recommandés

particulierement les pauvres et les plus fragiles, avec lesquels le Seigneur lui-

méme s’est montré uni, et dont I'évangélisation est présentée comme signe de

I'ceuvre messianique.

Mais aussi avec une attention particuliere, ils accompagnent les jeunes et, au-dela,

les couples et les parents, qui se réunissent en groupes amicaux, pour s’aider

mutuellement a procéder chrétiennement, plus facilement et en plénitude dans la

vie souvent difficile.

Que les prétres se rappellent que tous les religieux, hommes et femmes, en tant

que part élue dans la maison du Seigneur, sont dignes d’une attention spéciale,

pour leur profit personnel au bénéfice de toute I'église.

Finalement, qu’ils soient aussi sollicités par les malades et les mourants, en les

visitant et en les réconfortant dans le Seigneur” (PO, 6).

La diaconie des consciences devra toujours étre régie en partant de la

perspective dite universelle pour la sainteté de tous les baptisés. C’est 'indication

du Novo Millennio Ineunte:

En premier lieu, je n’hésite pas a dire que I’horizon vers lequel doit tendre le

chemin pastoral est la sainteté [...] Ainsi, il faut redécouvrir, dans toute sa valeur

63



programmatique, le chapitre V de la Constitution Dogmatique Lumen Gentium,
intitulée ‘vocation universelle a la sainteté’ [...] La redécouverte de I'Eglise comme
‘ministére’, c’est a dire comme ‘un peuple uni par l'unité du Pére, du Fils et du Saint
Esprit’, ne pouvait pas cesser d’'impliquer une nouvelle rencontre avec sa ‘sainteté’,
comprise dans son sens fondamental d’appartenance a celui qui est le Saint par
excellence, le “trois fois saint” (cf. Is 6,3).

Professer I'Eglise comme sainte signifie montrer sa face d’Epouse du Christ, qui
'aima, se donnant précisément a elle pour la sanctifier (cf. Ef 5,25-26). Ce don de
sainteté, pour ainsi dire, objectif est offert a chaque baptisé. Mais le don crée, a son
tour un devoir, qui va fagonner la vie entiere : “Ceci est la volonté de Dieu : votre
sanctification’ (1 Ts 4,3). C’est un engagement qui ne s’adresse pas qu’a quelques-
uns, mais ‘les chrétiens de quelque état ou ordre sont appelés a la plénitude de la

vie chrétienne et a la perfection de la charité” (NMI, 30).

Le pape Jean Paul Il savait que tout cela “pourrait paraitre, a premiére vue,

comme quelque chose de difficilement opérationnel”. Mais en réalité

Mettre la programmation pastorale sous le signhe de la sainteté est un choix
lourd de conséquences. Cela signifie exprimer la conviction que, si le Baptéme
est une véritable entrée dans la sainteté de Dieu a travers l'insertion au Christ et
I'accueil de son Esprit, ce serait un contresens de se contenter d’'une vie médiocre,
vécue selon une éthique minimaliste et une religiosité superficielle.

Demander a un catéchuméne ; “Tu veux recevoir le baptéme ?” revient a lui
demander en méme temps ; “Tu veux devenir saint ?”. Cela signifie mettre sur son
chemin la radicalité du discours de la Montagne : “Soyez parfaits comme votre pére
au ciel est parfait (Mt 5,48)” (NMI, 31).

Pour cela, il est nécessaire de :

Proposer a tous, avec conviction, cette “mesure pleine” de la vie chrétienne
ordinaire : toute la vie de la communauté ecclésiale et des familles chrétiennes
doivent viser cette direction.

Mais, il est clair, aussi que les chemins de sainteté sont personnels et exigent une
pédagogie de la sainteté vraie et appropriée, capable de s’adapter au rythme des
individus ; elle devra intégrer les richesses de la proposition lancée a tous sous la
forme traditionnelle de l'aide personnalisée et de groupe et les formes plus
récentes offertes par les associations et mouvements reconnus par I'Eglise (NMI,
31).

Ce n’est pas omettre, réduire au silence ou trahir la vérité, mais faire en
sorte que celle-ci soit reconnue comme “bonne nouvelle” par la conscience ; ce
n'‘est pas relativiser les valeurs morales, mais souligner le chemin qu’elles
indiquent ; ce n'est pas minimiser ou proposer une tentative d’échapper a
I'impératif moral, mais une ouverture et une tension vers la sainteté en partant des
fragilités.

Aujourd’hui tout cela est important pour affronter de maniére constructive les
nombreuses situations de difficultés a partir des informations des moyens de
communications sur la conscience. Tout cela vaut particulierement pour le

dialogue dans le Sacrement de Réconciliation.

64



4.5.5- Les moyens pour former correctement la conscience

Nous pouvons expliquer maintenant les normes et les moyens pour la
formation d’'une conscience droite et véritable. Cependant, nous ne pouvons voir
ces normes comme une facilité de notre part, “parce qu’il n’y a pas d’autre moyen”.
La formation, ce n’est pas “nous mettre sur un chemin qui nous méene ou nous ne
voulons pas aller”, mais ce sont des moyens qui nous portent a la Vérité et a
I’Amour (a la sainteté).

Si nous n’agissons pas ainsi, cela signifie que nous n’avons pas le désir de
nous former. Il faut aussi prendre en compte le fait que cela demande quelques
sacrifices d’avoir une conscience correctement formée; nous n’oublions pas
gu’'une vie chrétienne, ne peut exclure la croix : “Celui qui veut me suivre, qu'il
renonce a lui-méme, porte sa croix et me suive” (Mt 16,24).

Enfin, si I'on forme sa conscience, alors on ne tombe pas dans
'enfermement intérieur, ni dans l'ignorance ou la dépréciation des normes de
'Eglise. Une bonne éducation (ou formation) éloigne du scrupule comme du
laxisme?®. |l faut avoir les idées bien claires, et les appliquer aussitot, chacun a sa

maniere, en toute liberté et responsabilité.

» Chercher Dieu sérieusement

Une bonne formation de la conscience devra prendre pour base une
recherche sérieuse de Dieu fait Homme, descendu a nous pour se faire proche.
Cette recherche, qui demande dés ses débuts des efforts, peut aboutir a une
rencontre, parce que le Christ nous appelle non pas a ce que nous I'admirions
comme un étre exceptionnel, mais a ce que nous le suivions jusqu’a nous identifier

a lui.

> La sincérité

La sincérité envers soi-méme, envers Dieu et envers les autres est
absolument essentielle pour le développement d’'une conscience droite. Et souvent
nous essayons de nous mentir a nous méme, pour ensuite mentir aux autres, et
enfin, a Dieu.

Un moyen courant pour pratiquer la sincérité avec soi-méme et avec Dieu
est 'examen de conscience. Nous y exergons clairement la responsabilité
individuelle en prenant conscience de nos erreurs, en encourageant I'objectif
d’amendement, en nous confessant si nécessaire, et en souffrant d’avoir offensé
Dieu notre Pere.

Un autre bon moyen de nous connaitre mieux, de mieux connaitre le
Seigneur et de nous conduire avec plus de sincérité, est I'oraison, dans laquelle

nous dialoguons directement avec Dieu de nos affaires (les joies, les soucis, les

36 Laxisme: tolérance excessive en relation avec le manque d’accomplissement des devoirs et des
obligations.

65



succes, les préoccupations...), les regardant alors sous un angle qui n’est plus

uniquement humain et accommodant vis-a-vis de nos intéréts personnels.

> S’appuyer sur les autres

S’appuyer sur les autres nécessite de faire preuve de I'humilité de celui qui
ne se suffit pas a lui-méme, mais se reconnait dans le besoin. Cette aide pourra
prendre différentes formes, complémentaires les unes les autres : la direction
spirituelle, la confession, le conseil d’'un ami, des cours pour améeliorer les
connaissances doctrinales, un bon livre, etc.

Il faut rappeler I'importance de la sincérité quand on parle de direction
spirituelle, et il serait bon de rappeler que, en étant sincére avec nous-méme, il ne
sera pas difficile — méme si cela colte — de I'étre avec le directeur, parce que la
direction spirituelle soit se fait en totale sincérité, ou alors ne se fait pas.

La confession est le point culminant de la direction spirituelle, a travers
laquelle Dieu nous donne sa grace pour lutter au quotidien. La confession
pardonne nos péchés et rend droite notre conscience, parce qu’elle consacre et
divinise notre désir de correction. “En réalité, la confession habituelle des péchés
véniels aide a former la conscience, a lutter contre les mauvaises inclinations, a se

laisser soigner par le Christ, a progresser dans la vie de I'Esprit” (CIC, 1458).

» La formation a travers la lecture

Il est évident que si 'Eglise est la dépositaire et I'interpréte authentique de la
vérité réveélée ; notre premier moyen de formation sera I'étude des documents du
Magistére, et d’autres livres de doctrine, approuvés par l'autorité ecclésiastique
compétente.

Et, parmi celles-ci, le Catéchisme de I'Eglise Catholique ; a propos de la
lecture des livres — si nécessaire — il n'est pas superflu de considérer qu’il est
nécessaire d’étre assisté avant de lire un livre, afin que ce livre aide effectivement

a illuminer la conscience et non a I'obscurcir.

Pour réfléchir:

1) Qu’est-ce que la conscience morale ? Pourquoi la conscience est-elle
sacrée chez la personne ? Réfléchissez a cela.

2) Regardez comment Gaudium et Spes (n° 16) décrit le réle de la conscience
dans la vie morale des personnes.

3) Regardez comment est présentée la conscience au chapitre 8 de la Lettre
aux Romains. Approfondissez encore cette réflexion.

4) Quels sont les types de consciences que peut avoir une personne ? Que

signifie chacune d’elles ?

66



5) Qu’est-ce qu’une conscience droite ou véritable ? Donnez des exemples de
quelques “situations de vie” qui vous sont arrivées.

6) Qu’est ce qui peut conduire une personne a des dérives dans sa conduite
morale ? Voyez quelques exemples dans notre société actuelle.

7) Que veut dire “la conscience bonne et pure est éclairée par la foi véritable”?
Comment est votre foi en ce moment ?

8) Voyez ce que nous enseigne le Catéchisme de [I'Eglise Catholique
concernant la conscience morale. Lisez avec plus d’attention les numéros
1.776 a 1.794.

9) Pourquoi cet effort de formation de la conscience au quotidien et tout au
long de la vie est-il nécessaire ? Ou trouver cette formation ?

10) Cherchez ce que dit « Familiaris Consortio », spécialement au numéro 34,
a propos de la “formation graduelle des conjoints” sur les questions
morales.

11) Que signifie le fait de dire que la formation doit étre une diaconie pour les
consciences ? Approfondissez votre réflexion en vous arrétant sur le sens
du mot “service”.

12) Comment définiriez-vous l'importance des prétres dans la formation du
Peuple de Dieu ?

13) Et comment voyez-vous l'importance du prétre Conseiller Spirituel dans la
formation du couple équipier ?

14) Comment le Concile Vatican Il délimite-t-il le réle de formation confié aux
prétres ? Comment percevez-vous votre curé dans ce réle de “formateur” de
la conscience morale du chrétien ?

15) Quels sont les moyens pour former correctement la conscience humaine ?

Expliquez un peu chacun de ces moyens.

67



TABLE 5
MORALE PERSONNELLE :
PECHE ET CONVERSION

Nous allons voir dans ce chapitre que [l'histoire de l'humanité est la
chronique de I'amour de Dieu pour 'homme. De la création a la rédemption,
I'amour divin non seulement accompagne l'histoire de I'humanité, mais ce fut
précisément 'amour qui motiva les grands moments des relations entre Dieu et
'homme.

De fait, la Bible et la tradition théologique, sont une confirmation continue du
fait qu’a travers la création, Dieu voulait manifester son amour. L’incarnation du
Verbe, elle aussi, est la démonstration plus palpable de cet amour pour 'lhumanité
entiére, dans un état de faiblesse profonde. Jésus le déclare expressément : “Dieu
a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique” (Jo 3,16). C’est, notamment
dans la Rédemption que I'amour de Dieu pour 'homme atteint le sommet et
devient évident : “Personne n’a de plus grand amour que celui-la : donner sa vie
pour ses propres amis” (Jo 15,13).

Si 'amour que Dieu a pour nous est le moteur de I'histoire de 'humanité, le
réle joué par 'homme constitue, trés fréquemment, “le revers de la médaille » ; ce
qui veut dire que le comportement de I'homme et de la femme dans cette histoire
grandiose consiste, relativement souvent, en une désobéissance envers Dieu.

Par ailleurs, I'histoire du mal dans le monde, initiée avec la rébellion de
I'ange, se prolonge et culmine avec le péché de 'homme.

On peut donc conclure, avec certains théologiens, que les deux réalités qui
constituent I'argument de la Bible sont “la grace” et “le péché” ; ou, grace et
miséricorde de la part de Dieu, et péché de la part de 'homme. Ces réalités
constituent la trame sur laquelle se réalise la relation magnifique de Dieu avec

I’humanité, autrement appelée “Histoire du Salut”.

5.1- Le mal moral et la liberté

Le message des Evangiles nous dit que Dieu est bon et réalise le salut de
’'homme et de toute la création, malgré le mal, et surpassant tout le mal.

Méme en ayant conscience de ce message, il n'est pas facile de le
transmettre et de lincarner dans la vie concréte, parce qu’il parait étre en

contradiction avec de nombreuses et diverses expériences humaines.

68



En réalité, I'expérience quotidienne est tellement exposée au mal et aux
souffrances, que 'homme a l'impression d’étre un “jouet’. Il se sent comme
prisonnier de forces immenses et profondes, lesquelles lui transmettent un
message autre : il n'y a pas de salut, parce que les nombreuses manifestations du
mal semblent indiquer que la fin ultime de tout est la mort, la destruction, le vide de
sens, la chute dans le néant.

De fait, le grand pouvoir et en méme temps I'obscurité du mal, peuvent
conduire a une attitude de pessimisme, scepticisme et adhésion au nihilisme.3”

Mais, I'expérience humaine témoigne aussi d’une réaction et d’une
vision contraires face au mal. Les expériences de I'amour étant propres aux
hommes, les coups destructeurs du mal allument et augmentent en 'homme le
désir et la soif de vivre, de s’opposer de maniére décisive a la menace de
'absurde et de l'anonymat. lls disent, ou plutdét crient : nos souffrances,
oppressions et malheurs, nos douleurs et sacrifices ne peuvent étre pour rien.

Le mal lui-méme et son absurdité (contraire au bon sens) révélent un désir
incorruptible de 'homme pour le positif et pour le bon, pour la justice et pour
I'accomplissement, pour le bonheur et pour le sens ultime.

La méme expérience nous apprend que ce salut, ce sens ultime, ne peut se
trouver a l'intérieur de ce monde dans lequel 'lhomme vit. Le propre fait que notre
réalité humaine est imprégnée par le mal, pousse ’homme a chercher I'instance du
sens et le salut, et au-dela en une transcendance, dans ce que nous appelons
Dieu.

La réalité et le défi du mal, en méme temps, mettent Dieu en doute et le
clament. Saint Thomas d’Aquin a exprimé ce cri a Dieu avec une audace
intellectuelle réellement inédite. Développant la thése selon laquelle le mal
démontrerait que Dieu n’existe pas, il fait du mal un indicateur trés fort de
I'existence de Dieu : “quia malum est, Deus est” (“Parce que le mal existe, Dieu
existe”.).

Depuis les débuts de I'histoire, ’homme se demande : comment est-ce
possible de concilier un Dieu créateur bon et omnipotent, et le mal du monde, qui
crie contre le ciel ? Devant le mal, Dieu peut-il étre le sens ultime de la réalité ?

Nous avons déja vu préecédemment que le mal est en lien avec la liberté de
'homme. La liberté signifie que ’'homme n’est pas une chose statique, un objet.
Elle signifie qu’il n'est pas aveuglément lié a des modéles de comportements et de
mécanismes préétablis. Ainsi, la liberté signifie avant tout, que 'homme est confié
a lui-méme.

L’'option et le choix du mal n"augmentent pas la liberté de 'hnomme et ne
signifient pas une autoréalisation ; lls signifient au contraire une trahison de la
liberté, une diminution des possibilités de réalisation de I'étre humain, et la perte

de l'unique fondement qui peut donner a ’homme une vie en plénitude.

37 Réduction au rien ; annihilation ; non existence. Point de vue qui considére que les croyances et les
valeurs traditionnelles sont infondées et qu’il n’y a aucun sens ou utilité dans I'existence.

69



Le livre de la Genése (chapitre 3) exprime ce fait, en disant que les yeux
d’Adam et Eve s’ouvrent aprés leur mauvaise action, pour leur faire découvrir leur
nudité (Gn 3,7). Cependant, la nudité n’est pas, en premier lieu, un symbole lié a la
sexualité, mais bien un symbole qui exprime la perte totale de dignité et d’estime ;
la nudité exprime I'aliénation de soi-méme. Cette aliénation est tellement
profonde qu’elle s’exprime avec le symbole de I'expulsion du jardin, qui signifie
eloignement de Dieu, seule source de vie et du bien.

Ainsi, la liberté n’est pas le fruit du mal, mais le don de Dieu bon. Dieu
créé ’'homme comme étre confié lui-méme, comme image du modéle original qui
est Dieu lui-méme, afin qu’il puisse dire librement son oui au cadeau de la
communication divine.

Nous pouvons, donc, dire : le mal moral découle de la liberté de 'lhomme.
L’homme a été créé dans cette liberté “trés bon” par Dieu. Associée a cette liberté
est aussi donnée la possibilité du mal, possibilité qui, a travers I'action mauvaise
de 'homme, devient réalité historique. Ce fait ne contredit pas 'omnipotence et la
bonté de Dieu. Au contraire : la liberté de 'homme est le levain constant de cette

omnipotence et de cette bonté, méme a travers toutes ses dérives.

5.2- Les problémes et les défis autour du péché

Une confrontation sommaire entre la conscience contemporaine du péché et
celle des temps anciens fournit un résultat paradoxal.

Le moyen age a connu un développement dans la pratique pénitentielle et a
soulevé des discussions, par exemple, quand il s’agissait de déterminer ce qui
etait péché véniel ou mortel, ou s'’il convenait de donner plus de poids a la matiere
ou a lintention. Mais, le péché en tant que tel n’était pas un probleme. Chaque
homme se savait, de toute évidence, dans le besoin de la miséricorde divine.

Des millions de personnes réalisent quotidiennement des pélerinages longs
et fatigants pour obtenir I'absolution des péchés ou la rémission des peines dues
au péché. Quand le riche au moyen age sentait approcher la mort, il laissait
frecquemment a I'Eglise de grandes richesses, dans l'espoir de s’assurer les
faveurs de Dieu.

Notre temps, au contraire, est particulierement sensible au fait que le monde
et les hommes sont exposés a de forts pouvoirs du mal. La littérature moderne se
complait a discuter le destin de tout et de tous dans le contexte du mal. La
psychologie, les sciences sociales et celles du comportement sont occupées a
examiner les mécanismes et les structures du mal, dans I'espoir que, une fois
connus, il soit possible de lancer des stratégies pour surpasser le mal.

Parallelement, il apparait que la conscience du péché va en s’effondrant.
Plus ’lhomme d’aujourd’hui connait le mal, plus cela devient pour lui un probléme.

D’ailleurs, dans un message radiophonique au Congrés Catéchétique
National des Etats Unis, Pie Xl| affirmait déja en 1946 :

70



Peut-étre le plus grand péché du monde d’aujourd’hui est-il d’avoir

commencé a perdre le sens du péché.

Cette affirmation indique, sans aucun doute, une tendance inexorable des
temps modernes et post-modernes.

Le fait que la conscience du péché disparaisse est constant, en premier lieu,
sur le plan du langage. Dans le champ religieux, le concept d’homme pécheur
parait perdre toujours plus son contenu concret.

Beaucoup de fidéles ne réussissent plus a comprendre les distinctions
traditionnelles entre péchés “véniels, graves et mortels”, ou simplement ne
veulent plus entendre parler de ces graduations.

Sur le plan du comportement nous notons une régression claire dans la
pratique de la confession. Des recherches réalisées dans les années 1980-90
indiqguent une chute dramatique de la fréquence du Sacrement de pénitence dans
diverses églises locales, surtout en Europe et en Amérique du Nord.38

Il n'est pas rare que le pénitent ne sache que penser ou que dire quand il
arrive au confessionnal. Pendant que les générations passées n’avaient aucune
difficulté a énoncer leurs péchés selon le nombre et I'espéce, aujourd’hui le
confesseur entend fréquemment ce refrain : “Je ne sais que dire ; je ne sais par ou
commencer ; s’il vous plait, aidez-moi” !

Affirmer que 'homme d’aujourd’hui, méme celui qui croit, n’a plus aucun
sens de la réalité du péché serait, sans doute, un jugement hatif et téméraire. De
toute maniere, le péché est devenu une espéce de brouillard. Parmi les causes

de la perte du sens du péché nous avons :

a) La perte du sens de Dieu

Le Pape Jean Paul Il souligne que “la perte du sens du péché est une forme
ou un fruit de la négation de Dieu : non seulement de cette négation athée, mais
aussi de cette négation séculariste ".3°

Le monde contemporain n’est pas seulement caractérisé par un processus
de sécularisation. Il est aussi devenu un monde pluraliste. Les voyages, les
echanges culturels et, surtout, les moyens de communication ont clairement
montré a chaque individu qu’il vit dans un monde différent, qui lui permet de
connaitre des religions, des convictions, coutumes et échelles de valeurs des plus

diverses, ou Dieu n’est pas toujours présent.

3 Nous ne trouvons pas d’étude récente sur la question. Mais le pape Francois et les Conférences
Episcopales de divers pais ont stimulé la catéchése sur le Sacrement de Réconciliation (confession), en
mettant en évidence que se reconnaitre pécheur devant Dieu est une grace. Mais la perplexité de beaucoup
de fideles, dans la pratique pénitentielle, semble provenir de quatre ensembles de facteurs : crise de la
Morale ; différentes formes de célébrations ; inutilité apparente de la confession ; certains schémas
d’examens de conscience déphasés de la situation actuelle.

39 Voir Exhortation Apostolique Reconciliatio et Paenitentia, 18.

71



b) La liberté mise en question

En regardant les choses de plus prés, il résulte que la question de la
disparition de la conscience du péché a toujours a voir avec la question de la
liberté.

Le Pape Jean Paul Il a souligné cette problématique dans son Encyclique

Veritatis Splendor en disant :
Un ensemble de disciplines, regroupées sous le nom de “sciences humaines”, a
justement attiré I'attention pour les conditionnements d’ordre psychologique et
social, qui pésent sur I'exercice de la liberté humaine. La connaissance de ces
conditionnements et I'attention qui leur est prétée sont des conquétes importantes,
qui trouveront des applications dans divers champs de I'existence, comme, par
exemple, dans la pédagogie ou dans I'administration de la justice. Mais certains,
outrepassant les conclusions, qui peuvent étre Ilégitimement tirées de ces
observations, sont arrivés au point de mettre en doute ou de nier la réalité propre

de la liberté humaine.

Pour beaucoup, tout ce qui s’'oppose a une telle liberté, comme celle
préexistante, apparait nécessairement comme une limitation et une menace : les
traditions et les autorités, cultures et institutions. Il est nécessaire, surtout, de
poser un examen radical, au moyen d’'une herméneutique de la suspicion, quand

de telles réalités préexistantes se font passer pour normes et valeurs.

¢) Un concept restreint du péché dans la théologie morale

Il N’y a pas que les options philosophiques ou théologiques fondamentales
qui contribuent a la disparition de la conscience du péché ; y contribuent aussi
certaines conceptions restreintes de la Théologie Morale elle-méme.

Au fil du temps le péché est considéré comme une chose simple, qui s’en
trouve plus légeére ou plus lourde exclusivement et selon les circonstances
juridiques.*®. N’entrent pas en considération, par exemple, les circonstances dans
lesquelles le pécheur qui se confesse a agi, et les intentions pour lesquelles il a été
incité a agir.

La dimension de la miséricorde et de la réconciliation était presque

inexistante. Il en résultait donc une image réduite et faussée de Dieu.

d) La bonne maniére de parler du péché

Le point de départ doit étre 'lhomme concret dans son orientation vers Dieu.
L’homme est, de fait, le sujet du péché. Deux éléments occupent une position clé
dans une telle analyse : la relation entre 'lhomme et Dieu, et la question de la
liberté de ’'homme. De cela découlent deux exigences fondamentales :

» Sur le plan anthropologique il faut éclaircir, avant tout, la relation

mal/culpabilité/péché et liberté ;

40 |’objectif est de classifier le péché avec plus de précision selon son espéce et son degré de gravité.

72



> Sur le plan théologique il faut montrer qu’il est possible de parler selon
les regles du péché a la lumiére de la grace de Dieu, qui est apparu en
Jésus Christ pour sauver tous les hommes (cf. Tit 2,11).

C’est uniquement a la lumiére de la sainteté et de la miséricorde de Dieu
que devient évident ce qu’est le péché. Ce n’est que devant Dieu que le péché
révele toute son essence négative et destructrice.

Le péché n’est pas simplement une petite faille dans le mécanisme du
monde ; ce n'est pas simplement le manque de respect a une quelconque
prescription ; mais c’est le rejet de ce Dieu saint qui a doté I’'homme de la liberté ;
c’est le rejet de ce Dieu qui va a la rencontre de 'homme avec un amour infini,
méme quand 'homme péche ; c’est le rejet de ce Dieu qui, pour toute la création,
est un chemin, une vérité et la vie (Jo 14,6).

Avec le rejet de Dieu est implicitement rejeté tout ce qui est en relation avec
Dieu, et c’est seulement sur la base de cette relation que ce rejet peut étre
évidemment évalué et situé. Et quand cela se produit, le péché devient

nécessairement une idolatrie de tout ce qui n’est pas Dieu et est, donc, rien.

5.3- Le péché dans les Saintes Ecritures

Le péché touche le noyau le plus profond de I'existence humaine. Il est, en
derniére analyse, la volonté de ne pas réaliser la liberté et de ne pas entrer en
relation avec Dieu. Ainsi, il est opportun de tourner le regard vers les Saintes
Ecritures.

La bible connait en profondeur la réalité du péché. Ce n’est cependant pas
son théme principal. La thématique principale des Saintes Ecritures est la louange
et la glorification de ce Dieu qui a créé le monde et 'homme pour pouvoir entrer
dans une relation d’amour avec sa création, et fait tout pour protéger et sauver une
telle relation, bien qu’il colite de se dépouiller de la maniére la plus radicale.

La bible, donc, ne parle pas ni originalement ni principalement du péché,
méme si elle le mentionne dans presque toutes les pages. Tous les énoncés sur
Adam et sur 'humanité pécheresse sont subordonnés a I'annonce du salut définitif
et universel en Jésus Christ.

Nous sommes capables, donc, de délier la théologie biblique du péché
seulement si, en méme temps, nous faisons briller de maniere infiniment plus forte

la théologie biblique de la grace.

5.3.1- Aspects du péché dans I’ancien testament : le péché comme rupture
de I’alliance
L’ancien testament n’a élaboré aucune théologie systématique du péché. I
suffit de le parcourir pour voir qu’il parle trés rarement en termes systématiques au
sujet du péché. Mais il dédie beaucoup de place a la perte de 'homme, déja dans
I'histoire des origines (Gn, 1-11). L’histoire des origines a devant les yeux I'horizon

universel du monde et de 'homme, et trace les constantes de tout ce qui va suivre.

73



L’histoire des origines raconte, pour ainsi dire, pas a pas, ce comportement
erroné de 'homme devant Dieu, a commencer par Adam et Eve, les premiers
représentants de I'humanité, jusqu’a l'orgueil de la construction de la Tour de
Babel.

Les prophétes témoignent continuellement de l'universalité de ce péché en
Israél : voir Jérémie 6,28; Oséias 1,2; 6; 9.

Le méme tableau est dessiné dans la littérature de riva : voir Ecclésiastes
7,20; J6 4,17-21; 15,14-16; 25,4-6; Salomon 50(51).

L’ancien Testament met en évidence la nature collective du péché,
quand il déclare toute une ville pécheresse de haut en bas. La ville devient, pour
ainsi dire, comme une métaphore du caractére pécheur collectif dans ses divers
aspects. Sodome et Gomorrhe représentent une perversion sexuelle collective
(Gn, 19). La Babel de Genése 11 devient I'expression de cette illusion collective,
qui induit les hommes de tous les temps a s’élever vers les hauteurs divines en
vertu de leurs propres forces et de leur efficacité.

La période de I'exil, la destruction de Jérusalem et la chute de I'ordre ancien
ont aussi profondément secoué les idées religieuses traditionnelles des israélites.

La cadre décisif dans lequel apparait le péché, est, dans la plus grande
partie de ’Ancien Testament, la rupture de l'alliance entre Dieu et son peuple.

Avec la conclusion de l'alliance au Sinai, Jahvé et Israél deviennent
partenaires, qui assument solennellement les engagements mutuels et jurent une
fidélité éternelle (Ex 20,24). Ce sont, surtout, les prophétes qui étiquettent le péché
comme une rupture de l'alliance de la part de 'lhomme et mettent en lumiére les
diverses attitudes qui le poussent a cela.

Dans Amos il s’agit de l'ingratitude ; dans Osais de la présomption ; dans
Jérémie de I'hostilité contre Dieu, qui bout secrétement dans l'intime du cceur. Ces
différents aspects selon lesquels le péché peut advenir, suppose une inclination
radicale pour la désobéissance au partenaire de I'alliance.

Les Ecritures Saintes indiquent une telle désobéissance spécialement avec
ces mots : “Ne pas préter l'oreille a la voix du Seigneur, ne pas lui obéir " (Dt 8,20;
9,23,18,16; 28,15.45.62).

Jeremias tout particulierement va asséner, dans ses sermons sur le péche,
cette forme de désobéissance, qui bouche les oreilles et les cceurs, afin d’étre

capable de s’éloigner du Dieu de l'alliance :

Alors ils n’écouterent pas et n'ouvrirent pas les oreilles, mais ont plutoét procédé par
entétement et obstination de leurs coeurs méchants, et au lieu de tourner la téte

vers moi, me tournérent le dos (Jr 7,24).
Tous ces aspects sont comme les reflets, qui font apparaitre de
différentes maniéres le péché comme une rupture de l’alliance. L’essence du
péché devient visible au point de convergence de la violation du pacte /

alliance.

74



La raison fondamentale qui pousse ’'homme a trahir I'alliance avec Dieu est
I'orgueil présomptueux, qui voudrait prendre la place de Dieu et, ainsi, ne reconnait
plus Dieu comme linterlocuteur qui est devant lui et qui fonde cette relation
réciproque.

La relation originale entre Dieu et 'homme est décrite par la Bible comme
une relation faite d’amitié, de confiance, et familiarité. Dieu a créé le monde et
’'homme par amour (Sb 11,24-25), pour commencer une histoire d’amour entre lui
et la créature humaine. Cela s’exprime, surtout, par le fait que 'homme est
faconné a I'image de Dieu. L’homme est créé a I'image de Dieu, de fagon a étre
capable de répondre a I'appel du Modéle originel.

Pour les Saintes Ecritures, le commandement n’est pas un instrument
d’oppression, mais sert a rendre possible la liberté concréete. Le
commandement établit des limites et éclaircit les relations. || manifeste qui est le
créateur et qui est la créature, qui est le donateur originel, qui est par principe le

récepteur.

5.3.2- Aspects du péché dans le Nouveau Testament

Méme le Nouveau Testament, a I'instar de I'’Ancien, ne se propose pas de
formuler une théorie systématique du péché. Il suppose simplement le pouvoir du
péché et les formes variées de péchés individuels.

Tant Jésus que la communauté primitive utilisent le sens du péché transmis
a partir des écrits de I'Ancien Testament; L’incrédulité, qui portera au rejet du
Messie, est critiqué par Jésus lui-méme (Mt, 23) et par Etienne (At, 7,51ss.)
comme une continuation des péchés de ses parents.

Dans sa lettre aux Romains, Paul commence sa doctrine de la rédemption
en décrivant la culpabilité des paiens et des juifs, et arrive a la conclusion que tous
sont sous la colére de Dieu : “Personne n’est juste, méme pas un seul " (Rm 3,10).

Cette notion de l'universalité du péché, héritée de I'Ancien Testament induit
aussi le Nouveau Testament a utiliser des termes variés, des images et concepts,
quand le sujet revient sur le péché et sur les péchés.

Généralement, nous pouvons dire que dans les Evangiles Synoptiques*' les
affirmations sur le péché sont encore trés peu systématiques. Non seulement
parce qu’ils présentent un certain nombre de termes différents, mais aussi parce
que ces termes, quand il s’agit de substantifs, sont souvent au pluriel.

Cela montre que les Synoptiques pensent, en premier, aux actions
individuelles coupables, qui peuvent étre réalisées de maniére concréte sous des
formes les plus variées.

Au lieu de cela, dans la théologie paulinienne on note une tendance claire

pour la systématisation. Cela est di au fait que l'apbtre des paiens, avec peu

41 Les Evangiles de Mathieu, Marc, et Luc sont connus comme les Evangiles Synoptiques du fait de raconter
beaucoup d’histoires en commun, dans la méme séquence, et, parfois, en utilisant exactement la méme
structure et méme en utilisant les mémes mots. Plusieurs études accréditent que ces évangiles partagent le
méme point de vue et sont clairement liés entre eux.

75



d’exceptions, utilise le mot péché au singulier. En cela, il nous dit que, pour lui, il
n’existe pas de péché individuel, mais plutét “le péché”, dont le principe manifeste
une orientation générale erronée et corrompue de toute la personne humaine. Le
péché est un état et un pouvoir, qui domine I'homme individuellement, et
I’'humanité dans son entier.

Paul met cela en évidence, surtout, dans la lettre aux galates (Gl, 3,22) et
aux Romains (Rm, 6,6.17.20), dans lesquelles il affirme que seule la foi en Jésus
peut libérer et racheter le péché. Ainsi, le péché apparait comme une puissance
qui domine toute I'humanité, et pousse I'humanité a toujours commettre de
nouveaux péchés individuels, lesquels, a leur tour, incarnent la domination du
péché.

Au contraire de Paul, Jean voit dans le péché un état présent dans l'intimité
de I'hnomme, plus que comme un pouvoir dominant les hommes. La nature de cet
état nous est vraiment révélée dans le premiére lettre de Jean, qui identifie “le
péché” a une volonté de ne pas préter attention a ce que I'on appelle la grace, qui
est faite en Jésus (1Jn 3,4b).

Le “péché" est, donc, a la base, un refus de reconnaitre et de
confesser la véritable nature de Jésus Christ. L’essence de Dieu contient aussi
son amour, ce qui est devenu visible d’'une facon incomparable précisément en
Jésus (1Jn 4,7ss.). En toute cohérence, la premiére lettre de Jean met au coté du
péché d’hérésie, le péché de colére contre son frére (1Jn 2,9-11).

Que ce soit la colére ou l'incrédulité, le péché plonge, dans tous les cas,
dans l'obscurité, dans les ténébres. Dans la terminologie de Jean, les ténébres
sont en net contraste avec Dieu, qui est lumiére. Le représentant des ténebres est
le diable, a qui Jean (Jn 16,11) donne le titre de “prince de ce monde”. Le monde
entier est sous le pouvoir du malin. Il est ténébres et obscurité, et est sujet au
verdict du péché. Ainsi, le concept du monde est revétu d'une signification
négative sous l'aspect éthique et religieux. « Qui aime le monde se trouve en
désaccord avec I'amour de Dieu » (1Jn 2,15).

En ce sens, les écrits de Jean présentent une sorte de cercle. D'un cé6té, le
pécheur est responsable de son péché, porte la faute de son chemin dans les
obscurités. D’un autre cété, il péche, nécessairement, parce que dans les ténébres
et en sa qualité de fils du diable il ne peut s’empécher de fauter. Le péché est
donc, en méme temps, cause et effet, élément constitutif et phénomene consécutif.

Seul un chemin extrait de ce cercle vicieux : la foi en Jésus. L’Evangile
de Jean lillustre largement et de maniére éloquente dans la narration de la
guérison de I'aveugle de naissance (Jean 9). Seul Jésus et la foi en Lui peuvent
faire naitre la lumiére dans les ténébres du cceur, parce que Jésus est la lumiére
du monde. Ceux qui, au contraire, croient pouvoir voir cette lumiére sans Jésus ou
en l'ignorant, restent dans le péché (Jean 9,41).

Le refus conscient de voir Jésus et de I'accueillir avec foi peut aller jusqu’au

“péché qui conduit a la mort ", comme dit la premiére lettre de Jean (1Jn 5,16). Ce

76



péché est impardonnable pour celui qui nie que c’est en Jésus que Dieu lui-méme
est apparu ; méme en sachant cela, il nie que Dieu est amour.

Dieu, de fait, a révélé son amour “en envoyant au monde son fils unique,
pour que nous puissions avoir la vie en lui " (1Jn 4,9). Mais, cette révélation est, en

méme temps, le jugement qui est venu au monde avec le Christ.

5.4- Notions de péché mortel et véniel

La distinction entre péché véniel et mortel a été un facteur décisif pour la
formation de la conscience de la morale chrétienne et a eu un rdle trés important
dans la pastorale, surtout pénitentielle. Cette distinction a été, dans la théologie et
dans la pastorale, en étroite relation avec des aspects importants du christianisme:
la privation ou non privation de la grace ; la possibilité d’accés a I'Eucharistie-
Communion. De plus, dans cette distinction s’affirme le salut ou la condamnation
éternelle.

Pendant que les divisions du péché se mettent dans I'objet ou la valeur qu’il
compromet (distinction spécifique ; distinction numérique ; péchés internes-
externes ; péchés capitaux, etc.), la division entre péché mortel et véniel se situe
dans I'engagement chrétien définitif. En elle se met en jeu le “étre ou ne pas étre”
de la vie chrétienne du croyant.

Par conséquent, il est nécessaire de bien connaitre les termes et concepts

de péché mortel et de péché véniel.

5.4.1- Histoire de la distinction entre Péché Mortel et Véniel

Comment en est-on arrivé a cette formulation en vigueur, qui distingue
péché mortel et péché véniel ? Cette formulation appartient-elle au noyau de la
compréhension chrétienne ? Autrement dit, c’est une formulation historiquement

conditionnée, et ainsi est-elle passible de révision ?

a) Origine biblique de la distinction
Les Saintes Ecritures ne nous offrent pas de distinction entre péché mortel
et péché véniel. Mais, dans I'évaluation que les Ecritures font des péchés il y a une

graduation, il y a “un plus et un moins”.

b) La pratique pénitentielle

Dans les écrits du christianisme primitif (les Péres apostoliques) nous
trouvons des listes de vices et de vertus. Cependant il n’apparait pas de distinction
nette entre péché mortel et véniel comme dans nos manuels de morale. On savait
qu’un péché était plus grave qu’un autre. Mais la distinction entre péchés “majeurs”
et “mineurs” était trés imprécise.

C’est la pratique pénitentielle qui introduira de plus grandes précisions dans

I'appréciation de la gravité majeure ou mineure des péchés.

77



Il existe une corrélation entre I'histoire du Sacrement de Pénitence et
I'histoire de la distinction des péchés en raison de leur gravité. Dans la pénitence
canonique (séc. llI-VIl) étaient considérés comme graves les péchés de la
fameuse triade : apostasie, adultere et homicide. A I'époque de la “pénitence
tarifée” (séc. VII-XII) sont établies des listes plus précises et détaillées de péchés
“graves” et “petits”. La pratique pénitentielle actuelle (XIlI-XX®M® siécle) est
conditionnée par la notion de péché mortel ; il est uniquement obligatoire de
confesser les péchés mortels ; et cela pour que la personne puisse communier.

Cette relation entre pratique pénitentielle et distinction de gravité des
péchés est trés importante ; de cela peuvent étre déduites des conséquences

importantes pour la théologie du péché et pour la pastorale de la pénitence.

c) Laréflexion théologique

Il faut souligner un autre facteur de grande importance dans I'histoire de la
prise de conscience au sujet de la distinction entre péchés mortels et véniels. C’est
une réflexion théologique.

Cette réflexion théologique a commencé entre les Saints Péres. Jusqu’a la
fin de la période patristique, au-dela des “crimes” qui séparent le croyant de |‘autel
et qui exigent la pratique de la pénitence canonique, est faite la distinction entre
péchés mortels et véniels (= “mortiféres” et “quotidiens”).

Ainsi, Saint Augustin admet que, pour la rémission des péchés quotidiens,
la priére suffit, l'aumone, le jeGne. D’autre part, Saint Augustin, avec Saint Jérbme,
rejette 'opinion des stoiciens et des écrivains chrétiens influencés par le stoicisme
en ce que tous les péchés sont égaux.

La distinction entre péchés mortels et véniels trouve sa réflexion théologique
dans la renaissance théologique du Moyen Age. Au XlI°™® siécle, est née la
discussion sur le péché véniel, considéré comme un péché matériel sans
importance. Au XlII*™e siécle est faite une considération plus profonde au sujet de
la distinction entre péché véniel et mortel, en raison de sa relation avec Dieu, avec
la fin ultime et avec la loi.

Ce fut surtout Saint Thomas qui fit une réflexion théologique sérieuse sur le
péché et, concrétement, sur la distinction entre péché mortel et péché véniel. C’est
une réflexion qui a prévalu dans la théologie catholique, surtout a travers I'ceuvre

des commentateurs de la Somme Théologique.

d) La morale casuistique

La doctrine Thomiste fut prolongée par la Morale Casuistique dans deux
directions : élément objectif et élément subjectif.

Les casuistes ont réalisé une ceuvre aboutie de précisions et de distinctions,

comme on peut le voir dans tout manuel de morale. Les points essentiels sur

78



lesquels s’est penchée la doctrine en cours sur la distinction entre péché mortel et

véniel sont les suivants :42

>

Le dogme de la foi dit que les péchés ne sont pas tous égaux (certains
sont plus graves que d'autres) ; les preuves de cette affirmation
proviennent du Magistére de I'Eglise, des Saintes Ecritures, de la
tradition patristique et de la raison théologique ;

Le jugement sur la gravité des péchés peut se former a partir de
quelques régles élaborées par les moralistes ;

Dans cette gravité majeure ou mineure, il faut admettre comme doctrine
de foi que certains péchés sont mortels (graves) et d’autres véniels
(legers) ;

Dans chaque espéce (mortel-véniel) existe aussi une diversité de
gravités ;

Le péché mortel est un acte moral et parfaitement libre, dans lequel
’lhomme se positionne contre la loi divine et se détourne tout simplement
de Dieu, qui est la fin ultime ; il a la plus grande gravité parmi les maux
qui peuvent arriver a ’homme ;

Les effets du péché mortel sont : la privation de la grace sanctifiante, le
rejet de lI'amitié divine, la perte des mérites (mais non une perte
définitive);

Les conditions pour qu’il y ait péché mortel sont : une matiére grave, une
pleine mise en garde, un consentement entier ;

Les conditions pour qu’il y ait péché véniel sont : une certaine malice de

I'objet, une certaine mise en garde et un certain consentement.

e) La Magistére de I’Eglise

Le magistére de I'Eglise suppose la distinction entre péchés mortel et véniel.

A l'encontre de la pensée des Pélagiens,*® il défend que tous les péchés

n‘'empéchent pas la justice. A I'encontre de la pensée des Protestants, il affirme

qgu’il peut se produire des péchés mortels entre fidéles.

Le Magistére de I'Eglise apprend qu’aux péchés mortels correspond la

peine éternelle, et aux véniels la peine temporelle. Il affirme la nécessité de

confesser les péchés mortels. Il condamne la proposition qu’il n'existe pas de

péché véniel “ex natura sua”.

Ce sont les principales postures du magistére de I'Eglise sur la distinction

du péché en mortel et véniel.

42 M. ZALBA. Theologiae Moralis compendium, | (Madrid, 1958).

43 Le pélagianisme fut un concept théologique qui niait le péché originel, la corruption de la nature humaine,
I'esclave arbitre (arbitre réduit en esclavage, captif) et la nécessité de la grace divine pour le salut. Le terme
est dérivé du nom de Pelage de Bretagne.

79



5.4.2- Les nouveaux points de vues sur la notion de Péché Mortel et Véniel

La formulation de la morale casuistique, basée en partie sur la réflexion
théologique thomiste, fut acceptée en théorie et en pratique durant les derniers
siécles.

Depuis le Concile de Trente, cette doctrine s’est définie de maniére a
comprendre la gravité distincte du péché, et a conditionné la pratique du
Sacrement de Pénitence (surtout dans ses aspects d’obligation et de déclaration),
et, pour partie, la pratique du Sacrement Eucharistique (sur le plan de la
participation a la communion).

Cette distinction du péché entre mortel et véniel a aussi défini une grande
partie de la prédication et de la vie chrétienne. Il y a des années qu’a commencé
I'avertissement sur les symptémes clairs du mal-étre face a la maniére d’interpréter
cette distinction. Il y a eu une augmentation progressive des péechés mortels, en
fonction du type d’analyse faite par les moralistes et par une conscience
chrétienne exacerbée.

D’un certain coté, cette prolifération de péchés mortels, sur certains terrains
du comportement moral, était accompagnée d'un manque de sensibilisation
morale. D’'un autre c6té, il est indéniable que le dénominateur commun de
I'instruction religieuse et du sentiment du peuple chrétien sur le péché, revient sur
la mesure du péché plus que sur comprendre son intention morale.

Le mal-étre a entrainé a repenser la doctrine en vigueur. Une refonte qui
s’est faite depuis les hypothéses d’'une considération plus personnalisée de la

morale et depuis une connaissance plus exacte de la psychologie humaine.

> Le péché mortel dans la perspective de « I’option fondamentale »
Dans la refonte actuelle de la distinction de péché en mortel/véniel est
observé une certaine unanimité pour définir le péché mortel dans la perspective de
'option fondamentale. En exemple, nous en appellerons au point de vue de B.
HARING:#4
» |l met en évidence la nature de la distinction entre péché mortel et péché
véniel : “ la différence entre péché mortel et péché véniel est immense et
qualitative. Ainsi, la raison spécifique de sa différence ne peut en aucune
maniére étre uniquement quantitative. Dans la tradition arrivée jusqu’a
nous, y compris jusqu’a nos jours, est défendue la différence spécifique
entre péché mortel et péché véniel. Cela signifie que le concept de

péché n’est pas univoque, mais analogue”.

44 B. HARING, Péché et sécularisation, Madrid, 1974, 133-151. Cette orientation personnaliste dans la
considération du péché et dans la notion de péché mortel, est partagée par beaucoup d’autres théologiens:
J. FUCHS, Theologia Moralis Generalis, Il (Roma, 1966-67), 138); L. MONDEN, Conciencia, libre albedrio,
pecado, Barcelona 1963, 50). Anciaux (P. ANCIAUX, Das Sakrament der Busse, Mainz 1961, 37-41), Rahner
(K. RAHNER, Gerecht und Siinder zugleich: «Geist und Leben», 36 (1963), 434-443), Scheffczyk (L.
SCHEFFCZ'XK, Pecado: Conceptos fundamentales de Teologia, Ill, Madrid 1966, 387-398.), Schoonenberg (P.
SCHOONENBERG, El poder del pecado, Buenos Aires 1968), etc.

80



» D’un autre c6té, il croit que la différence entre I'un et 'autre ne peut se
concrétiser exclusivement et préférentiellement a partir de I'objet. “Le
péché mortel est une détermination, libre et profondément consciente,
contre le commandement du Seigneur. Une telle détermination doit
provenir directement de la capacité délibérative de 'homme, de telle
facon que I'homme, avec sa décision, s’exprime et s’oriente contre
'amitié du Seigneur.”

» “Quand la liberté humaine est compromise sous linfluence de la
concupiscence ou de la pression de I'environnement, le péché mortel
peut I'étre véritablement s’il touche a l'intimité de la personne libre ; c’est
a dire, quand 'homme prévient de fagon suffisante et équilibrée qu’il
s’agit d’'une décision qui fournit la derniére orientation de sa vie et, ainsi,
qu'’il y consent librement”.

> “L’élément décisif du péché mortel est, donc, l'origine de I'acte du fond
de son coeur méchant et de cette maniére une lucidité et une liberté qui

puisse imprimer a toute la vie une orientation contraire au Seigneur”.

5.5- L’occasion proche du péché

a) L’occasion volontaire et ’'occasion nécessaire du péché

Le concept d’occasion de péché est un concept relatif. Ce qui pour certains
est une occasion éloignée du péché, est pour d’autre une occasion proche.

Un ensemble de circonstances (ou une ambiance) est considérée comme
une occasion éloignée du péché si la tentation qui en tire son origine est légére et
facile a surpasser par la personne en question.

D’un autre cété, si elle est forte et difficile a surpasser, la tentation qui
résulte de telles circonstances et d’une telle ambiance, alors, devra étre appelée
occasion proche du péché.

Une personne doit déterminer si I'occasion de péché est volontaire et
nécessaire. Est occasion volontaire celle qui peut étre évitée par une personne de

bonne volonté. Il n’en est pas ainsi pour I'occasion nécessaire du péché.

b) L’occasion proche du péché

Il est humainement impossible d’éviter toutes les occasions de péché. Ce
gu’une personne peut faire, c’est équilibrer sincérement ses propres forces en
fonction des forces qui le tentent. Ainsi, il se met lui-méme en position de pouvoir

déterminer prudemment le risque dans lequel il se trouve, et agir en conséquence.

c) La Vision Chrétienne de I’environnement

Les manuels de théologie morale du siécle passé voyaient dans
I'environnement une occasion possible de péché. De cette maniére, considérer
'environnement exclusivement comme une menace est quelque chose de

difficilement conciliable avec notre mission de chrétiens, de promouvoir dans notre

81



sociéte la liberté des fils de Dieu. Une telle maniére de considérer les choses est
une vision négative qui peut, au-dela de c¢a, étre préjudiciable en termes
psychologiques.

Saint Paul nous met en garde contre le danger de présenter au peuple une
collection de prescriptions et d’interdits : “Fais ceci”’, “ne fait pas cela”. Ainsi Il
écrivit :

Que dirons-nous alors ? Que la loi est péché ? N'y pensez méme pas ! Mais je
n’aurais pas connu le péché si je n’avais pas connu la Loi, ni connu la convoitise si

la Loi n‘avait pas dit ; Ne convoite pas. Mais, le péché, a I'occasion de ce

commandement, a produit en moi toutes sortes de convoitises... (Rm 7,7-8).

Au-dela de la loi, il faut inciter le chrétien a mourir spirituellement au moi. Si
nous ne réussissons pas a infuser dans un cceur humain des incitations pour vivre
une vie nouvelle dédiée a Dieu, la loi ne servira qu’'a éveiller sa curiosité sur la
chose interdite.

Pour que le chrétien puisse agir efficacement dans la société, il doit
assumer le commandement de ses vices, tout autant que de ses vertus. C’est ainsi
seulement qu’il s'immunisera contre les maux de son temps.

Il est indispensable, donc, que I'éducation chrétienne produise des hommes
et des femmes mars, qui comprennent la valeur de I'autorité et de la responsabilité
personnelles. Parce que ce sont les hommes et les femmes qui doivent se
confronter a la société, avec la force de leurs convictions, ils ont a aider a illuminer
les ruelles et impasses de la société séculaire.

Nous ne pouvons pas préparer un chrétien a son réle dans le monde avec
une doctrine d’obéissance aveugle.

Depuis leurs premieres années, les enfants doivent apprendre une
hiérarchie de valeurs ; il doit leur étre appris a apprécier les valeurs de leur
religion, de leur famille et de leur environnement. Leur éducation doit les mener
vers une pénétration en profondeur des valeurs et une maturité qui les rende
capables d’observer fermement les principes et les convictions acquis dans leur
formation chrétienne.

Réfléchissez a partir du quotidien de votre vie, en cherchant a voir :

> Quelles sont les occasions qui peuvent représenter un danger pour ma

foi ou la foi du chrétien en général ?

» Quelles sont les occasions de pécher contre la charité et la justice ?

» Quelles sont les occasions de pécher contre la chasteté et la fidélité

conjugale ?

» Quelles sont les occasions de pécher dans mon travail ou lieu de travail?

82



5.6- La conversion : en quoi consiste-t-elle ?

Le sens premier du terme conversion, qui est dans la racine originelle du
mot et dans tous ses dérivés, clét une expérience humaine, étrangére a une
quelconque dimension religieuse. Elle suppose I'idée de s’étre trompé de chemin,
et la nécessité postérieure de prendre une direction différente. C’est un demi-tour
afin de s’orienter vers le but que I'on souhaite atteindre et non pas se perdre en
des “sentiers” qui ne nous conduisent nulle part. C’est la reconnaissance de
I'erreur et le désir de la corriger.

Cette méme expérience se reproduit aussi dans la vie du croyant. Notre
option fondamentale vacille et, occasionnellement, peut aller jusqu’a se rompre a
cause du mensonge, de la faiblesse et des incohérences. Il faut se convertir de
nouveau pour revenir sur la bonne voie. La conversion est donc un changement
qui restaure I’amitié avec Dieu et éloigne le croyant du péché.

La vie chrétienne est dans un processus constant de conversion, parce que
personne ne peut étre satisfait de ce qu’il réalise. Entre I'idéal évangélique et la
pratique concrete, il y a un espace que la personne croyante cherche a combler. I
s’agit d’un effort d’'amélioration et de conversion qui ne finit vraiment jamais.

La conversion chrétienne ne consiste pas a obtenir une bonne note ou a
figurer sur le tableau d’honneur, sur le chemin de la perfection, de la sainteté. Ce
que la conversion nous demande est la recherche, avec engagement, et de s’en
remettre totalement a Dieu pour I'aimer sur toutes les choses, méme dans les
propres incohérences et les limitations humaines.

La conversion est une offrande ; cependant, elle ne sera pas vraie si elle ne
s’ouvre pas aussi a la dimension sociale et communautaire, afin de surpasser le

danger d’'une éthique par trop individualiste.

5.7- L’évangile incarné de la conversion
Le Christ, vrai Fils de Dieu et vrai Fils de ’lHomme est 'Evangile vivant, le
Sacrement de la conversion. |l est le Prophéte (qui dénonce I'aliénation et conduit

a la réconciliation). Il est I'Alliance (I'incarnation de la solidarité salvatrice).

a) Le Christ est le Sacrement originel de la conversion

Le Christ symbolise et met en lumiere la réalité de la conversion. Il apporte
a 'hnumanité I'expérience salvifique de la proximité de Dieu, et appelle tous les
hommes a se tourner vers Dieu. Il est le messager de la Bonne-nouvelle de la
conversion. Il est le “temps favorable” annoncé par les prophétes, qui annonce
I'avénement du régne de Dieu.

La conversion devient possible et, ainsi, devient un commandement. Ce
n’est pas juste une conversion intellectuelle et morale. Son principal contenu est la
foi, comme acceptation heureuse, humblement reconnaissante a celui qui est la
Vérité, le Chemin et la Vie. La foi est la réponse de vie totale, la dédicace au

Christ, dans les normes du mystére pascal.

83



La conversion, a la lumiére du mystére pascal et de I'évangile de Jésus
Christ, signifie, surtout, I'éloignement total du péché, de I'égoisme, de I'orgueil, de
I'aliénation.

L’expression grecque utilisée pour la conversion est metanoia
(transformation spirituelle). Elle sous-entend le regret et la profonde tristesse a
cause des péchés. Le sens principal est celui d’'une nouvelle relation avec Dieu,
d’un retour a la maison du Pére, d’'un « étre a la maison » avec Lui. Cest le
dévouement total a Lui, qui est la Vérité ; un “oui” total a la vérité et au chemin qu’ll
nous enseigne.

La conversion englobe tout I'étre humain dans toutes ses relations
fondamentales. Le point central de la conversion chrétienne est toujours le Christ.
Il est le désir ardent de le connaitre dans tous ses rapports, de le suivre et de
I'accepter comme Seigneur et Sauveur.

Qui se convertit au Christ sait qu’il est accepté sans aucun mérite. Le vrai
converti est en et avec Jésus Christ, comme signe et force vivante du régne de
Dieu. La conversion au Christ est pour ses disciples la participation a sa liberté et
sa fidélité créatives ; elle représente un réle de co-acteur dans I'ceuvre continue

de rédemption et de libération.

b) Christ prophéte — libération de I’aliénation

Les prophétes n‘ont jamais enseigné de doctrine abstraite. lls étaient
toujours appelés a prier pour la conversion et, dans cet objectif, démasquaient le
péché a la lumiére de la bonté et de la justice divine.

lIs invitent a la conversion tout individu dans I'intimité de son coeur, mais, en
méme temps, aussi a la rénovation des coutumes et au changement des
structures de l'autorité. lls proclament la souveraineté de Dieu et son action
salvifique, afin que personne ne puisse s’excuser s’il ne répond pas a l'appel a la
conversion.

Le Christ est le prophéte par excellence. En Lui le regne de Dieu est visible.
Avec lui est advenue la “fin des temps”, le “moment favorable”. Dans toutes les
legcons de Jésus résonne prophétiquement I'invitation a faire un usage sage de ce
temps favorable. Le christ reproche les péché de ceux qui préchent la justice elle-
méme, des hypocrites, de ceux qui utilisent la religion pour leur auto-exaltation (cf.
Lc 15,7).

c) Le Christ, celui qui réconcilie

Notre conversion doit étre vue intérieurement a la lumiere de [linitiative
propre de Dieu. Elle est I'acceptation de la réconciliation concédée par Dieu a
travers Jésus Christ et des inspirations de I'Esprit Saint. Elle est la “nouvelle
création”.

Comme cette nouvelle création est une initiative spontanée de Dieu, elle ne

peut qu’étre regue par nous avec une gratitude illimitée. Quand il N’y a pas de

84



gratitude, le don est perdu, et la générosité de Dieu est déshonorée. Une telle joie
et gratitude créent I'énergie nécessaire pour vivre au niveau de la réconciliation. La
“‘nouvelle création” que Saint Paul appelle la réconciliation (cf. 2Cor 5, 17-19),
signifie surtout une nouvelle sorte de relation.

Il est important de regarder la réconciliation comme une initiative créative de
Dieu. Cela nous permet de donner une réponse créative et d’accepter fidélement
nos responsabilités face a la réconciliation de notre monde, afin que nous soyons

des ambassadeurs de paix a tous les niveaux et dans toutes les dimensions.

d) “Que P’Esprit Saint descende sur nous et nous purifie”

La réconciliation et la conversion constituent 'ceuvre de I'Esprit Saint qui
nous donne un “cceur neuf’, sans lequel de nouvelles relations seraient
impossibles. Les inspirations de I'Esprit nous permettent de poursuivre dans la
conversion continue, jusqu’a la purification de I'esprit, du cceur et de la volonté.

La venue de I'Esprit Saint signale I'ére eschatologique*® et I'appel plus
urgent au changement et a la purification radicale, et au retour vers Dieu. Du début
a la fin, tout est ceuvre de I'Esprit Saint, mais ces inspirations deviennent possible
et exigent notre coopération fidéle.

C’est seulement par la confiance en I'Esprit Saint et en étant dociles a ses
inspirations que nous pourrons vivre la conversion permanente qui nous rend

chaque fois plus conformes au Christ crucifié et ressuscité.

e) Le Christ, libérateur de la solidarité au péché

Une approche uniquement et principalement individualiste ne nous
apprendra jamais le mystére de la rédemption et du péché original. La conversion
doit étre individuelle et en méme temps communautaire.

Nous sommes rachetés par une unique personne, Jésus Christ, qui, donc,
incarne aussi la solidarité salvatrice, la solidarité de 'alliance, en quoi se manifeste
la justice salvatrice de l'unique Dieu et Pére de tous. Ainsi, la doctrine sur le péché
et la conversion doit étre présentée dans la perspective de l'alliance, et n’est

jamais une simple moralité de défense.

5.8- Les sacrements de conversion

a) L’Eglise comme sacrement

Le Christ est le signe de rédemption originale et parfaite, et est appel effectif
a la conversion. Il accorde a I'Eglise les sacrements qui sont des signes et des

sources de notre conversion et de nos efforts communautaires de rénovation.

4 ’eschatologie est |a partie de la théologie qui étudie le respect de la doctrine des derniéres choses, de la
fin des temps, du retour de Christ. Dans I'eschatologie, en résumé, est étudié ce qui a trait a la deuxieme
venue de Jésus Christ, de la résurrection finale (qui est le retour a la vie de tous les morts), du jugement
dernier (jugement de Dieu) et aussi ce qui concerne le ciel et I'enfer.

85



L’Eglise est une sorte de sacrement ou de signe d’union intime avec Dieu et
de [l'unité de toute I'humanité. Elle est aussi un instrument pour le
perfectionnement d’'une telle union et unité. Cependant, il faut reconnaitre qu’elle
aussi a besoin d’'une rénovation permanente.

Le Christ stimule 'Eglise, dans son pélerinage, cette réforme continue dont
elle a toujours besoin, puisque c’est une institution d’hommes ici sur terre. L’Eglise
appelle réellement a la conversion, a la réconciliation et a I'unité, mais seulement a

la condition qu’elle-méme soit une sainte pénitente.

b) Les sacrements de la conversion

Les sept sacrements sont signes privilégiés de la conversion de base et
permanente. lls nous enseignent qu’il ne s’agit pas seulement de conversion
morale face aux préceptes individuels, mais, avant cela, de conversion a une vie
de plénitude de la foi, de I'espérance, de I'amour, de la justice et de la paix : une
plénitude de I'adoration en esprit et en vérité.

Les sacrements de la foi proclament l'indicatif, c’est a dire, la Bonne
nouvelle que Dieu tourne vers nous son visage et nous appelle a nous tourner vers
Lui. La célébration des sacrements se transforme en un effet impératif de la joie et
de la force de la communauté de foi.

Bien que tous les sacrements stimulent et promeuvent la conversion
permanente, les sacrements du baptéme et de la réconciliation sont liés a la
conversion a l'option fondamentale par le Christ et par son régne. La célébration
elle-méme trouve le pécheur dans une disposition d’option fondamentale pour le

Christ et pour le bien.

c) Conversion et Baptéme

Le baptéme est le sacrement de base de la conversion. Il exprime la vérité
de ce quest la bonté de Dieu, manifestée en Jésus Christ, qui attire a lui le
pécheur en confiance et gratitude.

Le baptéme met en évidence que la conversion est une rencontre salvifique
avec Jésus Christ, et a travers lui, avec le Pére céleste. La préparation au
Baptéme doit étre telle que I'accueil que le Christ veut donner au pécheur ne
rencontre aucun obstacle de sa part. A cet effet, cela nécessite une lutte continue
contre toutes les tendances pecheresses en nous et autour de nous.

Le sacrement de Confirmation, strictement lié au Baptéme, devrait aussi
étre vu dans la dimension de conversion permanente. La confirmation doit étre vue
dans la perspective plus large du Christ qui baptise ses disciples “dans I'Esprit
Saint”, afin qu’ils puissent étre saints et unis en son amour dans la lutte contre les

pouvoirs ennemis.

86



d) La pénitence canonique

Aux origines de la forme la plus récente du sacrement de Pénitence se
trouve la “Pénitence Canonique” des premiers siécles du christianisme. Comme
appel a la conversion a cette époque, I'Eglise excluait de la participation
eucharistique ceux qui avaient commis des péchés gravement scandaleux.

Le sacrement de Pénitence n’est pas seulement une réconciliation pour
ceux qui ont abandonné Dieu, mais aussi un évenement qui restaure et empéche
une aggravation de la situation, et porte a une plus grande pureté du cceur et,

ainsi, une union plus étroite avec le Seigneur.

e) L’Eucharistie

Au centre de tout le ministére et de toute la vie d’Eglise se trouve
I'Eucharistie, qui est aussi une célébration centrale du pardon des péchés.
L’Eucharistie est aussi un moment de pardon restaurateur. Ce que le baptéme a
initié, 'Eucharistie le continue et le porte a sa réalisation.

La célébration eucharistique comme un tout porte la dimension de
Confessio Laudis : confession de nos péchés, louant la miséricorde de Dieu. Dans
I'Eucharistie, le Christ lui-méme continue a proclamer la Bonne nouvelle de ce qu'il

est mort pour nous et qu’il veut que nous vivions en lui.

f) La correction fraternelle

La correction fraternelle, telle qu’elle est enseignée par I'Ancien et le
Nouveau Testament, fut sans doute la plus grande contribution pour le
développement de la confession spontanée devant un prétre, quand il n’y avait pas
d’obligation de se soumettre a la pénitence canonique.

Tous les chrétiens sont obligés d’assurer le service d’entraide fraternelle,
mais ils ne pourront le faire que s’ils sont “spirituels”, produisant les fruits de
I'Esprit (Cf. Gl 5,19-25).

La correction fraternelle est I'expression la plus significative de la “Loi du
Christ”. Elle donne en exemple la solidarité du salut manifeste du Christ ; et “la vie
en Christ Jésus” en fait une loi écrite dans lintimité de notre étre. Ainsi, nous
pouvons nous aider réciproquement sur le chemin du salut et de la conversion,
pour autant que nous le fassions avec la confiance de la grace de Dieu.

Le Christ invite tous ses disciples a agir de maniere similaire, en
n‘abandonnant jamais un frére en danger. L’acte lui-méme de la correction
fraternelle, offert et accepté correctement, est la garantie de la présence libératrice
et restauratrice du Seigneur.

La dimension religieuse de la correction fraternelle est d’'une trés grande
importance. En accord avec une tradition restée intacte jusqu’au XllI®™e siécle,
nous pouvons dire que la correction fraternelle est une espéce de sacrement
quand elle est réalisée de maniére spirituelle, dans une profonde solidarité entre

celui qui la donne et celui qui la regoit.

87



g) Les maniéres de célébrer le pardon : ’examen de conscience

Un instrument important de la grace et de la louange a Dieu est 'examen de
conscience au sein des familles chrétiennes. La révision de vie dans les
communautés religieuses ou dans les groupes de laics a un réle similaire en vue
d’'une expérience communautaire de notre solidarité dans le salut.

L’Eglise a revalorisé les célébrations communautaires de pénitence, elles
qui ne sont pas seulement une bonne préparation a la confession individuelle — un
aspect qui ne devrait pas étre sous-estimé -, mais aussi un signe privilégié de
grace pour la communauté, en nous aidant a mieux comprendre I'aspect social du
péché et de la conversion. Bien quelles ne remplacent pas la confession
individuelle, elles sont trés utiles pour encourager la conversion et la rénovation.

La discipline actuelle requiert la confession individuelle des péchés mortels,
laquelle n’est pas une imposition arbitraire, mais une invitation urgente a
I'approfondissement de la repentance et de la bonne intention, et I'ouverture de la
personne dans son entier a I'action restauratrice du Christ.

Une confession personnelle humble devant un prétre n’est pas qu’'un
exercice important d’humilité, mais c’est aussi un moment favorable pour une

rencontre avec le Christ.

5.9- La participation du converti dans la conversion
La réconciliation et la conversion sont I'ceuvre de Dieu. Et, en accord avec
le Concile de Trente, la repentance, la confession et la satisfaction sont les trois

parties essentielles du sacrement de Pénitence en tant qu’'actes de pénitence.

a) La contrition

L’auto-examen constitue une partie du moment de contrition : il faut
I'humilité de base et 'humble reconnaissance de notre condition de pécheur. Les
racines les plus profondes de tout péché sont I'orgueil. Il faut avoir le courage d’en
finir avec notre état de pécheur, et non seulement avec les fautes individuelles.

Les plus grands pécheurs ne réussissent pas a comprendre la profondeur
de leur abaissement et, ainsi, ne ressentent pas la nécessité de la pénitence.
Arréter notre état de pécheur est déja le début de la louange a la bonté du
Seigneur.

La repentance, dans le sens pleinement religieux, suppose la foi en Dieu. La
repentance profonde pénétre au plus profond de la liberté de 'lhomme, touchant
son esprit, sa volonté et ses émotions avec une douleur qui caractérise les
blessures du péché. Conscience de la liberté trahie et ouverture a la grace de
Dieu.

La contrition est permanente, c’est a dire qu'elle va au-dela des actes
individuels dans le processus de conversion. A mesure que la repentance

s’approfondit, 'amour aussi grandit, et, avec la progression dans I'amour, il est

88



constaté un développement de la repentance. A mesure que s’approfondit notre

contrition, les blessures causées par les péchés passés se soignent.

b) Le but de 'amendement

La sincérité et la profondeur de la repentance transparaissent a travers le
but de 'amendement. Pour que l'objectif soit ferme et fort, il devient nécessaire
que la contrition marisse bien.

La conversion a Dieu n'admet pas de médiocrité. Le but de 'amendement
doit étre marqué par le sérieux et la persévérance, en atteignant la racine du mal. Il
ne suffit pas, par exemple, qu'un adultére décide ne plus jamais commettre le
péché d’adultére ; il lui faut aussi étre prét a éloigner le mauvais désir de son esprit

et de son coeur.

c) La confession comme louange a la miséricorde de Dieu

La confession est une nécessité humaine. La personne humaine est un
esprit incarné, qui a la nécessité existentielle de se confesser. Notre auto-
accusation contrite adore la justice salvifique de Dieu et glorifie son admirable
miséricorde. La confession neutralise le pouvoir obscur du péché, parce qu'il
arrache le masque du mal et répand la lumiére dans les recoins les plus cachés de
nos ames.

La confession est plus qu'une application de la loi. L’effort pour étre plus
complet dans la confession peut causer des conflits avec les valeurs et les devoirs
les plus importants. Le sacrement de pénitence nous est donné comme une
expérience libératrice et, ainsi, elle ne doit jamais fournir d’occasion pour une
confession compulsive ou pour quelque type de scrupule.

Les péchés mortels doivent étre confessés dans la mesure ou le pénitent en
est conscient, aprés un examen de conscience attentif.

Il faut distinguer entre : intégrité matérielle des confessions (confession
intégrale de tous les péchés mortels en accord avec le nombre et I'espéce) et
intégrité formelle de la confession (la volonté sincére de faire une confession
matériellement intégrale).

Toutes les interrogations qui transforment le sacrement de Pénitence en
une forme de torture doivent absolument étre évitées.

La confession doit étre répétée et les péchés mortels confessés de nouveau

quand les confessions précédentes ont été invalides ou méme sacrileges.

d) Expiation / Satisfaction

“J’ai alors produit des fruits qui prouvent votre conversion” (Mt 3,8; Lc 3,8).
“‘Qu’ils se repentissent et se tournent vers Dieu, et prouvent par leurs actes leur
repentance” (cf. At 26,20).

Donc, l'opinion selon laquelle aucun caractére expiatoire ne doit étre

introduit dans I'expiation humaine, vu que le Christ seul a expié, est intenable.

&9



L’esprit d’expiation est une louange reconnaissante a I'expiation offerte pour nous
par Jésus Christ.

L’ceuvre pénitentielle (satisfactio) devrait nous préparer a mieux apprécier et
a accepter plus généreusement toutes les souffrances que nous devons supporter
(satispassio).

La satisfaction est une reconnaissance remerciante pour la justice salvifique
et la miséricorde gratuite de Dieu. La pénitence imposée par le confesseur, et
toutes les souffrances acceptées dans I'esprit de repentance et d’expiation, ont
une valeur pour le Christ, c'est le sacrement de réconciliation, en vue de la
sacramentalité de I'Eglise.

Dans les siécles passés, la satisfaction sacramentelle fut fréquemment
évacuée par la routine. La réparation devrait étre une espéce d’antidote contre nos

tendances pécheresses, un reméde et un rappel.

Pour réfléchir:

1) Quelles sont les réalités qui, a partir de 'argument biblique, constituent la
trame de I'Histoire du Salut de 'homme ?

2) Selon vous, est-il possible de concilier I'idée d’'un Dieu créateur bon et
omnipotent, et I'existence de tant de maux dans le monde, qui affligent tant
de monde ? Comment I'expliquez-vous ?

3) Comment expliquez-vous la phrase suivante ou affirmation du pape Pie XII:
"Peut-étre que le plus grand péché du monde d’aujourd’hui est celui d’avoir
commenceé a perdre le sens du péché ".

4) Trouvez-vous que la conscience du péché va en disparaissant, méme chez
les catholiques ? Quelles sont les causes de ce phénomene ?

5) Sous quelle forme la Bible nous parle-t-elle du péché ? Quelles sont les
différences que vous comprenez sur lidée du péché dans ['Ancien
Testament et dans le Nouveau Testament ?

6) Comment différenciez-vous le péché véniel du péché mortel ?

7) Nous tous vivons des “occasions proches” de péché, dans tous les milieux
qgue nous fréquentons. Comme chrétien, cherchez-vous a vous en éloigner?
Faites une breve réflexion sur ce sujet.

8) En quoi consiste la conversion du pécheur ?

9) Que signifie dire que la vie chrétienne se produit dans un processus
constant de conversion ?

10) Que signifie affirmer que Jésus Christ est le sacrement originel de la

conversion de chaque homme et de toute 'humanité ?

90



11) Quels sont les sacrements de conversion ? Réfléchissez sur la valeur que
vous donnez au sacrement de Pénitence ou de Réconciliation ? Ce
sacrement a-t-il un effet ou une valeur restauratrice de votre foi en Jésus
Christ ?

12) Quelles sont les trois parties essentielles du sacrement de Pénitence ?

Quelle est la valeur que vous attribuez a chacune d’elles ?

91



TABLE 6
MORALE PERSONNELLE :
LES VERTUS

Dans cette partie nous verrons que Dieu attend de nous — en tant que
chrétiens — un processus de croissance et de maturation continue dans la vie de
foi.

La vie chrétienne est la poursuite et I'imitation de la vie de Jésus. Dans
le baptéme une nouvelle vie nous est communiquée, pour que le chrétien, comme
'enseigne I'apbtre Saint Pierre, “participe de la nature divine” (2Pd 1,4). Et, la vie
divine étant la vie du Christ, le chrétien peut dire : “Je ne suis plus celui qui vit,
mais c’est le Christ qui vit en moi” (Gl 2,20).

Par conséquent, chaque baptisé ne doit pas seulement “imiter” Jésus Christ,
mais il doit aussi “identifier” sa propre vie avec I'existence de Jésus. S’identifier
n’est pas seulement faire un pas vers la vie morale, mais la proposer comme idéal,
arriver au sommet de la sainteté. Le pape Jean Paul Il, dans Veritatis Splendor,
ecrit :

Il ne s’agit pas seulement de se disposer a écouter un enseignement et d’accueillir
un commandement dans 'obéissance. Il s’agit, plus radicalement, d’adhérer a la
personne méme du Christ, de partager sa vie et son destin, de participer de
son obéissance libre et aimante a la volonté du Pére. En suivant, selon la

réponse de la foi, Celui qui est la Sagesse incarnée, le disciple de Jésus devient

véritablement disciple de Dieu (VS, 19).
Dans 'Encyclique spécifique, est encore plus détaillé ce qu’un chrétien doit

comprendre par “s’identifier au Christ” ; il s’agit de configurer sa propre vie a la vie

du Christ. L’encyclique s’exprime en ces termes :
Suivre le Christ n’est pas une imitation extérieure, puisque cela atteint 'homme
dans sa profonde intériorité. Etre disciple de Jésus signifie devenir comme Lui,
qui s’est fait escale jusqu’au don de Soi sur la croix (cf. Fil 2,5-8). Par la foi, le
Christ habite dans le cceur du croyant (cf. Ef 3,17), et ainsi le disciple est assimilé
au Seigneur et est configuré par Lui. C'est le fruit de la grace, de la présence

opérante de I'Esprit Saint en nous (VS, 21).

La vocation divine a s’identifier au Christ et a vivre sa vie est si réelle —
méme si ce n'est pas naturel mais surnaturel -, que le pape Jean Paul Il reprend
les mots que Saint Augustin adressait aux néo-baptisés :

Nous nous réjouissons et remercions : nous devenons non seulement chrétiens
mais le Christ lui-méme. Emerveillez-vous et réjouissez-vous : nous devenons
Christ !

Par conséquent, la premiére page d’un traité de morale chrétienne est la vie

historique de Jésus de Nazareth, parce qu’il est le prototype de 'homme, de sorte

92



que, si quelgu’un cherche un modéle d’existence digne de la personne humaine,
ce ne peut qu’étre la propre vie de Jésus Christ.

Jésus lui-méme s’est présenté (ou s’est proposé) comme modéle : “Je vous
ai donné I'exemple, pour que, comme je l'ai fait, vous fassiez vous aussi’ (Jo

13,15). Et Saint Pierre rappelle aux chrétiens qu’ll vous a laissé un exemple, pour
que vous suiviez ses pas” (cf. 1Pd 2, 21) ; pendant que Saint Jean propose aux

croyants de “se comporter comme il s’est comporté” (1Jo 2,6).

a) La nécessité de I'action de I’Esprit Saint

Pour s’identifier a Jésus Christ il y a besoin de 'action de I'Esprit Saint. Les
simples forces de 'homme ne sont pas capables de I'élever au sommet ainsi
eleve, parce qu’il doit “christifier” tout son étre : I'identification englobe les divers
aspects de I'étre spirituel, c’est a dire, la raison, la volonté et la vie affectivo-
sentimentale.

Selon la doctrine du Nouveau Testament, le chrétien doit penser comme le
Christ (1Cor 2,16), aimer comme le Christ (Ef 3,17; Fl 4,7) et avoir les mémes
sentiments que le Christ (FI 2,5). Il faut le répéter : le point final de ce processus de
sanctification est indiqué par Saint Paul, quand il propose au croyant de s’identifier
au Christ jusqu’au point de pouvoir dire : “ce n’est plus moi qui vis, mais cest le
Christ qui vit en moi” (Gl 2,20).

Un chrétien doit correspondre a l'action de I'Esprit Saint, en s’exercant a
une série d’actes qui lui permettent d’arriver plus facilement au sommet que cette
vie nouvelle comporte. La coopération du croyant doit étre tenace ; elle ne doit pas
se limiter a un temps déterminé ; et, encore moins, se limiter a des actes isolés ;
mais, au contraire, ce doit étre une disposition continue a la lutte ascétique.*®

En d’autres termes, la coopération humaine a I'action de I'Esprit Saint doit
étre permanente, de fagon a créer chez le sujet une série d’habitudes. Cette
disposition constante recoit dans la théologie Morale le nom de “vertu”. De fait, la
vertu est une habitude qui rend plus facile I’agir droit de ’lhomme.

La vie morale ne consiste pas en une succession d’actes discontinus, mais
elle est I'expression d’habitudes qui donnent une continuité et une certaine unité
au comportement humain : si ces habitudes, enracinés dans lintimité du sujet,
s’inclinent vers le bien, elles sont appelées vertus ; au cas ou elles s’inclinent vers

le mal, elles sont appelées vices.

46 |’ascése chrétienne est I'effort que nous faisons pour dominer nos sens, corriger nos tendances mauvaises
et vivre un processus de libération intérieure. L'ascése est trés importante dans le processus de
sanctification personnelle. Il lui est aussi donné le nom de mortification. L'Eglise propose aux fideles
quelques pratiques ascétiques, comme le jeline et I'abstinence pendant les jours pénitentiels. Jésus et les
Saints ont enseignés, par leurs paroles et leurs exemples de vie, la pratique équilibrée de |'ascese
chrétienne.

93



b) Signification du mot “vertu”

Le mot vertu vient de “vir’ (homme, en latin), et signifie une disposition
habituelle forte et vigoureuse pour faire le bien ; c’est une bonne habitude
opérante. La vertu n’est pas I'équivalent d’'une “coutume”, parce que celle-ci peut
juste étre une routine — un simple reflexe physique ou psychique -, alors que la
vertu est désirée et, par son acquisition, la personne est entrainée en totalité.

La simple coutume est répétée de maniére presque automatique, alors que
la vertu entraine la personne a s’'impliquer dans chaque action, de fagon a ce que
la personne se perfectionne dans I'acquisition des vertus, étant donné que celles-ci
exigent une ténacité dans la pratique du bien.

La vertu est une disposition habituelle et résolue pour pratiquer le bien. Elle
permet a la personne non seulement de pratiquer des actes bons, mais de donner
le meilleur d’elle-méme. La personne vertueuse tend vers le bien de toutes ses
forces sensibles et spirituelles ; elle cherche le bien et opte pour lui dans les actes
concrets (Catéchisme de I'Eglise Catholique, 1803).

Il existe quelques raisons qui justifient et plaident pour la pratique des
vertus. Ce sont :

a) La vertu suppose chez le sujet une disposition consciente et délibérée a
pratiquer le bien. Quand un chrétien décide de prendre le chemin des
vertus, il prend une option fondamentale pour Dieu, et dans cette option
il engage toute sa vie. Ici, justement, est le sens et la valeur de I'"option
fondamentale” dans la théologie Morale.

b) Pour qui décide de pratiquer les vertus, il devient plus facile de conduire
une existence chrétienne, étant donné que les habitudes acquises
favorisent la pratique du bien dans tous les actes, étant donné que,
comme on a l'habitude de le dire, ces habitudes sont comme une
“seconde nature”. De cette maniére, 'lhomme arrive plus facilement a
faire le bien.

c) L’exercice de la liberté devient plus facile, étant donné que, habitué a
choisir le bien, la volonté libre de l'individu demeure plus distante de ces
passions qui obscurcissent lintelligence et rendent difficiles un choix
droit. La pratique continue du bien augmente la liberté.

d) Elles empéchent que la personne se laisse entrainer par la spontanéite,
qui parfois la fait agir instinctivement, comme les animaux. Les animaux
n'ont pas d’habitude, mais ils sont guidés par les actes instinctifs du
moment.

e) Elles aident la personne a acquérir la perfection qui lui revient, étant
donné que les vertus ne font rien d’autre que de perfectionner les
inclinations profondes de I'étre humain vers le bien. Ainsi, la vertu est
comme une rencontre de I'homme avec lui-méme et, par conséquent,

avec Dieu.

94



f) En outre, la pratique de la vertu garantit que I'option fondamentale faite
pour Dieu soit authentique : c’est sa garantie. Non seulement cela, mais
elle est le signe qu'une telle option est authentique et efficace, et
démontre que cette détermination pour Dieu n’est pas un simple désir,
mais est I'effort — garanti par la pratique habituelle et constante des
actes bons — d’'une personne qui a sérieusement décidé d’accomplir le
programme de la morale chrétienne.

Toutes les vertus aboutissent a 'amour de Dieu et du prochain ; c’est aussi

'amour qui, en derniére instance, mobilise les nombreuses vertus et stimule le
chrétien pour cultiver la force, la tempérance, la justice...Les vertus sont

intimement liées entre elles.

c) Classification des vertus

Nous distinguons les vertus acquises ou naturelles, et les vertus infusées ou
surnaturelles.

» Les vertus acquises, aussi appelées vertus humaines, se divisent en ;
vertus intellectuelles (comme la science, la sagesse, les arts) et les
vertus morales (s'y trouvent les quatre vertus classiques de prudence,
justice, force et tempérance).

> Les vertus infusées sont celles qui s’acquiérent par I'engagement
humain, mais qui sont données par Dieu. Elles sont appelées vertus
théologales : la foi, 'espérance et la charité. A ces vertus s’ajoutent les
dons de I'Esprit Saint, elles aussi infusées par Dieu dans I'dme du juste.

Les vertus acquises sont celles qui découlent d’actes bons issus de la
méme source ; celles-ci prédisposent le sujet a de nouveaux actes bons de la
méme engeance, étant ainsi a l'origine de I'habitude ou de la vertu respective ;
ainsi qui s’abstient d’alcool durant 24 heures et renouvelle son objectif
successivement, finit par acquérir I'habitude ou la vertu de tempérance.

Les vertus infuses sont le début d’actions bonnes que Dieu communique a
nos ames, sans que nous fassions d’effort pour les acquérir ; ce sont des dons de
Dieu. Saint Paul développe : “L’amour de Dieu a infusé dans nos cceurs par I'Esprit
Saint, qui nous a été donné” (Rm 5,5). Tout chrétien recoit, dans le baptéme, en
méme temps que la grace sanctifiante, les vertus infuses, qui I'habilitent a agir sur
un plan nouveau, c’est a dire comme fils de Dieu.

Se distinguent, en outre, les vertus théologales et les vertus morales. Les
vertus théologales concernent directement Dieu ; ce sont la foi, I'espérance et la
charité, dont parle frequemment Saint Paul (cf. 1Cor 13,13; 1Ts 1,3; 5,8).

Chez les chrétiens, les vertus théologales sont toujours des vertus infuses.
Cela ne veut pas dire que tout chrétien soit toujours une personne de foi et
d’amour ; mais cela signifie que tout chrétien depuis son baptéme, posséde

certaines potentialités pour connaitre comme Dieu connait et aimer comme Dieu

95



aime. Ces potentialités devront étre développées par I'éducation religieuse et par
I'exercice méme de ces vertus.

Les vertus morales, aussi appelées cardinales, concernent directement les
créatures. Elles guident la conduite de 'homme en lien avec les biens de ce
monde. Elles sont appelées vertus cardinales, parce qu’elles constituent les
cardines (charniéres), et les axes autour desquelles s’articule toute la morale.

Les vertus morales peuvent étre naturelles (ou acquises) et surnaturelles
(ou infuses). Dans le baptéme, le chrétien recoit I'aptitude a étre prudent, juste,
courageux, et tempérant non seulement sur le plan de la nature, mais aussi sur

celui de la filiation divine.

6.1- Les vertus cardinales
6.1.1- La prudence

La prudence fut appelée “auriga virtutum” (conductrice des vertus)*’, parce
gu’elle indique aux autres vertus la regle et la mesure qui doivent étre la base de la
pratique.

Saint Thomas d’Aquin définit la prudence comme “la droite norme de
I'action” (STh lI-1l, 47,2). L’homme et la femme prudents sont ceux qui dans leurs

actes agissent toujours avec mesure et modération. Le catéchisme la définit ainsi :

La prudence est la vertu qui fournit la raison pratique pour discerner, en toute
circonstance, notre véritable bien et pour choisir les moyens justes de l'atteindre.
“L’homme prudent surveille ses pas” (Pr 14,15) [...] Elle ne se confond pas avec la
timidité ou la peur, ni avec la duplicité ou la dissimulation [...] C’est la prudence qui
guide immédiatement la sagesse de la conscience. L’homme prudent décide et
ordonne sa conduite selon cette sagesse. Grace a cette vertu, nous appliquons
sans nous tromper les principes moraux aux cas particuliers et dépassons les

doutes sur le bien a faire et le mal a éviter (CIC, 1806).

La prudence, donc, concerne soit le bien a pratiquer, soit les moyens
adéquats pour le réaliser. Ainsi, la vertu de la prudence rend plus facile pour le
sujet I'application, dans les actes concrets, des principes moraux qui doivent
guider sa conduite.

La prudence est celle qui, en chaque action, oriente le choix, selon 'appel
du Christ a la perfection du Pere céleste ; non pas dans le sens d’une obligation a
tendre au plus parfait en soi, mais a la perfection requise pour le développement
de sa propre personnalité, correspondant aux graces et a la structure de la vie
chrétienne dans le moment actuel, selon les exigences ecclésiales.

La prudence est la vertu qui juge et dirige tous les actes humains en accord
avec les normes de la moralité. C’est une sorte de lumiére qui indique a 'homme
le chemin pour arriver a la fin qu’il désire.

Le concept de prudence differe beaucoup de la notion que l'on a

actuellement de cette vertu. Pour beaucoup, aujourd’hui, la prudence signifie “peur

47 Dans 'antiquité, auriga était le conducteur du char, le cochet.

96



du risque, calcul avare, timidité presque lache”. En vérité, la prudence contient
toujours le courage pour agir ou ne pas agir, allant méme jusqu’a étre de 'audace.
La prudence est une vertu des initiatives et des responsabilités ; celle qui

ouvre le chemin en acceptant les risques mesurés.

a) Les missions de la prudence

Les missions de la prudence sont multiples et variées, parce que sont tres
diverses les situations dans lesquelles la personne peut se trouver. C’est pourquoi
la prudence suppose et mobilise un ensemble de vertus qui I'assistent :

» Dans sa capacité a réfléchir, de se rappeler du passé et, de 13, tirer les
conclusions pour le futur ;

» Dans la promptitude a juger et a décider, en ne cédant pas a la
précipitation enthousiaste ou téméraire ni a la timidité ou a la léthargie
paresseuse ;

» Dans la circonspection ou la capacité de voir autour de soi et évaluer les
circonstances de son acte.

La prudence est intimement liée au don de I'Esprit Saint de “conseil”. I

”m

contribue a donner au chrétien la flexibilité et la docilité ou I'"art de se taire et
d’écouter”, qui rend le chrétien ouvert aux avertissements les plus délicats de la
volonté de Dieu.

La vertu de prudence ne peut étre correctement cultivée que par celui qui
possede une conscience droite et sincére, qui n'ait pas peur de la vérité et qui ne
se laisse pas abattre lachement par les conséquences de sa droiture. Enfin, elle

suppose une personne guidée par I'amour a Dieu.

b) Les vices opposés a la prudence

Il existe aussi certains vices opposés a la prudence. Ce sont :

» A-PRUDENCE => la personne a-prudente peut avoir en vue un objectif
bon, mais elle ne sait pas découvrir les moyens qui I'y conduisent ;

> IM-PRUDENCE => dans ce cas, la personne peut choisir un objectif bon,
mais coupablement il ne sait pas choisir les moyens adéquats. L’individu
agit avec légeéreté, parce qu'il est négligent ou désinvolte ;

» CONTRE-PRUDENCE => c’est la recherche de moyens adéquats pour
arriver a une fin inadéquate ou mauvaise. La personne met son

expérience et ses connaissances au service d’'une finalité illusoire.

6.1.2- La justice
Une définition classique de la justice, qui tient d’'une longue tradition depuis

le droit romain, dit :

La justice est la volonté constante et ferme de donner a chacun ce qui lui est dd.
Dans le schéma académique de la théologie morale, la vertu de justice en

référence a Dieu s’appelle “vertu de religion”.

97



Les auteurs affirment que la “religion est la partie potentielle de la justice”.
lls veulent dire en cela que, dans ce cas, une des caractéristiques essentielles a
proprement parler n’est pas atteinte, I'équité, étant donné que la créature ne peut
restituer a Dieu ce qu’elle a regu de lui.

Saint Thomas est celui qui unit 'aspect de la justice avec la religion,
justement parce que la religion exprime ce qui est di a Dieu, dette qui par ailleurs
n’est pas remboursable, étant donné que ’'homme Lui doit tout et ne pourra jamais
lui rendre une quelconque compensation sur un pied d’égalité (cf. S. Th., 2-2ae, q.
80, a. 1).

En référence aux hommes, la justice reconnait les droits et les devoirs
réciproques des citoyens et demande que “soit donné a chacun ce qui lui est di ou
ce qui lui revient de droit”. En ce sens, la vertu de justice examine les relations des
hommes en coexistence, en vue d’atteindre le bien commun dans les relations
humaines, que ce soit dans la communauté ecclésiale ou bien dans le cadre de la
société civile.

La justice comme vertu morale, alors, est la volonté ferme et constante de
donner a chacun ce qui lui revient. Elle implique aussi la reconnaissance des droits
d’autrui.

‘Donner a chacun ce qui lui revient” ne signifie pas donner a chacun
exactement la méme chose. La distribution doit étre proportionnelle, c’est a dire,
doit correspondre a la capacité de chacun. La ou I'un est égal a l'autre, les droits
sont égaux ; la ou I'un est différent de I'autre, il y a des droits différents.

Les responsabilités de chacun correspondent a ses talents. Saint Paul a
longuement développé la doctrine de la diversité des dons et des taches
correspondantes, ayant recours a limage du corps humain : celui-ci est un et
harmonieux malgré les différences qui existent entre ses membres et ses fonctions
(cf. 1Cor 12, 12-27).

a) Les éléments spécifiques de la justice et les types de justice
Les éléments spécifiques, exigés par I'objet ou la Justice elle-méme, sont
les suivants :

> L’altérité : les relations de Justice sont toujours bilatérales ; elles exigent
l'altérité ;

> La stricte exigibilité : il appartient a I'attitude éthique de la Justice de se
référer a quelque chose de “d0” a l'autre, c’est a dire ce qu’il y a a
donner a l'autre qui soit a soi ;

> L’égalité : la Justice exige I'égalité entre la demande et la satisfaction,
entre ce qui est d0 et ce qui est regu, entre la dette et le paiement.

Les trois types de Justice, au sens strict, sont :

> La Justice commutative : le sujet actif et passif est la personne privée
(ou une société comme personne morale) : les termes de la justice

commutative sont des personnes ou des communautés considérées

98



comme distinctes et inégales. L'exigence est celle de I'équivalence
absolue ; elle exige un équilibre parfait. Ces exigences se basent sur des
données objectives (procédant d’obligations contractuelles ou
opérationnelles d’échange : achat-vente, travail).

La Justice distributive : le sujet passif est I'individu en relation avec la
communauté ; le sujet actif est la communauté au moyen de ses
organes officiels. L'objet de cette justice est de répartir
proportionnellement les bénéfices et les charges de la société entre ses
membres (charges officielles, bénéfices et assurance sociale,
subventions concédées a des écoles, etc.).

La Justice légale : I'objet de cette justice est le bien commun, auquel

doit contribuer chaque membre avec une mesure de proportionnalite.

b) Notes classiques sur la Justice

Quatre notes classiques distinguent la justice des autres vertus morales :

> Le caractéere précis de I'obligation => nous observons que, quand il

s’agit de pratiquer la charité, il peut y avoir hésitation (suis-je obligé ou
pas de donner ?..Jusqu’a quel point dois-je donner ?...a qui dois-je
donner ?). Au contraire, quand il s’agit de justice, le devoir est plus défini
et objectif (moins sujet a pondérations subjectives). Je dois restituer
cette quantité déterminée que jai volé ; je dois restaurer la bonne
réputation du prochain que jai I1ésé ; je dois retirer la calomnie que jai
répandue.

Les biens dont s’occupe la justice => ce sont tous les biens des
hommes, y compris I'honneur, la vérité, la fidélité. Mais ce sont, dans la
majorité des cas, des biens matériels.

L’'observance de la justice peut étre imposée par la force =>
I'autorité compétente peut contraindre ceux qui ne veulent pas respecter
la justice.

Il est licite que quelqu’un renonce a ses justes droits => tant qu'il le
fait en vue d’un bien supérieur ; pour aider le prochain, par exemple, je
peux lui remettre une dette (si, a travers ce pardon, je ne suis pas en
train de porter préjudice a ma famille) ; je peux aussi renoncer a mes

droits pour imiter le Christ, qui s’est dépouillé de tout (cf. FI 2, 5-11).

Saint Paul est le grand héraut du renoncement aux droits en vue du bien du

prochain : ainsi, par exemple, il proclamait sa disposition de ne plus jamais manger

de viande, si cela venait a scandaliser ses fréres de conscience peu éclairée (cf.
1Cor 8,13).

Toutefois, 'amour du prochain n’implique pas que le chrétien soit “paisible”

ou renonce a quelque droit. Celui qui comprendrait ainsi le sermon de la montagne

se tromperait, la ou Jésus a dit :

99



Ne résiste pas a ’homme mauvais ; mais plutdt, celui qui te frappe la joue droite,
offre-lui aussi la gauche ; et celui qui veut argumenter avec toi pour te prendre la
tunique, laisse lui aussi ton manteau ; et si quelqu’'un t'oblige & marcher un mille,

chemine avec lui deux (Mt 5, 39-41).

Avec de telles paroles, Jésus veut inciter ses disciples a dépasser la justice,
quand cela implique un amour plus généreux. La justice et ses exigences ne
doivent pas étouffer les manifestations de générosité et les inspirations de I'Esprit
Saint Esprit pour un comportement détaché, inspiré par un plus grand amour pour

Dieu et le prochain.

6.1.3- La Force

La force est une vertu morale qui, dans les difficultés, assure la fermeté et la
constance de la recherche du bien. La force est une vertu en soi, mais, au-dela,
rend possible pour le chrétien I'exercice des autres vertus, étant donné que la
pratique vertueuse est une activité ardue et exigeante. Jésus ne cache pas a ses
disciples la vie difficile qui les attend : “Dans le monde vous aurez des épreuves,
mais aussi du courage : j'ai vaincu le monde” (Jn 16,33).

De fait, la force donne a 'lhomme et a la femme la force de résister aux
tentations et de surmonter les obstacles qui surgissent dans la conquéte de la vie
morale. Le catéchisme de I'Eglise Catholique exalte le role de la vertu de la force
et enseigne que c’est justement cette vertu rend qui donne la possibilité au

chrétien d’affronter les situations les plus ardues de I'existence, méme le martyre :
La vertu de force donne la capacité a vaincre la peur, méme de la mort, et affronter
la mise a I'épreuve et les persécutions. Elle va jusqu’au renoncement et au sacrifice

de sa propre vie, pour la défense d'une cause juste (CIC, 1808).

Il n'existe pas de vie morale sans force. C’est pourquoi I'éducation morale
doit soutenir cette vertu, sans laquelle une vie éthiquement chrétienne est

impossible.

a) La force humaine

La force est une des vertus les plus célébrées par 'humanité de tous les
temps. La poésie et les arts figuratifs semblent avoir été justement inventés pour
célébrer les gestes glorieux des forts ; ou, de toute fagon, il est indiscutable qu'ils
ont traité presque tout le temps des ceuvres extraordinaires des hommes célébres.
Combien de fois disons nous, encore aujourd’hui, aussi bien a I'enfant qu’au soldat
ou vieillard : “Animo”!

Mais, il est vrai qu’il nous est rarement donné d’étre témoin d’actes de
valeur authentiques, alors méme que trés peu ont la sincérité du personnage qui

disait : “On ne peut donner de valeur a soi-méme”.

b) La vertu de force
Le mot force nous apporte, a la suite, I'idée de quelque chose qui favorise la

vie morale, et ouvre les horizons de la grandeur d’ame et de la générosité altruiste.

100



Au sens large, en effet, la force est synonyme de fermeté, c’est a dire de ténacité
dans 'accomplissement du bien. Au sens strict, la force est la fermeté particuliére
de I'ame, qui consiste en ne pas se laisser apeurer par de graves dangers ou de
des maux annexes a I'accomplissement du devoir ou, méme si c’est facultatif, de
I'exercice de la vertu, méme s’agissant de danger de mort. Il y aura donc vertu de
la force quand nous sommes disposés a faire le bien en oubliant tous les maux,
sans peur. C’est un moyen terme : entre la peur et 'audace.

La force, ou le courage, est la vertu qui nous rend capable d’affronter la
souffrance et méme la mort, si une juste cause I'exige. Il est vrai que la personne
forte continue a expérimenter le dégout de la souffrance et de la mort, mais ce
sentiment ne la paralyse pas ni ne 'empéche de se placer au service du bien. Elle
préfere la douleur et la mort au péché. L'expression supréme de la force est le
martyre ou la mort par le Christ et par la foi.

Souvent, la force du chrétien doit renoncer a des actions agressives pour
assumer l'attitude de patience courageuse. Cela peut étre plus difficile et pénible
que la lutte et la polémique. Il est fréequemment plus facile d’exploser avec violence
que d’avoir la patience courageuse pour attendre le moment opportun pour
intervenir. La force prend aussi I'aspect de la persévérance ou de la capacité a
aller au bout des bons objectifs. Cela suppose un degré élevé de maitrise

personnelle.

c) La force chrétienne et les autres vertus

La force chrétienne est intimement liée aux autres vertus :

» Elle doit étre inspirée par 'amour et par I'amour du bien => seul celui qui
aime la vérité est capable de tout sacrifier, jusqu’a sa propre vie ;

» Elle doit servir la justice => la force déconnectée de la justice est un pas
vers le mal ;

» Elle ne doit pas étre imprudente => il n'est normal pour personne de
mettre sa vie en danger s’il est possible de ne pas le faire ;

» La force doit étre humble, en, évitant la vantardise et 'orgueil => le
chrétien sait qu’il ne peut pratiquer que le bien, s’il est soutenu par la
grace de Dieu. C’est pourquoi il ne s’offre pas inconsidérément au
martyre, ni ne doit provoquer la colére de ses juges, mais bien attendre
'appel de Dieu pour s’en remettre a la mort.

La vertu de force est au premier plan de I'horizon chrétien, comme le

démontre la vie des saints, qui, dans le secret et le silence ont été les témoins du

courage élevé et de la ténacité.

6.1.4- La tempérance
La tempérance est la vertu qui modere et harmonise les désirs du plaisir
sensuel et, principalement, les instincts les plus forts et spontanés de la nature

humaine.

101



La vertu de tempérance lutte contre le désordre contenu en tout individu par
le péché originel. Ce péché pousse 'homme a s’aimer plus lui-méme que Dieu,
tombant dans I'égoisme et I'égocentrisme.

L’'importance de la vertu de tempérance est énorme. En effet, la personne
intempérante se dégrade rapidement, tombant, ce n’est pas rare, au niveau de la
bestialité sexuelle ou de la gloutonnerie ou de l'ivresse. Elle devient esclave de ses
passions. Par conséquent, elle ne réussit pas a juger avec objectivité, et se laisse
obséder par ses instincts.

Selon le Catéchisme de I'Eglise Catholique :

La tempérance est la vertu morale qui modére l'attraction pour les plaisirs et
cherche I'équilibre dans l'usage des biens créés. Elle assure la domination de la
volonté sur les instincts et maintient les désirs dans les limites de I'’honnéteté. La
personne tempérante oriente vers le bien ses appétits sensibles, conserve une
sainte discrétion et “ne se laisse par emporter par les passions du coeur”.

La tempérance est souvent louée dans I'Ancien Testament : “Ne te laisse pas
emporter par tes passions et réfréne tes désirs” (Eclo 18,30). Dans le Nouveau
Testament, elle est appelée modération et sobriété. Nous devons “vivre avec
modeération, justice et piété dans ce monde (Tt 2,12)” (CIC, 1809).

La tempérance occupe la derniére place dans le cortége des quatre vertus
cardinales. Elle est inférieure a la prudence, qui adapte en proportion les moyens
au but poursuivi, que ce soit le bien temporel ou le bien surnaturel, et qui est la
recta ratio agibilium, la régle objective du bien qui doit se faire, et qui, pour étre
atteint, doit étre le juste équilibre entre I'excés et le manque.

Elle est inférieure a la justice, qui régule nos relations avec les autres
hommes et qui vise le bien commun, particulierement celui de I'union. Elle est

inférieure a la force, qui affronte la mort pour le salut du peuple.

a) Etymologie

Le mot tempérance vient du latin : Temperantia. Le mot
grec sophrosuné, qui traduit temperantia, est composé d'un adjectif (s6s), qui
signifie sain, robuste, et d’'un substantif (phrén) qui désigne I'enveloppe, la
membrane d’un membre qui le maintient uni, particulierement, I'ame, le cceur, le
siege des sentiments et des passions.

L’homme tempérant est celui dont I'esprit sain équilibre — comme pour la
santé des organes de son corps — les passions du coeur et, plus spécifiquement,
les passions de concupiscence.*8

La tempérance est, alors, cette vertu par laquelle les personnes deviennent
plus saines (en bonne santé, équilibrées, sobres, prudentes), plus qu’avec les

autres vertus, et par laquelle sont vaincues les impulsions illicites.*®

48 La concupiscence est le terme utilisé pour désigner I'avidité et la reconnaissance des biens matériels,
comme les plaisirs sexuels.

4 Avoir de la tempérance est avoir le contrdle sur les passions ; c’est avoir de la sobriété dans ses attitudes
et décisions ; c’est éviter les exces dans ses appétits, ses désirs et ses volontés.

102



La tempérance est en correspondance avec la justice, en mesurant avec
elle les choses illicites, se prévenant et se défendant de tout ce qui est illicite. La
tempérance est en correspondance avec la force contre les grands appétits de la
gloutonnerie, dans le manger et le boire. La tempérance est en correspondance
avec la prudence, qui enseigne les précautions et les moyens par lesquels nous

pouvons avoir de la tempérance face a I'avidité et a ses circonstances.

b) Aspect théologico-ascetique de la tempérance
La vertu de tempérance occupe une place spéciale pour la pratique de
'ascése, puisque l'abstinence, le jelne et d’autres vertus sont justement des

vertus annexes de la tempérance.

c) Aspect mystique de la tempérance

La pureté du cceur, par laquelle le Seigneur nous a promis la vision de Dieu,
requiert, avant tout, de vivre la vertu de tempérance : “Bienheureux les coceurs
purs, parce qu’ils verront Dieu” (Mt, 5,8).

L’expression “purs de cceur” désigne ceux qui remettent le coeur et
I'intelligence aux exigences de la sainteté de Dieu. Aux “purs de cceurs” est promis
de voir Dieu en face a face et d’étre semblables a Lui. La pureté du coeur est la
condition premiére de la vision. Elle nous permet déja de voir selon Dieu, accueillir
I'autre comme un “prochain” : elle nous permet de comprendre le corps humain, le
nétre et celui du prochain, comme un temple de I'Esprit Saint, une manifestation de
la beauté divine. (Cf. CIC, 2518-2519).

d) Aspect pratique de la tempérance

La tempérance a un sens et une fin qui est d’ordonner lintérieur de
'homme. De cet ordre, et seulement de lui, germera la tranquillité d’esprit.
Tempérance veut dire, par conséquent, réaliser I'ordre dans I'agir lui-méme. Agir
avec tempérance, c’est agir sur soi, sur son propre intérieur.

La vertu de tempérance garantit a chaqgue homme la domination de son
“moi supérieur” sur son “moi inférieur”. Cette vertu suppose-t-elle la honte de notre
corps ? Ou plutdt porte-t-elle au mépris de celui-ci ? Au contraire, cette domination
donne plus de valeur au corps. La vertu de tempérance fait que le corps et ses
sens occupent la place exacte qui leur est due dans I'état dhomme.

Est tempérant 'homme qui est maitre de lui. Celui en qui les passions ne
dominent pas la raison, la volonté et méme le coeur. L’homme qui sait se maitriser
lui-méme !

Ainsi, nous comprenons facilement la valeur fondamentale et extréme de la
tempérance. Elle n'est rien de moins qu’indispensable pour que 'homme soit
pleinement homme. Il suffit de voir quelqu’un qui est devenu “victime” des passions
qui I'entrainent, qui a renoncé a l'usage de la raison (comme, par exemple, un

M A

drogué ou un alcoolique), pour prouver clairement qu’”étre homme” veut dire

103



respecter sa propre dignité et, pour ce motif et d’autres, se laisse guider par la
vertu de tempérance.

Cette vertu est aussi appelée sobriété. Et, en réalité, il convient bien qu’elle
le soit ! En effet, pour pouvoir dominer ses propres passions — la concupiscence de
la chair, les explosions de sensualité (par exemple, dans les relations avec 'autre
sexe), etc. — nous ne devons pas dépasser la juste limite entre nous-méme et
notre “moi inférieur”.

La vertu de tempérance fait éviter toute sorte d’exces, I'abus de nourriture,
d’alcool, de cigarette et de médicaments. Ceux qui, en état d’ébriété, ou par leur
golt immodéré pour la vitesse, mettent en danger la sécurité d’autrui, sur les
routes, sur la mer et dans les airs, se rendent gravement coupables. L'usage de la
drogue cause des dommages gravissimes a la santé et a la vie humaine. Sauf
indications strictement thérapeutiques, cela constitue une faute grave. La
production clandestine et le trafic de drogue sont des pratiques scandaleuses ;
elles constituent une coopération directe avec le mal, et incitent a des pratiques

gravement contraires a la loi morale.

e) Les diverses formes que prend la tempérance

> Le jelne => provoque l'exercice de la volonté sur les pulsions
naturelles pour acquérir 'autocontrdle ;

» L’abstinence de viande => se priver de viande signifie tendre a
I’lharmonie des pulsions naturelles ;

> La sobriété => la modération du manger et boire protége la vivacité
de l'intelligence et la liberté intérieure de la personne;

» La chasteté => c’est le juste usage de la sexualité ;

» La pudeur => attitude de respect ou de réserve (pudeur des regards,
de la curiosité...);

» La virginité => concentration de toutes les énergies de la personne au
service de Dieu ;

» La mansuétude => qui s’oppose a la colere excessive et a
l'indifférence impassible (insensible) ;

> Les bonnes moeurs ;

» La clémence => qui reste équidistante de la dureté de jugement et de

la fausse compassion.

6.1.5- Les péchés contre les vertus cardinales
a) Les péchés contre la prudence
» La précipitation ; c’est le péché contraire au bon conseil. Elle consiste
en un manque de discernement nécessaire ;
» La bétise : c’est le contraire du jugement pratique et droit ;
» L'inconstance : c’est le contraire de la maitrise. Elle consiste en ne

pas se préoccuper de porter au but I'objectif ou la décision.

104



b) Les péches contre la justice
» Un acte a I'encontre du droit d’autrui, ou la blessure de son propre
droit ;
> Llinjustice peut étre matérielle : quand est attaqué le droit d’autrui
sans volonté de le faire ; et formelle : quand existe I'intention de faire
un dommage. Celle-ci, a son tour, peut étre directe ou indirecte ;
» Pour gqu’elle ait lieu, l'injustice formelle exige, au-dela du lien causal

objectif entre action et dommage, la connaissance et la volonté.

c) Les péchés contre la force

> La timidité ou la lacheté ; quand la personne fuit, selon la raison, ce
qu'il doit fuir, il agit bien. Par exemple quand il fuit une occasion de
péché, ou un mal auquel il ne peut résister et dont la résistance a
celui-ci n'apporte aucune utilité. Sa crainte, dans ce cas, est ordonné
et droit. Par ailleurs, il agit mal quand il fuit ce que la raison lui
ordonne de supporter pour ne pas renoncer a d’autres biens qu’il doit
atteindre : en cela consiste la crainte désordonnée ou lacheté.

» Le courage ou la bravoure : n’est pas valeureux ou fort celui qui, en
méconnaissant ou en faussant la réalité, c’est a dire, par stupidité,
n'a aucune peur. On ne doit pas craindre la mort, de sorte que, en la
craignant, nous offensons Dieu ; mais, la mort doit étre crainte quand
elle constitue un obstacle qui empéche 'homme de réaliser I'ceuvre
des vertus, que ce soit pour lui ou pour l'utilité d’autrui. De méme,
nous ne devons pas céder a la peur de perdre les biens temporels
quand ils nous empéchent d’aimer Dieu. Mais, ils ne doivent pas étre
délaissés quand ils nous servent a aimer Dieu. La valeureux résiste,
mais pas d’une quelconque fagon, mais bien en conformité avec la
raison et la foi.

» La témérité : le manque de peur rationnelle porte a la témérité.
Témérité est le nom d’'une passion de 'appétit irascible. La témérité
comme péché consiste en ne pas vouloir modérer cette passion

selon la raison et la foi.

d) Les péchés contre la tempérance

Face a la tempérance, qui met de la modération dans la volonté face a
I'avidité concupiscente, s’opposent les vices : la gloutonnerie, I'appétit désordonné
du désir et des délices des aliments ; et la luxure, appétit désordonné du désir et

des plaisirs sexuels.

105



6.2- Les vertus théologales

Les vertus théologales sont en référence directe a Dieu : d’ou leur nom. Les
vertus théologales sont spécifiques a la morale chrétienne. Leur place dans la
vie morale chrétienne est d’'une importance exceptionnelle, étant donné que la vie
nouvelle requiert, a son tour, une expression nouvelle.

De fait, les vertus théologales au-dela de modeler et élever les quatre vertus
morales, sont une nouveauté radicale dans la vie du baptisé. Ce ne sont pas les
fruits de I'ceuvre humaine, mais ce sont des vertus infuses, c’est a dire que c'est

Dieu lui-méme qui les infuse dans les baptisés.

Les vertus théologales fondent, animent et caractérisent I'agir moral du chrétien.
Elles forment et vivifient toutes les vertus morales. Elles sont infusées par Dieu
dans I'dme des fidéles pour les rendre capables de procéder comme ses enfants et
ainsi mériter la vie éternelle. Elles sont le gage de la présence et de I'action de

I'Esprit Saint dans les facultés de I'étre humain (CIC, 1813).
A partir de I'enseignement de Saint Paul, lequel énumeére “la foi, 'espérance

et la charité” (1Cor 13,13) comme dispositions fondamentales du chrétien, la
tradition a conservé cette triple répartition.

Le fondement des vertus théologales est que nous devenons “participants
de la nature divine” (2Pd 1,4), ce qui nous oblige a la perfection. Cette nature est
I'étre, la vie méme de Dieu. La participation de 'homme dans la nature divine est
'événement historico-salvifique déterminant et décisif : révélateur de la volonté
créatrice et rédemptrice de Dieu, et de la dignité vocationnelle de 'homme.

Dans cette participation a la vie de Dieu, par laquelle Dieu partage avec
'homme sa nature, I'étre humain fait 'expérience révélatrice du surnaturel, dont la
dimension-événement réellement a la mesure de 'lhomme ; pour que 'humain soit
vrai dans lintégralit¢ de son étre personnel, social, cosmique, historique,
transcendent.

Cette participation a la nature divine, a son tour, est une manifestation
dialogique®® et hautement personnalisante. L’homme ne reste pas passivement
réceptif. De maniére certaine, il en bénéficie gratuitement : cela constitue une
manifestation de la grace. Mais c’est une manifestation qui, comme elle constitue
I’'homme ontologiquement, 'appelle éthiquement.

Pour la théologie, la participation dans la nature divine est “le lieu”
herméneutique nodal et décisif pour récolter et non perdre l'essentiel : “lieu”,
toutefois, de I'expérience participative personnelle-ecclésiale et de lintelligence
reflétée dans la foi.

La théologie morale, en particulier, récolte les fruits de I'éthique chrétienne
spécifique et rencontre sa nature théologale et personnaliste, obscurcie et perdue
par I'essentialisme rationaliste et par le rationalisme casuistique qui les ont

dominés et conditionnés pendant longtemps.

50 Dans laquelle il y a une forme de dialogue.

106



La foi parle d’'une nouvelle fagon de “connaitre” : I'espérance évoque un
fondement nouveau d’attente confiante ; et la charité présuppose une maniére

radicalement nouvelle d’aimer.

6.2.1- La foi

La libre réponse de 'homme a Dieu, qui lui parle sur le plan naturel, est la
foi théologale. Au centre de ce dialogue entre Dieu et 'humanité se trouve Jésus
Christ. La foi est chrétienne dans le témoignage recu et professé de Jésus le
Seigneur ; “la foi en Jésus Christ” (Ef 1,15).

Le chrétien professe la foi en Dieu dans la foi en Jésus Christ : de maniéere
unitaire et indivisible (cf. Jo 12,44-45). C’est en Jésus Christ que la vérité de la foi,
vérité de Dieu, s’offre a 'homme. Il est le visage visible de Dieu invisible (cf. Jo
1,18) : en lui le Dieu absconditus devient le Dieu revelatus.

L’Eglise est le corps du Christ prolongé. La foi, au sens plein du mot,
implique I'adhésion a Dieu Pére par le Christ dans I'Eglise. La foi inaugure en
chaque chrétien une vie ecclésiale.

L’objet de la foi n’est pas évident en soi. C’est toujours un clair-obscur (Dieu
Un et Trinitaire ; Jésus Dieu et homme). L’acte de foi est acte de I'intelligence mue
par la volonté. Celle-ci, a son tour, n’accepte de croire que si elle est libérée des
passions impétueuses ou si la vie affective du sujet n'est pas obsédée par des
concepts qui s’opposent aux vérités de la foi.

Embrasser la foi est lié a la vie morale de la personne. Celui qui ne vit
pas comme il pense, finit en pensant comme il vit.

Si la foi est un acte de volonté mue par l'intelligence, on comprend que, qui
veut croire sincerement, croit déja. La foi est un don de Dieu offert a tous les
hommes, mais tous n'ont pas I’humeur ou la liberté intérieure pour I'accepter. Ce
sont des vérités évidentes pour Dieu, mais mitigées pour nous, qui avons une
intelligence limitée. C’est pourquoi, il faut que I'individu veuille croire. C’est don de
Dieu, mais aussi acte de volonté de 'homme.

La vérité est que nous ne voyons pas ce que nous Croyons, mais nous
voyons qu'’il faut croire dans ce que nous ne voyons pas. De 13, la foi n’est pas un

acte aveugle, sentimental, émotif, mais bien a la hauteur de I'intelligence humaine.

a) Les devoirs liés a la foi

> Tout étre humain a 'obligation d’étudier le sujet de Dieu => personne ne
doit vivre sans une opinion formée, avec sincérité et lucidité, au sujet de
Dieu. Qui, sans préjugé, cherche Dieu, le trouve.

» Chercher a mieux connaitre les vérités de sa foi => la bonne formation
doctrinaire est, pour tous, un élément de grande importance, car elle
favorise la vie de priére et I'union avec Dieu. L'Eglise introduit les fidéles
dans la vérité de la foi. Il incombe donc aux parents d’éduquer les

enfants dans la foi dés les premiéres années.

107



» Faire acte — implicite ou explicite — de foi => il faut exercer la foi pour
gu’elle ne s’atrophie et ne dépérisse pas. La priere est le meilleur et le
plus riche exercice de foi.

» Transmettre les vérités de la foi => tout chrétien a vocation a I'apostolat.
Il faut exercer un travail évangélisateur et catéchétique, sans confondre,
pour autant, catéchése et prosélytisme. |l faut aussi la propager a ceux
qui n'ont jamais entendu parler du message chrétien ou ignorent certains
de ses contenus.

» Confesser la foi => il ne sera jamais normal de renier sa foi ou d’avoir
honte de sa foi. Péche aussi celui qui se met en danger de perdre la foi.
Il doit plutoét grandir dans la foi, en se laissant alimenter par la priére et
par les sacrements.

> Protéger la foi => la foi de nos jours souffre de multiples agressions, par
exemple, de la part des moyens de communication sociaux (films,
journaux, revues). Le chrétien a l'obligation de combattre les erreurs qui
peuvent étre divulguées contre la foi.

> La fidélité au Magistére de I'Eglise => Dieu ne nous parle pas par des
canaux particuliers ou secrets, mais par I'Eglise qu’il a fondée et qu’l

assiste pour qu’elle transmette intégralement les vérités de la foi.

b) Quelques péchés contre la foi

» L’incrédulité => il existe l'incrédulit¢ non coupable (absence de foi
explicite), incrédulité par négligence (absence de foi chez quelqu’un qui
a volontairement négligé de s’informer au sujet de la religion, ou s'il a
cherché, n’a pas cherché autant qu’il aurait da), et lincrédulité
proprement dite (refus formel de croire ; opposition consciente a la foi).

» Hérésie et apostasie => I'hérésie proprement dite concerne le chrétien
qui nie une ou plusieurs vérités de la foi proposées par I'Eglise comme
articles de la foi catholique. Quand le chrétien refuse toutes les vérités
de la foi, il encoure I'apostasie.

» L’indifférence religieuse => elle peut étre pratique ou théorique. La
premiére est le désintérét pour les vérités de la foi, pour le salut des
hommes, etc. La seconde consiste en [laffirmation que toutes les
religions sont également véridiques et salvatrices.

> Le doute => le doute a I'encontre de la foi est péché quand il est inspiré
par le mépris ou la mauvaise volonté. |l équivaut en pratique a

I'incrédulité ou a I'hérésie.
6.2.2- L’espérance

La foi est intimement liée a I'espérance. Si un chrétien vit de foi, c’est elle

qui garantit son espérance et sa confiance illimitée en Dieu. C’est le sens de la

108



phrase de Saint Paul pour qui une foi est une espérance : “Je sais en qui jai
déposé ma foi” (2Tm 1,12).

L’espérance théologale est, ainsi, la vertu selon laquelle nous avons la
confiance pour atteindre la vision de Dieu en face-a-face, appuyés par la bonté et
la fidélité au milieu des difficultés. C’est la vertu qui garantit ’assurance du
salut éternel et lui confére la force de continuer a étre sir de I'atteindre méme au
milieu des difficultés.

La vertu de I'espérance concerne deux vastes champs : I'aspiration au salut
éternel et la confiance tout au long du parcours qui y conduit. L’espérance répond
a l'aspiration innée que Dieu dépose dans le coceur de chaque homme a aspirer a
une authentique félicité éternelle.

Le chrétien aspire au salut du ciel et a confiance pour y accéder, en ne
s’appuyant pas sur ses propres forces, mais en ayant confiance dans l'aide de
Dieu, qui avec certitude ne lui manquera pas. La Lettre aux Hébreux renforce cette
conviction : “sans vaciller, maintenons la profession de notre espérance, car celui
qui a fait la promesse est fidéle” (Hb 10,23).

Et, au-dela de la promesse divine, la raison de la confiance est 'immense
pouvoir de Dieu et son amour illimité pour 'homme. Cette double réalité lui
provient de la Révélation, parce que tant de témoignages des Ecritures lui
garantissent que Dieu est toujours disposé a l'aider.

Dans la Lettre a Titus, Saint Paul déclare cette profonde certitude :

Ce n’est pas a cause des actes justes que nous avons pratiqués, mais parce que
nous avons été lavés par sa miséricorde a travers le pouvoir régénérateur et
rénovateur de I'Esprit Saint sur nous, par Jésus Christ notre sauveur, pour que,

justifiés par sa grace, nous devenions héritiers de la vie éternelle (Tt 3, 5-7).

Dieu est I'objet de I'espérance, car il est le Bien Supréme, et offre a 'lhomme
le plus grand bonheur. Le serviteur fidéle, dans la parabole, entend I'héte : “Entre
dans la joie de ton Seigneur” (Mt 25,23).

L’espérance est le moteur fondamental non seulement de la vie chrétienne,
mais de la vie de tout homme, de maniere générale. Personne, méme le non
chrétien, ne peut mener une existence authentiquement humaine sans alimenter
une certaine espérance.

L’espérance chrétienne est liée, d’'un cété, a la crainte et, de l'autre, a
'amour. Comme nous sommes des pélerins, nous pouvons avoir la crainte de ne
pas arriver a notre but définitif. Malgré cela, I'espérance ne perd pas sa fermeté,
parce gqu’elle est ancrée en Dieu. De Dieu nous attendons tout ; de nous-méme
nous pouvons craindre.

Dans les vertus théologales, la plus grande est la charité, comme l'affirme
Saint Paul dans 1Cor 13,13. Cependant, le plus grand mal que quelqu’un puisse
souffrir, n'est pas celui de perdre la charité, mais celui de la perte de I'espérance.

Qui a perdu I'espérance ne prie pas et, s’il ne prie pas, ferme toutes les issues a

109



son probleme. S’il manque I'espérance, il manque le moteur fondamental pour

issue.

a) Les péchés contre I'’espérance

Les péchés qui peuvent étre commis contre I'espérance sont au nombre de
deux : le désespoir (qui doute des promesses divines) et la présomption (qui abuse
d’elles).

> Le désespoir => le golt des biens éternels manque a beaucoup.
L’individu se laisse abattre par le découragement et n’a ni le courage de
poursuivre le chemin vers la plénitude de la vie, ni le courage de reculer.
Parfois, I'abattement spirituel est lié a des infirmités psychiques ou
physiques, qui méritent un traitement approprié. Le suicide, ou I'atteinte
directe contre sa propre vie est, objectivement, I'expression supréme du
désespoir. Il est bon de ne pas perdre de vue, cependant, que seul Dieu
voit ce qui se produit dans lintimité d’une personne qui commet le
suicide. De plus, le désespoir, est identifi€ comme manque de confiance
dans linfinie bonté de Dieu. C’est grave et dangereux, car le chrétien
ferme son cceur a l'action de I'Esprit Saint, inspirateur de la conversion
des hommes pour Dieu.

» La présomption => c’est l'attitude de celui qui attend de posséder la
béatitude définitive et les aides de Dieu nécessaires a cette vie, sans
prendre en compte la fragilité humaine et la gratuité totale du don de
Dieu. C’est le péché de qui a trop confiance en ses forces naturelles, de
qui pense qu’il mérite déja la vie éternelle moyennant de bonnes
ceuvres. Péche aussi par présomption la personne qui repousse sa
conversion et pense que Dieu ne permettra pas qu’il meure sans les
sacrements. Face a cela, le chrétien doit porter en lui une sainte crainte
de Dieu, crainte filiale, qui ne redoute pas d’étre puni par Dieu, mais qui

a peur d’offenser Dieu, qui est ’Amour Premier et le Bien Supréme.

b) L’espérance comme engagement moral

L’espérance qui habite le chrétien est un potentiel d’action : “Fortifiés par
une telle espérance, nous sommes pleinement confiants”, nous enseigne Saint
Paul (2Cor 3,12).

L’espérance ne nous projette pas au ciel, mais nous met en action sur terre:
I'espérance est une source inexorable d’action. La morale chrétienne, de fait, est
une morale d’espérance qui stimule la confiance (parousie).

L’espérance stimule la faiblesse courageuse d’oser, jusqu’aux confins de la
vérité, de la fidélité, de la gratuité, dans ce qu’elles ont d’ardu, d’oblatif, subi. Ainsi,
“donner raison a I'espérance qu’il y a nous” (1Pd 3,15) signifie démentir les doutes
et accusations d’'une espérance consolatrice, fuite du monde, projection du ciel,

trahison vers le haut, cession des responsabilités dans le monde.

110



Cela parce que non seulement I'espérance théologale n’écarte d’aucun
engagement temporel et terrestre, mais elle-méme est le principe et la source de la
responsabilité et de la fidélité morale et ministérielle, sociale et ecclésiale,
personnelle et solidaire.

L’espérance se professe et s’annonce avec lagir qu’elle suscite.
L’espérance n’est pas une attente passive, mais missionnaire. A commencer par la
vie personnelle, a partir de I'intériorité de la personne, profondément stimulée par
le devoir salvifique de la grace. Cela appelle la conformité de soi avec la
nouveauté de la vie anticipée dans 'espérance.

L’espérance n’est pas hors du temps, mais embrasse et concerne le temps :
“la promesse le futur promis est préfiguré dans le présent”. Et cette préfiguration
est, de méme, une donnée et une mission :

> Une donnée, liée a la venue de Dieu dans I'histoire, qui a son apogée
dans la Paques du Christ et dans la Pentecétte, le centre de son
rayonnement dans I'Eglise, par le baptéme, dans la vie chrétienne.

» Une mission liée a la liberté du chrétien, appelé a assumer la donnée
dans l'aujourd’hui de son étre dans le monde, pour que son aujourd’hui
prenne forme dans le futur de Dieu et devienne moment anticipé et pré
figuratif.

L’espérance chrétienne se distingue de l'optimisme. Bien gu’elle vise aux
biens définitifs, elle n’ignore pas les valeurs temporelles. Pour qui a I'espérance, la
croix n’est pas déception. L’espérance chrétienne est inséparable de la priére, qui
est 'expression de I'espérance et sa garantie. L’espérance stimule aussi la joie du

chrétien.

6.2.3- La charité

Par charité nous entendons I'amour, ou plutdt, 'amour chrétien. La charité
est la vertu théologale par laquelle nous aimons Dieu a travers toutes choses et le
prochain par amour de Dieu.

La charité transforme I'amour chrétien en un amour nouveau et unique.
Dieu, qui se manifeste comme amour — ou mieux, qui se définit amour (1Jo 4, 8-
16) —, infuse dans le baptéme ce méme amour, qui le place au-dessus de
n'importe quel amour humain. La charité est un amour nouveau, exprimé comme
“agape”.

Le cceur humain n’est pas capable de produire cet amour, qui est un don
pur et gratuit de Dieu. Voila pourquoi 'lhomme ne peut aimer Dieu a travers toutes
choses et son prochain par amour de Dieu si ce n'est en vertu de cet amour
nouveau que Dieu lui infuse en tant que vertu théologale.

L’amour pour Dieu et 'amour pour le prochain ont la méme source, mais il y
a une hiérarchie entre elles. Le premier est I'amour pour Dieu, lequel est, de

méme, source et racine de 'amour pour le prochain. L’amour pour le prochain est,

111



par ailleurs, le signe de ce que I'amour pour Dieu est authentique et non faux.

C’est ce que nous dit clairement Saint Jean :

Mes trés chers, aimons nous les uns les autres, parce que I'amour vient de Dieu :
celui qui aime est engendré par Dieu et connait Dieu. Qui n’aime pas n’a pas connu
Dieu, parce que Dieu est amour. En cela fut manifesté 'amour de Dieu pour nous :
Dieu a envoyé son fils unique au monde, pour que nous ayons la vie par lui. En
cela est 'amour : ce n’est pas nous qui avons aimé Dieu, mais lui qui nous a aimé
(1Jo 4, 7-10).

a) Les niveaux de I'amour

Les grecs avaient trois vocables pour désigner 'amour : Eros (I'amour
jaloux, intéressé et égocentrique) ; Philia (elle désignait 'amitié) ; et Agape (amour
de bienveillance, qui est don de soi gratuit).

Le chrétien, dans le baptéme, recoit la capacité d’aimer en amour agape,
qui est la participation de 'amour de Dieu répandu dans le cceur de 'homme.
Ainsi, les criteres de sympathie et d’affinité ne sont pas décisifs pour le chrétien,
etant donné qu’il doit aimer des amis et des ennemis.

A ce propos, il convient de distinguer amour affectif et amour effectif. Le
premier motive les sentiments naturels et se dirige, généralement, vers des
créatures visibles et attrayantes. L’amour effectif, quant a lui, peut laisser froids les
sentiments de la personne, mais, nonobstant, fait le bien a I'endroit du prochain.
Ce dernier a son siége dans la volonté, et non dans les sentiments de 'homme.

La pratique intensive du bien fait que 'amour se renforce et se consolide de
plus en plus dans I'intimité de chaque chrétien. Cela se comprend bien : c’est par

I'exercice que nos facultés se développent.

b) Les péchés contre 'amour

Il existe certains péchés contre 'amour de Dieu. Cependant, Il faut d’abord
affirmer que I'on ne peut jamais pécher par amour de Dieu, car Dieu, étant la bonté
infinie, est infiniment digne d’étre aimé. Pour autant, il est possible de pécher par
amour de Dieu de maniére erronée :

» Sentiment religieux => chercher Dieu pour satisfaire ses propres
sentiments religieux ;

» Fanatisme religieux => c’est I'adhésion obsessionnelle a de fausses
croyances ou le zéle irréfléchi pour la défense ou la propagation de la foi
contraire a la volonté de Dieu.

Il existe aussi des péchés de manque d’amour de Dieu :

» Indifférence volontaire => créé un attachement excessif aux biens créeés;

> Haine de Dieu => altération totale de I'ordre moral.

c) Les devoirs de charité fraternelle
Depuis I'Ancien Testament (Lv 19,18.33s), les Saintes Ecritures nous

alertent sur la nécessité d’aimer le prochain. L'amour du prochain est tres lié a la

112



justice ; elle incite a 'observance de la justice. La justice doit étre illuminée par la
compréhension des nécessités intimes du prochain, que seul I'amour sincére
comprend.

Nous allons maintenant examiner quelques devoirs de charité fraternelle :

» Aumone et ceuvre de miséricorde => bien que n’étant pas bien vue de
nos jours, 'auméne continue a étre indispensable dans de nombreux
cas, spécialement dans les cas de nécessité extréme. La Sainte Ecriture
la recommande avec insistance (cf. Pr 19,17; Lc 6,38; 12,33). L'aumbne
authentique doit étre : réellement charitable, préte, discréte et animée
par le bien et la générosité. L’aumbne bénéficie non seulement a celui
qui la regoit, mais aussi a celui qui donne. Elle favorise le détachement
et la liberté intérieure.

La miséricorde est une forme spéciale d’amour du prochain. Elle
consiste en compatir des miséeres d’autrui.

Les ceuvres de miséricordes spirituelles sont au nombre de sept :
enseigner a celui qui ne sait pas ; donner de bons conseils a qui en a besoin ;
corriger celui qui se trompe ; pardonner les injures ; consoler les tristes ; tolérer
avec patience les défauts du prochain ; prier Dieu pour les vivants et les morts.

Les ceuvres de miséricorde corporelles sont également sept : visiter les
infirmes ; donner a manger a ceux qui ont faim ; donner a boire a ceux qui ont soif ;
donner le logis au voyageur ; vétir les nus ; racheter les captifs ; enterrer les morts.

» Correction fraternelle => elle implique toute intervention directe auprés
du prochain dans l'intention de I'écarter du mal et de le mener sur le
chemin du bien. L'objet de la correction fraternelle sont les péchés
graves du prochain ou le danger de l'incidence de ceux-ci. Pour qu’il y ait
occasion de correction fraternelle il faut : avoir péché ou étre en danger
de pécher ; il doit y avoir, aussi, espérance de succes ; le prochain doit
avoir, réellement, besoin de correction.

Il'y a une chose qui est extrémement nocive et qui blesse I'amour de Dieu et
du prochain : la haine. La haine est I'acte de la volonté qui non seulement refuse
au prochain I'amour qui lui est d(, mais rejette le frere comme mauvais. Elle porte
fréquemment a désirer la ruine du prochain, dont la mort, et a pratiquer des actes
hostiles a son encontre. A ce propos, il est important de noter :

» Une chose est de sentir la haine ; une autre est d’y consentir.

> |l est nécessaire de porter de la haine oui, au péché. Pour autant, il faut
aimer le pécheur.

> Estjustifiée la juste colére (indignation face au péché).

» L’envie est, souvent, la racine ou la cause de la haine.

d) Relation entre justice et charité
Ces deux vertus s’imbriquent mutuellement 'une dans l'autre. Elles sont

intimement connectées ; tout en demeurant spécifiquement distinctes. De cette

113



facon, l'intégration compléte de la justice et de la charité ou de I'amour est un
élément distinctif essentiel de la morale chrétienne individuelle et sociale.

Cela nous porte a la réalité suivante : il n’existe pas de vraie charité sans
justice ; mais aussi il n'existe pas de vraie justice sans charité ; de telle maniére
que l'amour est le moteur de toute justice, c’est a dire, 'dme des structures
existantes et de toutes les expressions juridiques qui régulent les relations
humaines. Ainsi, nous pouvons dire que la véritable charité veut avant tout la
justice, base nécessaire de la vie sociale.

La charité est véritablement un bien quand elle est le témoignage de
I'amour, mail un mal quand elle veut nous dispenser de la justice. La vraie charité
ne doit pas est uniquement affective (d’affection, de sentiment), mais elle doit aussi
étre effective et efficace (d’effets, d’ceuvres).

A la différence de la conception que beaucoup ont de la charité, a savoir le
concept limité a celui a qui donner 'aumone, ou donner ce qui est superflu, ou bien
de faire quelque type d’assistance sociale, nous devons apprendre que la charité
ne doit pas étre faite en regardant le pauvre de haut, ni étre considérée une
occasion d’augmenter nos propres meérites devant Dieu et, encore, devant les
hommes.

Il n’y a aucun doute que la “charité palliative” a une fonction provisoire dans
I'attente d’'une meilleure action de la justice sociale. La vraie charité chrétienne
n’est pas seulement une simple auméne, mais, surtout, signifie aider les autres a
s’aider eux-mémes, en développant leur personnalité et en utilisant les ressources
infinies de la terre. C’est pourquoi la charité “est le meilleur commandement
social”.

La charité se référe aux autres et a leurs droits. Elle exige la pratique de la
justice et seule la justice rend capables les personnes de pratiquer la charité. La
charité inspire une vie qui est don de soi.%’

La justice, parfois, est subordonnée a la charité, mais n’est pas diluée en
elle, et il ne peut exister de véritable charité la ou la justice est foulée au pied. Le
droit, alors, a besoin de la charité, qui facilite la réalisation des finalités juridiques
elles-mémes, en favorisant la rédemption avec la confiance en I'amour. Alors que
la justice garantit un ordre donné (elle donne a chacun ce qui est a lui), la charité la
dépasse, pour susciter quelque chose de meilleur (elle ajoute le sien propre).

L’amour fait plus : qui aime donne ce qu’il a, ce qu’il est, se donne lui-méme.
La charité, de fait, vient derriére la justice, mais elle n’est pas sous elle ; la charité
commence ou finit la justice.

Devant un pauvre, nous ne pouvons-nous contenter de lui donner a manger,
mais nous devons chercher les causes de sa pauvreté et, une fois trouvées avec
lui, la vaincre pour le faire devenir une véritable personne. Sans la justice, la

charité perd le substrat humain et devient juste une apparence de vertu, de sorte

51 Catéchisme de I’Eglise Catholique, n2 1889.

114



que I'on ne peut pas oublier que l'unique charité authentique est celle qui est
fondée sur la justice.

Cela nous rappelle I'évéque brésilien Dom Helder Camara, qui, méme mort,
continue a étre tres aimé. Il dit une fois : “Quand je donne a manger aux pauvres
ils m’appellent saint. Cependant, quand je demande pourquoi les pauvres n’ont
pas de nourriture, ils m’appellent communiste”.5?

Le pape Francois rappelle que 'option préférentielle en faveur des pauvres
vient de la parole de Jésus : “L’attention aux pauvres est dans I'Evangile et dans la
tradition de I'Eglise ; ce n’est pas une invention du communisme et nous ne
devons pas en faire une idéologie " ; elle est déja documentée dans les premiers
siécles du christianisme : il suffit de citer les premiers Péres de I'Eglise, du
deuxiéme ou troisieme siecle. Leurs homélies ne peuvent pas étre considérées
“‘marxistes”, explique le pape Frangois, parce que quand “I'Eglise invite a vaincre la
‘globalisation de l'indifférence’ elle est loin d’'un quelconque intérét politique ou de
quelque idéologie”. Elle est “juste motivée par les paroles de Jésus” et “veut
contribuer a la construction d’'un monde ou I'on prend soin les uns des autres”.®?

De fait, une charité a peine apparente, qui cache les violations les plus
graves de la justice la plus élémentaire, laquelle doit étre réalisée en premier, fait
qui se présente une caricature, la pire des mystifications pour camoufler I'injustice,
dont les victimes dénoncent violemment I’hypocrisie. C’est a dire qu’il n'est pas
suffisant de traiter le prochain comme “objet” de notre amour, mail il faut le
considérer comme “sujet” de notre amour.

Donc, il ne faut pas perdre de vue que les concepts de charité et de justice
avancent la main dans la main et ne peuvent pas étre séparés de la dimension
politique. L'amour du prochain n’est pas efficace si 'on n’a pas l'intention de
modifier les causes des situations dans lesquelles il se trouve, que ce soit des
situations de vie sociale, culturelle, économique ou politique.

Pour avoir eu et cherché un Dieu sans justice, nous avons aujourd’hui une
justice sans Dieu. Cela nous pousse a changer cette situation et a apprendre que
'aumbne elle-méme doit étre donnée avec un éprit surnaturel, comme acte d’'un
frere qui aide un autre frére.

La est mise en évidence la nécessité de toujours plus promouvoir une
culture de la charité. Nous trouvons dans le catéchisme de I'Eglise Catholique les

déclarations suivantes

Ce n’est qu’a travers I'amour que I'on peut reconnaitre chaque personne comme un

prochain, un frére.%

52 Dom Helder Camara fut un des fondateurs de la CNBB (Conférence Nationale des Evéques du Brasil) et un
grand défenseur des droits de I'homme durant le régime militaire brésilien. Il préchait la non-violence et une
Eglise simple avec une attention tournée vers les pauvres. Pour sa facon de penser et d’agir, il a recu de
nombreuses reconnaissances nationales et internationales. Il fut le seul brésilien candidat trois fois au Prix
Nobel de la Paix ; cependant, il fut accusé par ses adversaires de collusion avec le marxisme. Considéré le
“Dom de Paix”, en mai 2015 a été ouvert le proces pour sa béatification.

53 Voir Radio Vatican, 11/01/2015.

54 Catéchisme de I’Eglise Catholique, 1931.

115



La charité, donc, doit étre active et possible. La perfection de cette charité
consiste en donner la vie pour ses propres fréres ; tout d’'abord dans 'aumébne, en
aidant ainsi les nécessiteux. Si I'individu ne réussit pas a donner le superflu au
frére, comment réussira-t-il a lui donner sa vie ? La commence la charité.

Une autre chose trés importante est que la charité ne s’identifie pas a la
philanthropie. Ce sont deux choses différentes. La philanthropie instrumentalise la
charité, de telle sorte que, comme “amour de 'homme”, elle ne peut pas étre
synonyme de charité chrétienne. Il faut refuser une charité “intéressée’,
simplement diplomatique, qui se maquille faussement de I'amour pour se dégager
précisément des obligations de la justice.

La charité, comme la justice, doit é&tre humaine, c’est a dire doit seulement
avoir comme norme directive la générosité de qui doit donner. Parce que si la
justice doit étre charitable, la charité aussi doit étre juste.

Benoit XVI enseigne que la justice n’est pas une alternative ni un paralléle a
la charité ; elle est bien inséparable de la charité et intrinséque a elle. Ce qui veut
dire que la charité, comprise autrement exclusivement comme une aide et un
soutien a la personne nécessiteuse, a en réalité deux mains : d’'une main, elle
promeut la justice dans la structure de la société, et de 'autre aide les victimes de
l'injustice. La charité part de la justice et va au-dela. Cela affirme que charité et
justice sont inséparables, constituant les deux faces d’'une méme piéce : la charité
vivifie la justice et la justice oblige a surpasser une conception intimiste et
socialement sans importance de la charité.>®

Donc, justice et charité sont “les deux aspects inséparables de I'unique
ceuvre sociale du chrétien”.5¢ Ainsi, si la charité pouvait exister sans justice, elle

serait charité injuste ; et la charité injuste n’est pas la charité.

Pour réfléchir:

1) Expliquez cette affirmation : “la vie chrétienne est la suite et I'imitation de la
vie de Jésus Christ” ?

2) Pourquoi I'action de I'Esprit Saint est-elle nécessaire pour que le chrétien
puisse s’identifier a Jésus Christ ?

3) Que signifie dire que la vie morale des chrétiens est soutenue par les dons
de I'Esprit Saint ?

4) Etes-vous en condition pour affirmer comme Saint Paul : “Ce n’est plus moi
qui vis, mais c’est le Christ qui vit en moi” ? Que manque-t-il pour atteindre
cette identification avec Jésus Christ?

5) Que signifie le mot “vertu” ? Quelles sont les raisons qui justifient la pratique

des vertus chrétiennes ?

55 Cf. BENTO XVI, Caritas in veritate n2 6.
56 BENTO XVI. Il Cristiano, chiamato alla Giustizia e al’Amore. Discorso ai soci UCID - Unione Cristiana
Imprenditori Dirigenti (4 marzo 2006), in L’Osservatore Romano, 05 de margo de 2006.

116



6) Quelle est la définition des vertus cardinales ?

7) Que signifie la prudence ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale
du chrétien ?

8) Que signifie la justice ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du
chrétien ?

9) Que signifie la force ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du
chrétien ?

10) Que signifie la tempérance ? Pourquoi est-elle importante pour la vie
morale du chrétien ?

11) Quelle est la définition des vertus théologales ? Et quelles sont les vertus
théologales ?

12) Que signifie la foi ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du
chrétien ?

13) Que signifie 'espérance ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale
du chrétien ?

14) Que signifie la charité ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du
chrétien ?

15) Connaissez-vous les ceuvres de miséricorde spirituelles ? Voyez la
signification de chacune d’elles.

16) Connaissez-vous les ceuvres de miséricorde corporelles ? Voyez la
signification de chacune d’elles.

17) Etablissez quelques relations entre la justice et la charité.

18) Pourquoi la justice et la charité sont-elles des éléments distinctifs essentiels

de la morale chrétienne individuelle et sociale ? Qu’est-ce que cela signifie?

117



TABLE 7
BIOETHIQUE

Dans cette partie nous allons voir que la Bioéthique est une éthique
appliquée, aussi appelée “éthique pratique”, qui vise a “rendre compte” des conflits
et des controverses morales impliquées par les pratiques dans le cadre des
Sciences de la Vie et de la Santé du point de vue d’un certain systeme de valeurs
(aussi appelé I'"éthique”).

Dans ce contexte, la Bioéthique se base sur un ensemble de recherches,
discours et pratiques, pluridisciplinaire, dont la finalité est d’éclaircir et résoudre les
questions éthiques suscitées par les avancées et les applications de la médecine
et de la biologie.

La bioéthique donc, a un lien fort avec la Philosophie et la Morale (car elle
débat des questions éthiques) et considére la responsabilité morale des
scientifiques dans leurs recherches et leurs pratiques. Parmi les themes abordés,
ressortent 'avortement, I'euthanasie, les transgéniques, la fécondation in vitro, le
clonage et les tests sur les animaux.

Dans cette partie, nous allons voir la Bioéthique comme I'étude sur la valeur
de la vie dans toutes ses dimensions. Son étymologie (bios= vie et ethos= éthique)
nous ameéne a comprendre qu’il s’agit d’'une réflexion profonde et fondamentale,
visant des normes de base, essentielles et indispensables pour la valorisation et la
préservation de la vie, principalement en ce qui concerne la vie humaine.

Cette réflexion, nécessairement, prend en considération toutes les étapes
d’'une existence dans son aspect biologique, depuis son origine. Ainsi, ce n’est pas
une réflexion uniquement tournée sur I'aspect biologique, mais qui a aussi pour
objet d’examiner les relations existantes entre les étres vivants, les attentions
nécessaires pour leur bien-étre, ayant a I'esprit, toujours plus, la promotion de la
vie humaine, dans sa dignité et droit d’exister.

A cette fin, nous pouvons sans peur affirmer I'importance qu’a la réflexion
théologique en lien avec la réflexion bioéthique. Théologie et Bioéthique ne sont
pas deux réalités contradictoires, mais au contraire, ce sont des réflexions qui se
complétent, qui s’aident, qui ne s’annulent pas l'une l'autre.

L’objet de réflexion de ces deux “sciences” est le méme, a savoir : la vie. La
théologie — étant “I'étude de Dieu et des choses en relation avec Dieu” -, bien
gu’ayant une dimension surnaturelle, ne nie pas, voire méme affirme (et réfléchit

sur) la dimension naturelle des choses créées. Finalement, le Dieu de la réflexion

118



théologique, plus précisément de la théologie chrétienne, est le Dieu de la vie, qui
a une relation intime avec les étres humains et qui les créa pour qu’ils soient
harmonieusement en relation les uns avec les autres.

Il est clair que, si nous voulons résumer toute la réflexion bioéthique a son
caractére biologique, nous fermons (pour le moins explicitement) le chemin pour la
réflexion théologique, mais aussi politique, sociale, culturelle, etc.

En observant a partir de la Sainte Ecriture, nous voyons que la vie — dans
son entier — est composée par un ensemble de relations humaines, dans la lutte
pour la survie, pour le bien-étre, dans la recherche de dignité et de répression de
'oppression. Nous y trouvons une série de normes et d’'indications pour vivre bien
et pour bien s’occuper de tout ce qui favorise la vie.

La Bible a a nous offrir une infinité d’enseignements qui se proposent de
régir librement et spontanément notre action en vue de la promotion de la vie. Tout
'enseignement de Jésus de Nazareth a eu pour objet la promotion de la vie
humaine, et 'Eglise, comme fidéle disciple de son Maitre n’a pas arrété de réfléchir
sur les valeurs de la vie et sur les formes les plus adaptées pour sa préservation,
etant donné qu’elle est I'ceuvre de la création de Dieu et, ainsi, pour elle nous
devons étre attentionnés.

En somme, nous pouvons réaffirmer et souligner qu’il existe et qu’il doit
toujours exister un “partenariat” entre Théologie et Bioéthique, étant donné que les
deux réflexions ont comme point de fondement la vie, ses relations et sa
préservation. Dieu est l'auteur de la vie et, pour cela, le premier a vouloir sa
promotion ; ainsi il continue a inspirer les hommes et les femmes de tous les temps
pour qu’ils luttent pour sa défense. De cette maniére, la Théologie a, sans aucun

doute, une grande contribution a offrir a la réflexion Bioéthique.

7.1-Une premiére réflexion : les cas qui interpellent la Bioéthique
A suivre, nous allons montrer quatre cas particuliers qui représentent
certains des divers cas qui interpellent la Bioéthique. Les points qui suivent sont
extraits de “Initiation a la Bioéthique” de Valter Augusto Della-Rosa:®’
a) Une clinique d’'insémination a obtenu, pour un couple, cinq embryons.
Suite au diagnostic génétique, ont été identifiés deux embryons avec des
anomalies chromosomiques (syndrome de Down) et trois normaux. La
législation brésilienne ne permet pas I'élimination ; les embryons ne
pourront étre utilisés que pour implantation ou pour la recherche (Loi n°
11.105). Le couple ne souhaite pas implanter ces deux embryons portant
des anomalies.
b) Une femme, donneuse génétique, ne peut porter d’enfant, mais elle
produit des ovules et son mari produit normalement des spermatozoides.

Elle demande a sa belle-sceur de porter I'enfant, aprés avoir été

57V, A. DELLA-ROSA, “Initiation 3 la Bioéthique”, in FALCO, J.R.P. (Org.), Biologia dos Organismos. Eduem,
Maringa, 2011.

119



fécondée par la technique de reproduction assistée en laboratoire, avec
les cellules du couple lui-méme. La belle-sceur accepte l'implantation
dans son utérus. A la fin de la grossesse, la belle-sceur ne souhaite pas
remettre 'enfant au couple.

c) Imaginez que vous soyez jeune et brillant dans vos études, et en fin
d’études. Vous vivez dans un pays qui ne permet pas l'utilisation des
cellules souches embryonnaires, a finalité thérapeutique. Pour votre part,
vous pratiquez une religion qui interdit cette technique. Vous découvrez
que vous avez une dégénérescence musculaire qui vous portera
fatalement a la mort. Dans le pays voisin, a peu d’heures de vol et pour
un prix accessible a vos revenus, vous découvrez qu’ils sont déja
avances sur les recherches pour ce type de dégénérescence et qu'ils
recherchent des patients pour tester un traitement gratuitement.

d) Vous étes un professeur(e) en college. Vous recevez l'ordre de la
directrice de recevoir une chercheuse d’une université qui souhaite
connaitre les génotypes de vos éléves pour un géne en lien avec la
surdité. Pour autant, celle-ci dit devoir recueillir le sang des éléves, en
argumentant qu’il n‘est pas nécessaire de présenter un Terme de
Consentement Libre et Eclairé, et encore moins passer par un comité
d’éthique institutionnel.

Ces quelques cas et bien d’autres sont le matériel de la réflexion de la
Bioéthique. “La science et la technique avancent ; la sont les progrés de la
médecine, de la biologie et de la génétique. Toute cette science peut servir I'étre
humain, mais elle peut aussi le menacer. Pour cela la bioéthique est importante ;
elle cherche a préserver la vie des personnes et étend son rayon d’action en

faveur de toute la nature”.%8

7.2- La valeur de la vie humaine et les exigences éthiques®®

Avant d’aborder quelques thémes concrets, il faut avoir une vision globale
des problémes liés a la vie humaine ; ces problémes se référent a la privation
totale de vie (la mort) et liés aux dangers de perdre la vie et ceux qui sont aux
choix que la personne humaine doit faire pour vaincre les infirmités et vivre en

bonne santé.

7.2.1- La privation de vie (la mort imposée)
Les exigences de la morale vétérotestamentaire®® sont : “Tu ne tueras

point”; “La vie est un droit de Dieu”; etc.

8 Nilo AGOSTINI. Morale chrétienne : Thémes pour le quotidien. En cette heure de gréce de Dieu.
Petropolis: Vozes, 2004, p. 95.

%9 Les textes qui suivent dans ce chapitre sont synthétisés a partir de Marciano Vidal. Moral de Actitudes.
Vol. Il — Moral de la persona, Perpetuo Socorro, Madrid, 1977, p. 215-222.

60 vétérotestamentaire : relatif aux livres de la Bible qui correspondent a I’Ancien Testament.

120



Suicide => Les formes qu’une personne a de disposer de sa propre vie
sont multiples. Le suicide “désespoir” tout comme le suicide “contestataire”
suppose une perte de la raison. C’est la foi en Dieu vivant qui libérera la personne
humaine de la tentation du suicide.

Homicide => Enlever la vie a un étre humain est faire irruption violemment
dans le sanctuaire le plus sacré de la dignité humaine. Tuer un homme est, d’'une
certaine maniére, comme tuer le Christ. L’homicide a son origine dans le bastion
de la méchanceté du cceur humain : il nait de la haine, de la vengeance, de
'ambition, d’une vie de marginalisation sociale, de justifications magico-
religieuses.

Mort légalisée (peine de mort, guerre) => Nous chrétiens sommes contre
la peine de mort ; en premier lieu, parce qu’il ne nous parait pas possible
d’atteindre I'effet d’empécher les délinquants potentiels de commettre de nouveaux
assassinats ou crimes odieux. Par ailleurs, une personne morte ne peut
compenser en rien la société, elle ne peut contribuer en aucune fagcon a une
réparation ; on ne peut tirer de la personne qui a commis un crime I'espérance de

régénération.

7.2.2- La vie en danger

Une exigence morale importante face a la vie corporelle consiste a la libérer
des risques auxquels elle peut étre soumise.

Accidents et maladies au travail => Il est exigé des employeurs la mise en
place de conditions de travail dans lesquelles, au-dela d’autres aspects de base de
justice et de sécurité, soit garantie la santé physique et mentale des travailleurs.

Circulation => La responsabilité morale des conducteurs et des autorités
des transports consiste a donner une importance majeure a la prévention des
facteurs potentiels générateurs d’accidents qui paralysent et mutilent les vies.

Sports dangereux => La morale considére certains sports comme mettant
en danger la vie humaine.

Torture, mutilation => Considérées comme une forme brutale allant a
'encontre de I'intégrité physique et méme de la vie elle-méme de I'étre humain.

Gréve de la faim => Signe de protestation (met en danger sa propre vie).

7.2.3- Les options éthiques dans la santé et dans I'infirmité

La personne humaine a le droit de lutter contre toute forme d’infirmité, afin
de vivre dans le bien-étre qu’apporte la santé. |l est certain qu’elle n'arrivera pas
toujours a éliminer toute forme de mal-étre ou de faiblesse, étant donné que de
telles situations sont inévitablement inhérentes a la condition humaine. Mais,
méme ainsi, il existe une attitude éthique de nature positive.

Ethos humano-chrétienne de la santé et de I'infirmité => La santé,

I'infirmité, la douleur ; trois mots qui dénotent une profonde richesse de la réalité

121



humano-chrétienne. Mais il existe un éthos particulier pour assumer ces situations
en cohérence.

L’attention a la santé : exigence éthique => Obligation générale : la
distinction entre les moyens ordinaires et extraordinaires de traitement ;
perspective sociale : I'éthique des services de santé dans la société.

Médicament et thérapie médicale => Les problemes qui vont de la
production-vente-consommation de médicaments jusqu’a la thérapie médicale, en
passant par I'éthique professionnelle du pharmacien et du médecin.

Interventions chirurgicales => La morale s’est occupée de discerner la
licité ou lillicité des chirurgies. Les juges moraux furent orientés par ces criteres :
le danger dans l'intervention (chirurgie plastique) ; l'intervention directe dans le

psychisme (neurochirurgie).

7.3- L’avortement d’un point de vue moral®!

L’avortement est un probléme ancien, dans I'histoire de 'hnumanité. Les
hommes d’autres époques historiques et d’autres cultures ont eu a affronter ce
probléme dans la particularité de leur situation. Tant au niveau théorique qu’au
niveau pratique, 'avortement est une interrogation face a la conscience humaine
de tous temps.

Toutefois, actuellement, nous voyons une radicalisation du probléme.
L’avortement acquiert une amplitude et une profondeur de présentation jusqu’ici
inimaginables. Il ne se réalise pas uniquement comme une maniére facile de se
libérer d’'une fécondité non désirée (pour des raisons de contréle de la natalité,
selon la bonne dénomination sociale). Il ne se justifie méme pas par une
“indication” médicale pour sauver la vie et la santé de la mére.

L’avortement s’insére dans un contexte plus large : celui de la révolution
sexuelle (en admettant une dissociation entre le droit a I'exercice du sexe et
'exigence de la procréation) ; celui de la possibilité de découverte de tares
héréditaires dans la vie intra-utérine (avec la possibilité de son élimination par
'avortement) ; celui du passage de la clandestinité a la publicité de ceux qui le
pratiquent ; celui de l'acceptation par une société “libérale-progressiste”, dans
laquelle est toujours plus élevé le degré d’acceptation des pratiques abortives
(avec pour conséquence la libéralisation juridique).

Ces facteurs et d’autres nous indiquent que la question de I'avortement a
subit un changement radical dans son concept actuel.

L’avortement est une reéalité sociologique. Nous ne pouvons cesser de
reconnaitre I'existence de cette donnée sociale, dont le nombre et dont

I'importance tend a augmenter.

61 Les textes qui suivent dans ce chapitre sont synthétisés a partir de Marciano VIDAL. Moral de Actitudes.
Vol. Il — Moral de la persona, Perpetuo Socorro, Madrid, 1977, p. 222-237.

122



On entend par avortement linterruption d’'une grossesse quand le feetus
n’est pas viable, c’est a dire avant la fin de son développement et de sa viabilité en
conditions extra-utérines.

La notion juridico-positive a une acception plus retreinte. Pour le médecin,
avorter est expulser le feetus non viable. Pour le juriste c’est seulement 'action
volontaire de provoquer cette expulsion, employant a cette fin les moyens
appropriés. L’avortement moral se base sur la réalité de I'avortement médical,
mais accroit la particularité de linstance éthique (le poids de la valorisation
comprise tant du point de vue objectif que subjectif). Il est admis traditionnellement
que le feetus est viable aprés 28 semaines.

Médicalement se distinguent deux types d’avortement : le spontané et le
provoque.

» L’avortement spontané est celui qui se produit pour des causes
naturelles, sans intervention humaine particuliere.

» L’avortement provoqué est celui qui arrive par lintervention
spéciale de I'étre humain.

Les causes qui sont a l'origine de la provocation de l'avortement sont
habituellement appelées “indications” :

> Indication eugénique = Si 'avortement est provoqué pour se libérer
d’un feetus ayant des tares ;

» Indications médicales ou thérapeutiques = Si la cause est de
sauvegarder la vie ou la santé de la mere ;

> Indication sociale =» Si la grossesse est interrompue pour ne pas
endosser la charge sociale ou économique qu’elle implique ;

> Indication éthique (avortement faussement éthique) = Si I'on prétend
avec linterruption de grossesse pallier a une erreur morale ou
éliminer un déshonneur social.

L’avortement provoqué est celui qui est considéré par la morale et par le
droit. Du point de vue juridique, il peut étre “légal” (s’il est toléré par la loi) ou
“criminel” (s’il n’est pas permis par la loi).

Du point de vue moral, I'avortement provoqué est considéré dans la

perspective de la responsabilité et de la valeur objective. On parle d”’avortement
moral” en se référant a un comportement abortif négatif : quand intervient la
responsabilité dans une action qui porte une contre-valeur dans le cadre de la
gestation. La morale catholique a introduit une classification de la réalité de
I'avortement, en distinguant entre avortement “direct” et avortement “indirect”.

La doctrine officielle de 'Eglise Catholique sur la moralité de I'avortement, et
celle-ci nous intéresse de maniéere particuliere et absolue, claire et limitative. En
s’appuyant sur les affirmations de la Bible, sur la tradition chrétienne, sur les
interventions du Magistére et sur la raison, I'Eglise formule sa doctrine sur

'avortement de la maniére suivante :

123



>

Tout étre humain, méme l'enfant encore dans le sein maternel,
possede le droit a la vie immédiate de Dieu, non des parents ni
d’aucune autre autorité humaine.

L’étre humain doit étre respecté et traité comme une personne depuis
sa conception et, pour cela, depuis cet instant doivent lui étre
reconnus les droits de la personne, parmi lesquels et le premier de
tous, le droit inaliénable de chaque étre humain innocent a la vie.
Donc, il n'existe aucun homme, aucune autorité humaine, aucune
“‘indication” (médicale, eugénique, sociale, morale) qui puisse justifier
une disposition directe et délibérée sur une vie humaine innocente.
L’avortement est un crime gravissime. Le Concile Vatican Il le définit
comme un “crime abominable”, puisque la vie doit étre sauvegardée
avec une sollicitude extréme depuis le premier instant de la
conception.

L’avortement direct, c’est a dire voulu comme fin et comme moyen,
constitue toujours un désordre moral grave.

La gravité de l'avortement est telle que le Code du Droit canonique
prévoit 'excommunication Latae Sententiae, c’est a dire, par le fait
méme que le crime soit commis, pour tous ceux qui “font la promotion
de I'avortement, suivi de I'effet” (cf. can. 1398).

Aucune circonstance, aucune fin, aucune loi dans le monde ne
pourra jamais rendre licite un acte qui est intrinséquement illicite,
parce que contraire a la loi de Dieu inscrite dans le coeur de chaque
homme, reconnaissable par la raison elle-méme et proclamée par
l'Eglise.

Seul se justifie le dénommé “avortement indirect”.6?

Haring exprime ainsi le noyau fondamental de la morale de 'avortement :

Dans l'avortement sont en jeu les valeurs fondamentales suivantes : a) la
reconnaissance du droit de tout homme aux plus élémentaires conditions de vie et
a la vie elle-méme ; b) la protection de ce droit a vivre, surtout de la part de ceux
qui collaborent avec 'amour créateur de Dieu ; ¢) la défense d’'une idée droite de la
maternité ; d) le principe éthique du médecin comme celui qui protége et prend soin
de la vie humaine et ne peut jamais étre son destructeur.

La force de I'argumentation est déduite de notre foi dans la dignité de toute la
personne humaine, créée a I'image et a la ressemblance de Dieu, et de notre foi
dans la vocation de 'homme a la fraternité universelle par un amour, un respect et
une justice mutuels. Toutes ces valeurs arrivent a un point central et a une urgence
spéciale dans la famille, dans la relation entre la mére et I'enfant et entre le pére et
I'enfant.

L’humanisation du genre humain et toutes les relations humaines ne peuvent étre
séparées de cette relation tout a fait fondamentale, qui donne la vie entre la mére et

I'’enfant non encore né.

62 Le dénommé avortement indirect se produit quand est pratiqué un acte avec une finalité différente de la
mort du feetus (généralement un traitement médical de la meére), mais qu’un tel acte entraine
secondairement et par accident la mort feetale.

124



Tous les efforts d’explication arbitraire pour justifier 'avortement conduisent a
d’autres formes de rationalisation des relations interpersonnelles et a de plus
grandes explosions de violence.53

Enfin, nous disons que la gravité morale de I'avortement provoqué est
evidente du fait qu'il s’agit d’'un homicide, puisque la personne éliminée est un étre

humain innocent.

7.4- Euthanasie et Dysthanasie

Euthanasie = “Bonne Mort”. C’est la mort “douce” ou la mort provoquée sur
quelqu’un qui est gravement infirme sans espérance de récupération. Nous
distinguons deux modalités d’euthanasie : l'euthanasie directe et I'euthanasie
indirecte (par la suspension de recours ordinaires ; par la suspension des recours
extraordinaires).

L’euthanasie directe est I'acte d’infliger la mort au patient en lui appliquant
un recours mortifére (injections ou choses similaires). Il faut tout d’abord dire :
cette maniére de faire est toujours illicite, parce que ’'homme n’a pas le droit de
disposer ni de sa vie ni de la vie de I'autre. Aucune situation douloureuse ne justifie
I'euthanasie directe.

Par ailleurs, derriere la compassion pour l'infirme il peut y avoir des motifs
egoistes et intéressés qui portent les accompagnants a provoquer la mort du
patient : fatigue, dépenses importantes, perspectives d’héritage, entre autres.

L’euthanasie consiste a soustraire au patient les recours sans lesquels il lui
est impossible de conserver la vie. De tels recours peuvent étre ordinaires ou
extraordinaires.

> Les recours ordinaires sont ceux qui sont habituellement appliqués a tout

malade : perfusion, alimentation Iégére, injections conventionnelles,
transfusion de sang. Il n'est pas licite de les suspendre, a partir du
moment ou ils sont a la portée des possibilités du patient ou de ses
familiers. Les nier au malade serait provoquer sa mort.

> Les recours extraordinaires (ou disproportionnés) sont ceux qui exigent

un attirail humain, matériel ou financier difficile ou laborieux, sans que
puisse étre prévu un résultat médical compensateur ; les probabilités de
récupération ou d’amélioration du patient sont presque nulles ou sont
disproportionnées par rapport a la charge de recours rares et difficiles
qui sont appliqués.

L’'usage d’analgésiques (atténuant la douleur) est licite pour le chrétien, car
la souffrance peut assommer le malade. Il importe donc que les analgésiques
n‘empéchent pas le malade de disposer de ses facultés mentales.

En effet, 'étre humain doit pouvoir affronter le cours de sa vie terrestre de
maniére lucide et consciente ; c’est le moment décisif pour demander pardon et

pardonner, réparer quelque injure commise, formuler les derniéres

63 B. HARING. Moral y medicina. Perpetuo Socorro, Madrid, 1972, p. 89-99.

125



recommandations et, principalement, recevoir les sacrements des malades. Il faut
souhaiter que, méme en faisant usage d’analgésiques, le patient ait des moments
de lucidité pour prendre de telles mesures.

On parle aussi de Dysthanasie. |l s’agit du prolongement d’'un traitement de
maniere disproportionnée, avec des procédures, techniques et colts exagérés et
excessifs pour des situations réelles ou la mort est certaine, proche, ou est déja

arrivée.

7.5- Transmission de la vie humaine et exigences éthiques®*

Dieu créa 'homme a son image et sa ressemblance : “homme et femme |l
les créa” (Gn 1,27), en leur confiant la mission de “dominer la terre” (Gn 1,28).

La recherche scientifique fondamentale comme la recherche appliquée
constituent une expression significative de cette propriété de I'homme sur la
création. La science et la technique, ressources précieuses de 'homme quand
elles sont mis a son service, et promeuvent son développement intégral au
bénéfice de tous, ne peuvent montrer seuls le sens de I'existence et du progrés
humain. Etant ordonnées par I'homme, dont elles regoivent l'origine et leur
développement, c’est dans la personne et ses valeurs morales qu’elles vont
chercher l'indication de leur finalité et la conscience de leurs limites.

Les valeurs fondamentales connexes aux techniques de procréation
artificielles sont au nombre de deux : la vie de I'étre humain et I'originalité de sa
transmission dans le patrimoine.

Toutes les autres valeurs de la personne se fondent et se développent sur
la vie physique. L’intangibilité du droit de I'étre humain innocent pour la vie est un
signe et une exigence de la propre intangibilité de la personne.

La transmission de la vie humaine a une originalité qui découle de
I'originalité propre de la personne humaine.

Les criteres moraux appliqués au domaine biomédical se basent sur une
conception adéquate de la nature de la personne humaine dans sa dimension
corporelle. C’est une “totalité unifiée”, simultanément corporelle et spirituelle ; le
corps humain ne peut étre considéré comme un ensemble de tissus, organes et
fonctions, ni étre évalué avec les mémes critéres que pour le corps des animaux.

Aucun biologiste ou médecin ne peut prétendre décider de l'origine et du
destin de 'homme, particulierement au sujet de la sexualité et de la procréation,
dans lequel 'homme et la femme vivent et pratiquent les valeurs fondamentales de
I'amour et de la vie. Les interventions médicales ne doivent pas étre rejetées sur le
fait d’étre artificielles, a partir du moment ou elles respectent la dignité de la

personne humaine.

64 Les textes qui suivent en lien avec la transmission de la vie humaine et les exigences éthiques sont extraits
de : SAGRADA CONGREGACAO PARA A DOUTRINA DA FE, Instrucdo sobre o respeito & vida humana nascente
e a dignidade da procriacdo (22 de fevereiro de 1987), in
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations.

126




Grace au progrés des sciences biologiques et médicales, 'lhomme peut disposer de
ressources thérapeutiques toujours efficaces, mais peut aussi acquérir de
nouveaux pouvoirs sur la vie humaine dans sa propre genése et dans les premiers
stades, avec des conséquences imprévisibles.

Aujourd’hui, diverses techniques permettent une intervention non seulement pour
assister, mais aussi pour dominer les processus de procréation. De telles
techniques peuvent permettre a ’homme de “prendre son propre destin en main”,
mais I'exposent aussi “a la tentation de dépasser les limites d’'une domination
raisonnable de la nature”.

Pour autant qu’elles puissent constituer un progrés au service de 'homme, elles
comptent aussi de graves risques. Ainsi, un appel urgent est exprimé par
beaucoup, afin que, dans les interventions sur la procréation, soient sauvegardées
les valeurs et les droits de la personne humaine. Les demandes d’éclaircissement
et d’orientation proviennent non seulement de fidéles, mais aussi de la part de tous
ceux qui, d'une certaine maniére, reconnaissent que [I'Eglise, “experte en

humanité”, a une mission au service de la “civilisation de 'amour” et de la vie.

Quel est le positionnement de I'Eglise Catholique sur la transmission de la
vie humaine ?

Par “procréation artificielle” ou “fécondation artificielle” s’entendent ici les
diverses procédures techniques qui visent a obtenir de diverses maniéres une
conception humaine a partir de I'union sexuelle de ’'hnomme et de la femme.

L’instruction sur le respect pour la vie humaine naissante et la dignité de la
procréation s’intéresse a la fécondation d’'un ovule en éprouvette (fécondation in
vitro) et de lI'insémination artificielle a travers le transfert, dans les voies génitales
de la femme, du sperme préalablement recueilli.

Un point préliminaire pour le jugement moral sur de telles techniques est la
considération des circonstances et des conséquences qu’elles portent, en lien
avec le respect di a I'embryon humain. La mise au point de la pratique de la
fécondation in vitro a exigé de nombreuses fécondations et destructions
d’embryons humains.

Aujourd’hui encore, cela présuppose une hyper ovulation de la femme :
plusieurs ovules sont extraits, fécondés et, ensuite, cultivés in vitro pendant
quelques jours. Normalement, tous ne sont pas inoculés dans les voies génitales
de la femme ; certains embryons, communément appelés “excédents”, sont
détruits ou congelés.

Parmi les embryons implantés, certains sont parfois sacrifiés pour diverses
raisons eugéniques, économiques ou psychologiques. Une telle destruction
volontaire d’étres humains ou leur utilisation a des fins diverses, au détriment de
leur intégrité et de leur vie, est contraire a la doctrine déja évoquée, au sujet de
I'avortement provoqué.

Il est frecquemment constaté une relation entre fécondation in vitro et
élimination volontaire d’embryons humains. Cela est significatif : avec cette
maniére de procéder, de finalités apparemment opposées, la vie et la mort

finissent soumises aux décisions de 'homme qui, ainsi, vient se constituer donneur

127



arbitraire de la vie et de la mort. Cette dynamique de violence et de domination
peut demeurer incomprise de ceux qui, voulant 'utiliser, se soumettent a elle.

Un jugement moral sur la fécondation in vitro (et transfert d’embryon) doit
prendre en considération les faits ici mentionnés et la froide logique qui les lie : la
mentalité abortiste qui I'a rendu possible, conduit ainsi, inévitablement, a la
domination de 'homme sur la vie et la mort de ses semblables, qui peut porter a
une eugeénie radicale.

Cependant, les abus de ce type n’exonérent pas d'une profonde et
ultérieure réflexion éthique sur les techniques de procréation artificielle
considérées en soi, abstraction faite, autant que possible, de la destruction des

embryons produits in vitro.

7.5.1- Fécondation artificielle hétérologue
a) Pourquoi la procréation humaine doit-elle se donner dans le mariage ?

Tout étre humain doit étre accueilli comme un don de Dieu. Pour autant, du
point de vue moral, une procréation véritablement responsable en lien avec
I'enfant a naitre doit étre le fruit du mariage.

En effet, la procréation humaine possede des caractéristiques spécifiques,
en vertu de la dignité personnelle des parents et des enfants : la procréation d’'une
personne nouvelle, a travers laquelle 'homme et la femme collaborent avec la
puissance du Créateur, devra étre le fruit et le signe du don mutuel personnel des
époux, de leur amour et de leur fidélité. La fidélité des époux, dans l'unité du
mariage, entraine le respect réciproque de leur droit a devenir pére et mére,
uniquement I'un a travers l'autre.

L’enfant a le droit d’étre congu, porté, mis au monde et éduqué dans le
mariage : c’est a travers la référence solide et reconnue a ses propres parents qu'il
peut découvrir sa propre identité et mdrir sa propre formation humaine.

Les parents trouvent dans I'enfant une confirmation et un complément de
leur don réciproque : il est une image vivante de leur amour, le signe permanent de
leur union conjugale, la synthése vivante et indissoluble de leur dimension
paternelle et maternelle.

En vertu de la vocation et des responsabilités sociales de la personne, le
bien des enfants et des parents contribue au bien de la société civile ; la vitalité et
I'équilibre de la société exigent que les enfants viennent au monde au sein d’une
famille et que celle-ci soit fondée avec stabilité dans le mariage.

La tradition de I'Eglise et la réflexion anthropologique reconnaissent dans le
mariage et dans son unité indissoluble l'unique lieu digne pour une procréation

véritablement responsable.

128



b) La fécondation artificielle hétérologue est-elle conforme a la dignité
des époux et a la vérité du mariage ?

A travers la FIVET (fécondation in vitro et transfert d’embryon) et
I'insémination artificielle hétérologue, la conception humaine est obtenue a travers
la rencontre des gamétes d’au moins un donateur différent des époux qui sont unis
par le mariage. La fécondation artificielle hétérologue est contraire a l'unité du
mariage, a la dignité des époux, a la vocation propre des parents et au droit de
I'enfant a étre congu et mis au monde dans le mariage et par le mariage.

Le respect de I'unité du mariage et de la fidélité conjugale exige que I'enfant
soit congu dans le mariage ; le lien qui existe entre les conjoints attribue aux
époux, de maniére objective et inaliénable, le droit exclusif a devenir pére et mére
seulement l'un a travers l'autre. Le recours aux gamétes d’une tierce personne,
pour avoir a disposition le spermatozoide et I'ovule, constitue une violation de
'engagement réciproque des époux et une faute grave pour cet élément essentiel
du mariage, qui est son unité.

La fécondation artificielle hétérologue lése les droits de I'enfant, le prive de
la relation filiale avec ses origines parentales et peut faire obstacle a la maturation
de son identité personnelle. Par ailleurs, elle constitue une offense a la vocation
commune des époux qui sont appelés a la paternité et a la maternité : elle prive
objectivement la fécondité conjugale de son unité et de son intégrité ; elle réalise et
manifeste une rupture entre fonction parentale génétique, fonction parentale de
gestation et responsabilité éducative. Un tel changement des relations
personnelles dans la famille se répercute dans la société civile : ce qui menace
lunité et la stabilité de la famille est source de dissension, de désordre et
d’injustices dans toute la vie sociale.

Ces raisons aménent a un jugement moral négatif sur la fécondation
artificielle hétérologue : est, donc, moralement illicite la fécondation d’'une femme
avec le spermatozoide d’un donneur qui n’est pas son mari et la fécondation avec
le spermatozoide du mari d’un ovule qui ne provient pas de sa femme. Par ailleurs,
la fécondation artificielle d’'une femme non mariée, célibataire ou veuve, quel que
soit le donneur, ne peut se justifier moralement.

Le désir d’avoir un enfant et I'amour entre les époux qui désirent trouver une
solution a une stérilité insurmontable de toute autre fagon, constituent des motifs
qui méritent la compréhension ; mais les intentions subjectivement bonnes de
rendent pas la fécondation artificielle hétérologue conforme aux constituants
objectifs et inaliénables du mariage, et ne respecte pas les droits de I'enfant et des

€pOoux.

129



~ k6

c) La maternité “substitutive” est-elle moralement licite ?

Non, pour les mémes raisons qui ménent a refuser la fécondation artificielle
hétérologue : en effet, elle est contraire a I'unité du mariage et a la dignité de la
procréation de la personne humaine.

La maternité substitutive représente une faute objective contre les
obligations de I'amour maternel, de la fidélité conjugale et de la maternité
responsable ; elle offense la dignité et le droit de I'enfant a étre congu, porté, mis
au monde et éduqué par ses propres parents ; elle instaure, au dépend de la
famille, une division entre les éléments physiques, psychologiques et moraux qui la

constituent.

7.5.2- la fécondation artificielle homologue

La fécondation artificielle hétérologue étant déclarée inacceptable, on se
demande comment accepter moralement les procédures de la fécondation
artificielle homologue ? (FIVET et insémination artificielle entre époux). En

préliminaire il faut éclaircir une question de principe.

a) Du point de vue moral, quel lien est exigé entre procréation et acte
conjugal ?

L’enseignement de I'Eglise au sujet du mariage et de la procréation
humaine affirme “le lien indivisible, que Dieu a voulu et que 'homme ne peut
rompre, entre les deux sens de I'acte conjugal : le sens unitaire et le procréateur.
En effet, 'acte conjugal, par sa structure intime, en tant qu’il unit les époux d’un
lien trés profond, les rend aptes a la genése de nouvelles vies, selon des lois
inscrites dans I'étre méme de 'homme et de la femme”. Ce principe, donné dans la
nature du mariage et dans le lien intime de ses bontés, porte des conséquences
bien connues au plan de la paternité et de la maternité responsables. “En
sauvegardant les deux aspects essentiels, intuitif et procréateur, I'acte conjugal
conserve intégralement le sens du véritable amour mutuel et son ordonnancement
a la trés haute vocation de 'lhomme pour la paternité”.

La méme doctrine relative au lien existant entre les significations de l'acte
conjugal et entre les bontés du mariage éclaire le probléme moral de la
fécondation artificielle homologue, étant donné qu™il n’est jamais permis de
séparer ces divers aspects, au point d’exclure positivement 'intention procréatrice
ou la relation conjugale”.

La contraception prive intentionnellement I'acte conjugal de son ouverture a
la procréation et, ainsi, réalise une dissociation volontaire des finalités du mariage.
La fécondation artificielle homologue, en cherchant une procréation qui ne soit pas
le fruit d’'un acte d’'union conjugale spécifique, réalise objectivement une séparation

analogue entre les bontés et les significations du mariage.

Par conséquent, la fécondation est désirée licitement quand elle est le terme d’un

“acte conjugal en soi apte a la genése de descendance, a laquelle, de par sa

130



nature, s’ordonne le mariage, et avec lequel les conjoints deviennent une seule
chair”. Mais, du point de vue moral, la procréation est privée de sa propre
perfection quand elle n’est pas désirée comme le fruit de I'acte conjugal, c’est a
dire, du geste spécifique d’union des époux.

La valeur morale du lien intime existant entre les bontés du mariage et les
autres sens de l'acte conjugal se fonde dans l'unité de I'étre humain, unité
résultant du corps et de I'ame spirituelle. Les époux expriment réciproquement leur
amour personnel dans le “langage du corps”, qui porte clairement et, en méme
temps, “les sens conjugaux” et parentaux.

L’acte conjugal, avec lequel les époux manifestent réciproquement le don
de soi, exprime simultanément l'ouverture au don de la vie : c’est un acte
indissolublement corporel et spirituel. C’est dans leur corps et avec lui que les
epoux consomment le mariage et peuvent devenir pére et mére.

Pour respecter le langage des corps et sa générosité naturelle, I'union
conjugale doit se produire dans le respect de l'ouverture a la procréation, et la
procréation d’'une personne doit étre le fruit et le terme de 'amour conjugal.

De cette maniére, l'origine de I'étre humain est le résultat d’'une procréation
“liée a 'union non seulement biologique, mais aussi spirituelle des parents unis par
les liens du mariage”.

Une fécondation obtenue hors du corps des époux demeure privée, par
conséquent, des sens et des valeurs qui s’expriment dans le langage du corps et
de l'union de personnes humaines.

Seul le respect du lien existant entre les sens de I'acte conjugal et par I'unité
de I'étre humain permet une procréation conforme a la dignité de la personne.

Dans son origine unique et irremplagable, I'enfant devra étre respecté et
reconnu comme égal en dignité personnelle a ceux qui lui donnent la vie. La
personne humaine doit étre accueillie dans le geste d'union et d’amour de ses
parents ; la conception d’'un enfant, par conséquent, devra étre le fruit du don
réciproque, qui se réalise dans I'acte conjugal, dans lequel les époux coopérent
avec I'ceuvre de ’Amour Créateur, comme serviteurs et comme seigneurs.

L’origine d’une personne humaine, en réalité, est le résultat d'un don. L’étre
concu devra étre le fruit de 'amour de ses parents. Il ne peut pas étre désiré et
congu comme le produit d’'une intervention de techniques médicales et biologiques:
cela équivaudrait a le réduire a devenir I'objet d’'une technologie scientifique.
Personne ne peut soumettre la venue au monde d’'un enfant a des conditions
d’efficience techniques évaluées selon des paramétres de contréle et de maitrise.

L’importance morale du lien existant entre les sens de 'acte conjugal et les
bontés du mariage, l'unité de I'étre humain et la dignité de son origine exigent que
la procréation d’'une personne humaine soit recherchée comme le fruit d’'un acte

conjugal spécifique de I'amour entre les époux.

131



Le lien existant entre procréation et acte conjugal, par conséquent, se révéle
d’'une grande importance sur le plan anthropologique et moral, et éclaire les

positions du Magistére au sujet de la fécondation artificielle homologue.

b) La fécondation homologue “in vitro” est-elle moralement licite ?

La réponse a cette question dépend strictement des principes que nous
venons de rappeler.

Nous ne pouvons ignorer, évidemment, les aspirations Iégitimes des époux
stériles ; pour certains le recours a la FIVET homologue apparait comme l'unique
moyen d’avoir un enfant, désiré sincérement : on se demande dans ces situations
si la globalité de la vie conjugale ne suffit pas pour assurer une dignité suffisante
pour la procréation humaine.

Il est reconnu que la FIVET ne peut certainement pas combler le manque
des relations conjugales et ne peut étre préférée aux actes spécifiques de I'union
conjugale, considérant les risques pour I'enfant et les inconvénients du processus.
Mais on se demande, dans l'impossibilit¢ de remédier d’'une autre fagon a la
stérilité, si la cause de la souffrance, si la fécondation in vitro ne peut étre une
aide, si ce n’est une thérapie, si on ne peut pas admettre sa licité morale.

Le désir d’enfant — ou, au moins, la disponibilité pour transmettre la vie — est
un prérequis nécessaire, du point de vue moral, pour une procréation humaine
responsable. Mais, cette bonne intention n’est pas suffisante pour donner un
jugement moral positif sur la fécondation in vitro entre les époux. Le processus de
la FIVET doit étre jugé en lui-méme et ne peut emprunter sa qualification morale ni
de l'ensemble de la vie conjugale dans laquelle elle s’inscrit, ni des actes
conjugaux qui peuvent précéder ou suivre.

Il a déja été rappelé comment dans les circonstances ou elle est
habituellement pratiquée, la FIVET implique la destruction d’étres humains, fait
contraire a la déja citée doctrine sur l'illicéité de I'avortement. Mais, méme au cas
ou toutes les précautions seraient prises pour éviter la mort des embryons
humains, la FIVET homologue dissocie les gestes qui, par I'acte conjugal, sont
destinés a la fécondation humaine. La nature méme de la FIVET homologue, donc,
devra aussi étre considéree, en la séparant du lien avec I'avortement provoqué.

La FIVET homologue est réalisée a I'extérieur du corps des conjoints par
des gestes de tiers, dont la compétence et l'activité technique déterminent le
succes de l'intervention ; elle remet la vie et l'identité de 'embryon au pouvoir des
médecins et des biologistes, et instaure une domination de la technique sur
I'origine et le destin de la personne humaine. Une telle relation de domination est,
en soi, contraire a la dignité et a I'égalité qui doivent é&tre communes aux parents et
aux enfants.

La conception in vitro est le résultat de I'action technique qui préside la
fécondation ; elle n’est ni obtenue de fait, ni prétendue positivement comme

expression et fruit d’'un acte spécifique de 'union conjugale. Donc, dans la FIVET

132



homologue, bien que considérée dans le contexte des relations conjugales
existantes de fait, la conception de la personne humaine est objectivement privée
de sa propre perfection : c’est a dire, il lui faut étre le terme et le fruit d’'un acte
conjugal dans lequel les époux puissent se faire “coopérateurs de Dieu pour le don
de la vie a la nouvelle personne”.

Ces raisons permettent de comprendre pourquoi I'acte d’'amour conjugal est
considéeré dans l'enseignement de I'Eglise comme l'unique lieu digne de la
procréation humaine. Pour les mémes raisons le dénommé “cas simple”, c’est a
dire un processus de FIVET homologue qui se libere d’'un quelconque compromis
avec la pratique abortive de la destruction des embryons, avec la masturbation,
demeure une technique moralement illicite parce qu’elle prive la procréation
humaine de la dignité qui lui est propre et connaturelle.

Il est vrai que la FIVET homologue n’est pas aggravée par toute cette
négativité éthique qui se trouve dans la procréation extra-conjugale ; la famille et le
mariage continuent de constituer le cadre de la naissance et de I'’éducation des
enfants. Toutefois, en conformité avec la doctrine traditionnelle relative aux bontés
du mariage et a la dignité de la personne, I'Eglise demeure contre, du point de vue
moral, la fécondation homologue in vitro; c’est a dire, en elle-méme, illicite et
contraire a la dignité de la procréation et de I'union conjugale, méme quand sont
prises toutes les précautions pour éviter la mort de 'embryon humain.

Bien que nous ne puissions pas approuver la modalité dans laquelle est
obtenue la conception humaine dans la FIVET, tout enfant qui vient au monde
devra, de toutes maniéres, étre accueilli comme un don vivant de la Bonté divine et

devra étre éduqué avec amour.

c) Comment juger du point de vue moral l'insémination artificielle
homologue ?

L’insémination artificielle homologue, dans le mariage, ne peut pas étre
admise, sauf quand le moyen technique ne se substitue pas a I'acte conjugal, mais
se positionne comme une facilitation et une aide pour que celui-ci atteigne sa
finalité naturelle.

L’enseignement du Magistere sur ce sujet a déja été expliqué : il n’est pas
seulement I'expression de circonstances historiques particulieres, mais se base
sur la doctrine de I'Eglise au sujet du lien entre union conjugale et procréation, et
dans la considération de la nature personnelle de l'acte conjugal et de la
procréation humaine.

L’acte conjugal, dans sa structure naturelle, est une action personnelle, une
coopération simultanée et immédiate des conjoints, laquelle, par la nature méme
des agents et par la propriété de l'acte, est 'expression du don réciproque qui,
selon la parole des Ecritures, réalise I'union “en une seule chair”.

Donc, la conscience morale “n’interdit pas nécessairement l'usage de

certains moyens artificiels a destination unique ou a faciliter I'acte naturel ou a faire

133



que l'acte naturel, réalisé normalement, atteigne sa propre finalité”. Si le moyen
technique facilite I'acte conjugal ou aide a atteindre ses objectifs naturels, il peut
étre moralement accepté. Chaque fois que, au contraire, l'intervention se substitue
a I'acte conjugal, elle est moralement illicite.

L’insémination artificielle substitutive de I'acte conjugal est interdite en
raison de la dissociation volontairement exercée entre les deux sens de l'acte
conjugal. La masturbation a l'aide de laquelle s’obtient le sperme, est un autre
signe d’une telle dissociation : quand il est aussi effectué en vue de la procréation,
le geste demeure privé de son sens unifiant : il lui manque...la relation sexuelle
exigée par I'ordre moral, celui qui réalise “le sens intégral du don mutuel et de la

procréation humaine” dans le contexte de 'amour véritable.

d) Quel critéere moral doit étre proposé au sujet de l'intervention du
médecin dans la procréation humaine ?

L’action du médecin ne doit pas étre évaluée seulement sur sa dimension
technique, mais aussi et surtout sur sa finalité, qui est le bien des personnes et
leur santé corporelle et psychologique. Les critéres moraux pour l'intervention
médicale dans la procréation sont déduits de la dignité tant des personnes
humaines, que de leur sexualité et origine.

La médecine qui veut s’ordonner au bien intégral de la personne doit
respecter les valeurs spécifiquement humaines de la sexualité. Le médecin se
trouve au service des personnes et de la procréation humaine : il ne possede pas
la faculté de disposer d’elles ni de décider en ce qui les concerne. L’intervention
meédicale respecte la dignité des personnes quand elle vise a aider I'acte conjugal,
que ce soit en facilitant sa pleine réalisation, soit en permettant qu'’il atteigne sa
finalité, une fois qu’il a été réalisé normalement.

Parfois, au contraire, il arrive que lintervention médicale se substitue
techniquement a l'acte conjugal, afin d’obtenir une procréation qui n’est ni le
résultat ni le fruit de ce dernier. Dans un tel cas, I'action médicale ne se trouve pas,
comme elle devrait, au service de l'union conjugale, mais elle s’approprie la
fonction procréatrice et contredit, de cette maniére, la dignité et les droits
inaliénables des époux et de I'enfant a naitre.

L’humanisation de la médecine, aujourd’hui instamment réclamée par tous,
exige le respect de la dignité intégrale de la personne humaine, en premier lieu
dans l'acte et le moment ou les époux transmettent la vie a une nouvelle personne.
Il est logique, donc, d’adresser un appel pressant aux médecins et aux chercheurs
catholiques pour qu’ils donnent un témoignage exemplaire du respect dd a
'embryon humain et a la dignité de la procréation. Le personnel médical et
paramédical des hépitaux et des cliniques catholiques est spécialement invité a
observer les obligations morales contractuelles, souvent méme de maniere

statutaire. Les responsables de ces hdpitaux et cliniques catholiques et qui sont

134



fréquemment religieux, seront particulierement attentifs a garantir une observance

exacte des normes morales rappelées dans la présente Instruction.

e) La souffrance de la stérilité conjugale

La souffrance des époux qui ne peuvent avoir d’enfant ou qui craignent de
mettre au monde un fils anormal est une souffrance que tous doivent comprendre
et évaluer correctement.

De la part des époux, Le désir d’enfant est naturel : il exprime la vocation a
la paternité et a la maternité, inscrite dans I'amour conjugal. Ce désir peut étre
encore plus fort si le couple est atteint par une stérilité qui parait incurable.
Toutefois, le mariage ne confére pas aux époux un droit a I'enfant, mais plut6t
seulement le droit a réaliser les actes naturels qui, d’eux-mémes, sont ordonnés
pour la procréation.

Un véritable droit & I'enfant serait contraire a sa dignité et a sa nature.
L’enfant n’est pas di et ne peut étre considéré comme objet de propriété : il est un
don, le “plus grand” et le don le plus gratuit du mariage, et est le témoignage vivant
du don réciproque de ses parents. A ce titre, 'enfant a droit — comme il a déja été
dit — d’étre le fruit de I'acte spécifique de 'amour conjugal de ses parents et a aussi
le droit d’étre respecté comme personne depuis le moment de sa conception.

Toutefois, la stérilité, quel qu’en soit la cause et son diagnostic, est
certainement une dure épreuve. La communauté des fideles est appelée a
illuminer et a appuyer la souffrance de ceux qui ne peuvent réaliser une légitime
aspiration a la maternité et a la paternité.

Les époux qui se trouvent dans cette douloureuse situation sont appelés a'y
découvrir l'opportunité d'une participation particuliere a la croix du Seigneur,
source de fécondité spirituelle.

Les couples stériles ne doivent pas oublier que méme quand la procréation
n’est pas possible, la vie ne perd pas pour autant de sa valeur. En effet, la stérilité
physique peut étre l'occasion, pour les époux, de rendre d’autres services
importants a la vie des personnes humaines, comme I'adoption, les formes variées
d’ceuvres éducatives, I'aide a d’autres familles, aux enfants pauvres et anormaux.

Beaucoup de chercheurs se battent contre la stérilité. En sauvegardant
pleinement la dignité de la procréation humaine, certains sont arrivés a des
résultats qui, auparavant, paraissaient inatteignables. Les hommes de science,
donc, doivent étre encouragés a poursuivre leurs recherches, avec le but de
prévenir les causes de la stérilité et de pouvoir les guérir, de facon a ce que les
couples stériles puissent réussir a procréer, dans le respect de leur dignité

personnelle et de celle de I'enfant a naitre.

135



7.6- Interventions humaines pour empécher la transmission de la vie®

Aujourd’hui, tous reconnaissent le droit qu’ont les couples, pour des raisons
sérieuses, de planifier leurs familles, en décidant du nombre d’enfants, du moment
et des conditions correctes pour les avoir.

Les parents, comme transmetteurs de la vie, doivent exercer leur paternité
de maniére responsable, en faisant un choix correct pour réussir la grossesse ou
pour la retarder. Le couple a le droit et le devoir de s’informer largement sur la
vérité au sujet des différentes méthodes qui existent. Ainsi seulement il sera en
condition pour choisir de maniere responsable la méthode qui contribue vraiment
au bien-étre de sa famille.

Personne ne peut imposer, et personne ne peut accepter, 'usage d’'une
méthode de planification familiale, si au préalable il ne s'est pas informé
correctement sur celui-ci, c’est a dire, sur les conséquences bonnes ou mauvaises

que peut avoir une telle méthode.

a) Quelle est la réalité sur les moyens contraceptifs ?

L’'usage de moyens contraceptifs, surtout de la part de la femme, est
devenu trés commun dans le monde contemporain. Entretemps, la question qui
apparait et dont la vraie réponse n’est pas toujours évidente ni toujours connue,
est si en vérité les moyens contraceptifs sont bénéfiques pour la femme.

Cette question est de la plus grande importance, car de sa réponse
dépendent autant la santé féminine, que la vie humaine de toute femme en age
fertile.

Aujourd’hui, on connait une grande variété de méthodes de planification
familiale, bien que toutes les méthodes ne soient pas contraceptives comme
beaucoup le croient simplement.

Les contraceptifs ne sont que des méthodes qui empéchent la rencontre du
spermatozoide avec l'ovule. Méme ainsi, ceux qui agissent vraiment comme
contraceptifs ne sont pas bons. A suivre nous allons expliquer quelques-unes des
méthodes les plus communes.

La conception ou fécondation se fait a 'instant ou le spermatozoide pénétre
dans l'ovule, a partir de quoi il N’y a plus aucun doute qu'il existe une nouvelle vie

humaine.

b) Les types de contraceptifs
Pour empécher la rencontre du spermatozoide avec I'ovule 'lhomme inventa
différents artifices.
> Les préservatifs et les diaphragmes placent des barriéres pour bloquer la
route au spermatozoide, en interférant ainsi dans le processus naturel

de la procréation. Pourtant, plus que d’étre inconfortables a manipuler,

85 Le texte qui suit, sur les interventions humaines pour empécher la transmission de la vie, est extrait de
Associagdo Nacional Pré-Vida e Pré-Familia. In: http://www.providafamilia.org.br/doc.php-doc=doc30746.

136




ils peuvent faillir, produire des modifications psychologiques, affecter la
sensibilité et causer des infections, des allergies au latex ou des Iésions
locales.

» La stérilisation : grace a la chirurgie diverses pratiques opératoires sont
pratiquées par lesquelles sont liées, brulés ou coupés les conduits
déférents de I'hnomme (vasectomie) ou les trompes de la femme
(salpingectomie), qui sont les canaux nécessaires au transfert des
spermatozoides vers l'ovule.

> Les spermicides : ce sont aussi des moyens contraceptifs, des produits
chimiques sous différentes présentations, comme le gel, des crémes, et
des suppositoires qui agissent sur le vagin et le col de l'utérus pour

bloquer spermatozoide et, avant tout, le tuer.

c) Les faux contraceptifs

> Les dispositifs intra utérins (DIU), comme I'ASA, le T en cuivre et
'Anneau, sont des corps étrangers de divers matériaux qui sont
introduits dans l'utérus pour éviter la procréation. lls agissent
chimiquement et mécaniquement, empéchant que I'ovule, déja fécondé,
ne puisse faire sa nidation dans l'utérus. Ce qui veut dire que ce ne sont
pas de simples moyens contraceptifs, ils sont anti implantatoires et,
donc, abortifs.

> Les contraceptifs oraux ou pilules sont des comprimés qui contiennent
des hormones qui peuvent avoir divers effets sur la femme, en modifiant
le cycle menstruel féminin ou en empéchant l'ovulation. De plus, ils
causent des changements dans la muqueuse produite dans le col de
l'utérus, de telle maniére que l'orifice est obstrué et empéche le passage
des spermatozoides, ayant dans les deux cas un effet contraceptif.

» Les implants, comme le Norplant, et les injections comme le Depo-
Provera ont le méme mécanisme d’action abortive que la pilule. Aussi
bien 'un que l'autre ont des progestatifs. Les implants, comme Norplant,
au-dela de tous les effets secondaires cités antérieurement, ont le risque
d’'une petite chirurgie a laquelle doit se soumettre la femme pour les
implanter, et surtout les complications quand ils sont retirés, opération
toujours trés pénible. D’'un autre c6té, 'usage du Norplant manipule la
femme sur un temps trés long. Le Depo-Provera accélere le
développement de cancers tout comme la pilule. Un grand nombre de
femmes vietnamiennes, réfugiées a Hong Kong, ont soufferts des effets

secondaires résultant de ces injections.

137



d) Contraceptifs post-coitum

Les “contraceptifs post coitum” constituent une maniére déviter” la
procréation basée sur la théorie fausse que la grossesse commence a
I'implantation et non a la fécondation. C’est en se basant sur cette idée fausse
gu’est donné le nom de “moyen contraceptif post-coitum” ou d”’urgence”, quand en
réalité il s’agit d’'un avortement. Pour atteindre cet objectif, différentes méthodes
sont utilisées.

Une de ces méthodes est linsertion d'un dispositif intra-utérin (DIU), dans
les cing jours suivant 'acte sexuel ou le coit sans utilisation d’aucune méthode
contraceptive.

Un autre “contraceptif post coitum” est I'utilisation de 600 mg de RU 486
dans les 72 heures qui suivent la relation sexuelle ; ou [l'utilisation d’cestrogénes,
progestérone, androgéne ou la combinaison d'cestrogénes et de progestérone
dans les heures qui suivent le coit. La “pilule du lendemain” est typiquement le
“contraceptif post-coitum™.

Dans toutes ces méthodes, ce qui est recherché est d’éviter I'implantation
de l'ovule déja fécondé, c’est pourquoi ce sont des méthodes abortives.

Ce sont des méthodes artificielles de planification familiale qui agissent de
maniére anti naturelle et qui ne sont pas sures. Elles demandent une manipulation
ou une implantation de substances ou de corps étrangers dans l'organisme et
peuvent avoir des effets dommageables et des risques indésirables.

L’homme et la femme se réalisent en plénitude dans le don généreux qu'ils
font d’eux-mémes en s’unissant dans I'acte conjugal, dans lequel, au-dela de ¢a,
ils peuvent transmettre la vie. Union et capacité reproductrice sont, donc, deux
aspects inséparables de l'acte conjugal. Ne peuvent étre moralement acceptés
comme bonnes les méthodes de planification familiale qui, comme les artificiels,
interferent de maniéeres différentes entre les deux aspects et ainsi agissent contre
la nature méme de I'acte conjugal.

Il existe d’autres formes de planification familiale qui exercent la paternité de
maniére responsable. Ces dernieres années, le développement scientifique a
rendu possible la connaissance en profondeur de la nature de la femme et a rendu
possible la réussite ou I'espacement d’une grossesse, quand existent des raisons
sérieuses, en identifiant les jours fertiles de son cycle. Il s’agit des méthodes

naturelles de planification familiale.

138



Pour réfléchir:

1) Qu’est-ce que la Bioéthique ? Sur quoi se base-t-elle pour éclairer et
résoudre les questions éthiques soulevées par les avancées et par
I'application de la Médecine et de la Biologie ?

2) Quel est le lien entre la Bioéthique et la Philosophie ou la Morale ?
Comment expliquez-vous ce lien ?

3) Quel est I'objet de la réflexion propre a la Théologie et a la Bioéthique ?

4) Vous personnellement, connaissez-vous une ou plusieurs pratiques qui
interpellent la Bioéthique dans la perspective chrétienne ?

5) Comment définissez-vous la valeur de la vie humaine ? Quelles sont les
exigences éthiques relatives a la vie humaine ?

6) Connaissez-vous des cas de personnes (ou de couples) qui ont privilegié
'avortement ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui
poussent ces personnes (ou couples) a pratiquer 'avortement ?

7) Connaissez-vous des cas personnels (ou de familles) qui privilégient
'euthanasie ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui ont
poussé ces personnes (ou familles) a pratiquer I'euthanasie ?

8) Connaissez-vous la position de I'Eglise sur la transmission de la vie
humaine ?

9) Pour I'Eglise Catholique, la procréation humaine doit se donner seulement
dans le mariage. Connaissez-vous des situations concréetes de personnes
ou de couples qui ont recherché d’autres formes pour la procréation d’'une
nouvelle personne ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui
ont poussé ces personnes ou couples a cette procréation humaine hors du
mariage ?

10) Du point de vue moral de I'Eglise Catholique, quel lien est exigé entre
procréation et acte conjugal ? Savez-vous I'expliquer ?

11) Comment juger, du point de vue moral, linsémination artificielle
homologue? Pourquoi n’est-elle pas admise par I'Eglise Catholique ?

12) Connaissez-vous des cas de couples qui souffrent ou ont souffert de leur
stérilité conjugale ? Quelles solutions ont utilisé ces couples pour exprimer
leur vocation de maternité et de paternité ?

13) Qu’avez-vous a dire sur les interventions humaines pour empécher la
transmission de la vie ?

14) Comment le couple chrétien doit-il exercer la paternité de maniére

responsable aujourd’hui ? Quelles méthodes peut-il ou doit-il utiliser ?

139



TABLE 8
LES DEFIS ETHIQUES :
CARACTERE SOCIAL DE LA MORALE

Dans cette derniere partie, nous allons réfléchir sur certains défis éthiques
pour 'lhumanité, qui concernent directement I'expérience quotidienne de chacun
d’entre nous en tant que personne, en nous amenant a une réflexion sur les
valeurs que nous adoptons, sur le sens de nos actions, sur la maniére dont nous
prenons des décisions et assumons des responsabilités dans notre vie.

Ces défis concernent, par exemple, le soin que nous avons de “notre
maison commune”, notre Terre (la seule que nous ayons !) , comme un
prolongement de l'action créatrice de Dieu ; ils représentent des criteres de base
de la morale dans la perspective des droits humains fondamentaux, de I'écologie
et de I'environnement, de la dignité du travail, de I'économie, de la politique
comme art du bien commun, des biens culturels, des réseaux sociaux, de la
violence, des guerres et conflits.

L’enseignement social de [I'Eglise (Doctrine Sociale de [I'Eglise) est
I'élaboration, de maniére systématique, de la préoccupation du Magistére pour les
probléemes sociaux, en expliquant les obligations sociales des chrétiens. C’est a
dire, le devoir chrétien de coopérer a la construction d’'un monde humain et juste
(GS, n° 34, 43, 72; Octogesima Adveniens, n° 24).

Dés lors, cette partie aborde un ensemble de questions qui questionnent
notre foi et notre maniére de faire éthique et morale en tant que chrétiens dans le
quotidien de nos vies.

Nous avons déja vu que le chrétien est un étre social par nature, et sa vie
morale n’affecte pas que sa vie personnelle, mais aussi ses comportements dans
sa vie relationnelle, c’est a dire, dans sa vie sociale et communautaire (et pourquoi
ne pas le dire, planétaire).

Il est important de rappeler que I'étude de ce cours — Morale Chrétienne —
traite de la réflexion sur I'agir humain, visant a la réalisation de 'homme en tant
que personne, en tant que part du plan de la Création et de la Rédemption. Elle
réfléchit, donc, sur le style de vie que le chrétien est appelé a suivre dans chaque
partie de sa vie dans cet instant historique, et en relation avec les autres
personnes, la Planéte et son Dieu.

De cette maniére, I'Ethique et la Morale sont responsables de la

construction des bases qui guideront la conduite de la personne humaine, en

140



déterminant son caractére et sa maniere de se comporter en société et sur cette
Terre qui nous abrite.

Comme I'a souligné le pape Jean XXIIl dans la Lettre Encyclique Mater et
Magistra, chaque étre humain est et doit étre le fondement, la fin et le sujet de
toutes les institutions ou s’exprime et se réalise la vie sociale. (MM, 219)
Autrement dit, ’'homme constitue 'origine et I'objectif de tout engagement social du
chrétien au moyen des diverses institutions crées pour “gouverner” le destin de
I’'hnomme ici sur terre et atteindre son bonheur, son bien-étre.

Dans la Lettre Encyclique Laudato Si’, sur le soin de la maison commune, le
pape Francois lance un appel a “protéger notre maison commune” ce qui “inclut la
préoccupation d'unir toute la famille humaine dans la recherche d’'un
développement durable et intégral’. Le pape est préoccupé par I”intensification
des rythmes de vie et de travail”’, c’est a dire, avec les changements qui se
produisent sur notre planéte, qui “ne sont pas nécessairement orientés pour le bien
commun”, dans la mesure ou s’observe une “détérioration du monde et de la
qualité de vie d’'une grande partie de 'humanité”.

Laudato Si' est une Lettre Encyclique qui s’insére dans le magistére social
de I'Eglise, et qui porte attention a I'expérience concréte des croyants et des
humains que nous sommes ; elle ne fait pas juste appel a notre intelligence, mais
aussi a notre affectivité, a nos sentiments et a notre coeur, en rendant ainsi
possibles de vraies décisions et actions individuelles et collectives en faveur de la
préservation et de la construction du futur de notre planéte Terre.

La Lettre Encyclique parle de nécessité d’'une “conversion écologique” de
nous tous chrétiens. Elle souligne que la spiritualité chrétienne propose a chacun
de nous “une maniere alternative de comprendre la qualité de vie, en
encourageant un style de vie prophétique et contemplatif, capable de créer une
profonde allégresse sans étre obsédé par la consommation”. (n° 222)

Le pape Francois souhaite que I'Evangile du Regne pénétre effectivement
dans notre réalité sociale, économique et politique, de maniere a ce que tous les
humains puissent avoir un “style de vie” en accord avec I'Evangile. Et nous
sommes tous convoqués a collaborer comme instruments de Dieu, chacun a partir
de sa foi, culture, expérience, initiatives et capacités, dans le contexte d'une
“‘morale nouvelle” ou “rénovée”.

Cette partie se basera, essentiellement, sur la doctrine sociale de I'Eglise,

avec un accent sur les réflexions du pape Frangois, puisque :
L’Eglise n’est pas indifférente a tout ce qui dans la société se décide, se produit et
se vit ; en un mot, a la qualité morale, authentiquement humaine et humanisante,
de la vie sociale. La société et, avec elle, la politique, 'économie, le travail, le droit,
la culture ne constituent pas un cadre simplement séculier et du monde et, donc

marginal et étranger au message et a 'économie du salut. Effectivement, la société

141



— avec tout ce qui se réalise en elle — concerne 'homme. C’est la société des

hommes, qui sont la voie premiére et fondamentale de I'Eglise.®®

Comme nous l'avons déja vu, la Sainte Ecriture est 'ame de la théologie
(DV, n° 24), est la source d’inspiration de la pensée sociale de I'Eglise. D’elle
découlent les interpellations sur les grands thémes de l'actualité sociale : justice,
droits de 'lhomme, fraternité et solidarité.

Jésus et son message, le Regne de Dieu, est le point de départ et d’arrivée
(Mc 1,15; Mt 5,3-12). L’'amour (agapé) est le concept le plus important (cf. 1Cor
13.) et la régle d’or de la morale sociale de I'Eglise : “Ainsi, en tout, faites aux
autres ce que vous souhaitez qu’ils vous fassent ; car c’est la Loi et les Prophéties”
(Mt7,12; Lc 6,31).

L’Evangile doit étre annoncé dans le monde du travail, de I'économie, de la
politique, de la culture, de la famille. Toutes ces réalités font partie de la vie

humaine et, donc, elles sont touchées par le salut porté par le Christ.

8.1- Les défis éthiques de I’économie

Le Compendium (ndlIr : recueil) de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSI)
dédie tout le chapitre VII (numéros 323 a 376) a la vie économique, ou aux
relations entre économie et morale. Certaines réflexions peuvent étre soulignées,
pour montrer que I'économie est juste un aspect et une dimension de l'activité
humaine complexe, et que I'économie posséde une forte connotation morale :

> Les biens, bien que légitimement possédés, maintiennent toujours une
destination universelle : est immorale toute forme d’accumulation indue,
parce que en creux elle contraste avec la destination universelle
consignée par Dieu Créateur a tous les biens. (n° 328)

> Les richesses réalisent leur fonction de service a 'homme quand elles
sont destinées a produire des avantages pour les autres et pour la
société. (n° 329)

» La dimension morale de I'économie fait adopter comme finalités
indivisibles, jamais séparées ni alternatives, I'efficience économique et la
promotion d’un développement solidaire de '’humanité. (n° 332)

> L’objet de I'économie est la formation de richesse et son augmentation
progressive, en terme non seulement quantitatif, mais qualitatif : tout
cela est moralement correct s’il s’est orienté pour le développement
global et solidaire de 'homme et de la société dans laquelle il vit et agit.
(n° 334)

» L'entreprise doit étre caractérisée par la capacité a servir le bien
commun de la société a travers la production de biens et services utiles.
En cherchant a produire des biens et services dans une logique
d’efficience et de satisfaction des intéréts des divers sujets impliqués,

elle créé de la richesse pour toute la société : non seulement pour les

6 Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise, 62.

142



propriétaires, mais aussi pour les autres sujets intéressés dans son
activité. Au-dela de cette fonction typiquement économique, I'entreprise
accomplit aussi une fonction sociale, en créant des opportunités de
rencontre, de collaboration, de valorisation des capacités des personnes
concernées. Dans l'entreprise, donc, la dimension économique est la
condition pour que puissent étre atteints les objectifs non seulement
économiques, mais aussi sociaux et moraux, a poursuivre
conjointement. (n° 338)

La doctrine sociale reconnait la juste fonction du profit, comme premier
indicateur de la bonne marche de l'entreprise : quand elle donne du
profit, cela signifie que les facteurs productifs ont été utilisés
correctement et les nécessités humaines corrélatives dument satisfaites.
Mais il est indispensable que, a l'intérieur de I'entreprise, la recherche
légitime du profit s’harmonise avec la préoccupation incontournable de la
dignité des personnes qui, a divers titres, agissent dans la méme
entreprise. (n° 340)

Les entrepreneurs et les dirigeants ne peuvent prendre en compte
exclusivement I'objet économique de I'entreprise, les critéres d’efficience
économique, les exigences de l'attention au “capital” comme ensemble
des moyens de production : est aussi de leur devoir spécifique le respect
concret de la dignité humaine des travailleurs qui agissent dans
I'entreprise. (n° 344)

L’état peut stimuler les citoyens et les entreprises dans la promotion du
bien commun, en ayant soin de porter une politique économique qui
favorise la participation de tous ses citoyens dans les activités
productives. (n° 354)

Le soin pour le bien commun exige que l'on profite des nouvelles
occasions de redistribution de pouvoir et de richesses entre les diverses
zones de la planete, en faveur des plus défavorisées et jusque-la

exclues ou a la marge du progrés social et économique. (n° 363)

Les défis éthiques du travail

Le Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSE) consacre tout le

chapitre VI (numéros 255 a 322) au travail humain, et affirme que le travail

appartient a la condition originelle de ’'homme, ne représentant ni une punition ni

une malédiction. Il ressort que dans Sa Prédication, Jésus nous apprend a

apprécier le travail. Il apprend aux hommes a ne pas se laisser réduire en

esclavage par le travail. lls doivent se préoccuper, avant tout, de leur ame ; gagner

le monde entier n’est pas le but de leur vie (cf. Mc 8, 36). (n° 260)

Le cours de l'histoire (en se rappelant la valeur prophétique de Rerum
Novarum) est marqué par de profondes transformations et par des

conquétes exaltantes du travail, mais aussi par I'exploitation de tant de

143



travailleurs et par les offenses a leur dignité. La révolution industrielle a
lancé un grand défi a I'Eglise, auquel le Magistére social a répondu avec
la force de la prophétie, en affirmant les principes de valeur universelle
et toujours d’actualité, en faveur de ’'homme qui travaille et de ses droits.
(n° 267)

Le travail ne procéde pas uniquement de la personne, mais est aussi
essentiellement ordonné a elle et 'a comme finalité. Indépendamment
de son contenu objectif (des techniques utilisées pour produire), le travail
doit étre orienté sur le sujet qui le réalise, car la finalité du travail, de tout
travail, reste toujours I’'homme. (n° 272)

Le travail est aussi une obligation, ou bien, un devoir pour 'homme.
L’homme doit travailler soit parce que le Créateur lui a ordonné, soit pour
répondre aux exigences d’entretien et de développement de son
humanité. (n° 274)

La relation entre travail et capital s’exprime aussi par la participation des
travailleurs dans la propriété, dans la gestion et dans leurs fruits. (n°281)
Le travail est un droit fondamental et est un bien pour ’homme : un bien
utile, digne de lui car apte a exprimer et a accroitre la dignité humaine.
L’Eglise enseigne la valeur du travail non seulement parce qu’il est
toujours personnel, mais aussi par son caractére de nécessité. Le travalil
est nécessaire pour former et entretenir une famille, pour avoir le droit de
propriété, pour contribuer au bien commun de la famille humaine. La
considération des implications morales que la question du travail
comporte dans la vie sociale conduit 'Eglise a qualifier le chémage
comme un vrai désastre social, surtout en ce qui concerne les jeunes
générations. (n° 288)

Le maintien de [I'emploi dépend toujours plus des capacités
professionnelles. Le systéme d’instruction et d’éducation ne doit pas
négliger la formation humaine, nécessaire pour réaliser avec profit les
taches requises. (n° 290)

Les droits des travailleurs, comme tous les autres droits, se basent sur la
nature de la personne humaine et sur sa dignité transcendante. Le
Magistére Social de I'Eglise a bien énuméré certains d’entre eux, en
souhaitant leur reconnaissance dans les instances juridiques : le droit a
une juste rémunération ; le droit au repos ; le droit a disposer
d’environnements de travail et de processus de fabrication qui ne
causent pas de dommage a la santé physique des travailleurs et qui ne
portent pas atteinte a leur intégrité morale ; le droit a voir sauvegardée
leur propre personnalité sur le lieu de travail, sans étre violés de quelque
maniére dans leur propre conscience ou dignité ; le droit a des
subventions convenables indispensables a la subsistance des

travailleurs et de leur famille ; du droit a une pension de retraite, a

144



'assurance pour la vieillesse tout comme pour la maladie et I'assurance
en cas d’accident de travail : le droit a des dispositions sociales
concernant la maternité ; le droit de se réunir et de s’associer. (n° 301)

> De tels droits sont frequemment bafoués, comme le confirment les tristes
phénoménes du travail sous-rémunéré, privé de protection ou non
représenté de maniére correcte. Il arrive fréquemment que les conditions
de travail pour les hommes, les femmes et les enfants, spécialement
dans les pays en voie de développement, soient tellement inhumaines

qu’elles offensent leur dignité et portent atteinte a leur santé. (n° 301)

8.3- Les défis éthiques de la pauvreté

Le Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSE) propose que
I'activité politique et économique et le désir de progrés matériel soient mis au
service de 'homme et de la société ; si nous nous y consacrons avec la foi,
I'espérance et la charité des disciples du Christ, la politique elle-méme, I'économie
et le progres peuvent étre transformés en lieux de salut et de sanctification de
toutes les personnes.

Toutefois, il établit que “le soin du bien commun exige que soient mises a
profit les nouvelles occasions de redistribution du pouvoir et des richesses dans
les diverses zones de la planéte, au bénéfice des (personnes) les plus
défavorisées jusqu’ici exclues ou a la marge du progrés social et économique”.
(n°363)

Le pape Francois, de maniére répétée, parle de la situation de pauvreté
dans le monde, et affirme que “découle de notre foi au Christ, qui s’est fait pauvre
et s’est toujours rapproché des pauvres et des marginalisés, la préoccupation pour
le développement intégral des plus abandonnés de la société. (EG, 186) La
pauvreté est au centre de 'Evangile.

Le Pape continue dans I'Exhortation Apostolique Evangelii Gaudium :¢7

» Chaque chrétien et chaque communauté sont appelés a étre instruments
de Dieu au service de la libération et de la promotion des pauvres, pour
qu’ils puissent s’intégrer pleinement dans la société ; cela suppose étre
docilement attentifs, pour entendre le cri du pauvre et le secourir. |l suffit
de parcourir les Ecritures, pour découvrir comment le Pére bon veut
entendre le cri des pauvres. (EG, 187)

» Animés par leurs Pasteurs, les chrétiens sont appelés, en tout lieu et
toute circonstance, a entendre le cri des pauvres, comme l'ont bien
exprimé les Evéques du Brésil : “Nous souhaitons assumer, chaque jour,
les joies et espérances, les angoisses et tristesses du peuple brésilien,
spécialement des populations des périphéries urbaines et des zones

rurales — sans terre, sans toit, sans pain, sans santé — lésés dans leurs

57 Voir spécialement les numéros 186 a 216 de I'Exhortation Apostolique en référence.

145



droits. Voyant leur misere, entendant leurs cris et connaissant leur
souffrance, nous sommes scandalisés par le fait de savoir qu'’il existe
suffisamment d’aliments pour tous et que la faim est due a une mauvaise
répartition des biens et de la rente. Le probleme s’aggrave avec la
pratique généralisée du gaspillage”. (EG, 191)

Pour [I'Eglise, l'option pour les pauvres est plus une catégorie
théologique que culturelle, sociologique, politique ou philosophique. Dieu
“‘manifeste sa miséricorde avant tout” vers eux. Cette préférence divine a
des conséquences dans la vie de foi de tous les chrétiens, appelés a
éprouvés “les mémes sentiments qui sont en Jésus Christ” (FI 2,5).
Inspirée par cette préférence, I'Eglise a pris une option pour les pauvres,
comprise comme une “forme spéciale de primat dans la pratique de la
charité chrétienne, témoignée par toute la Tradition de I'Eglise”. Comme
I'enseignait Benoit XVI, cette option “est implicite de la foi christologique
dans ce Dieu qui s’est fait pauvre pour nous, pour nous enrichir de sa
pauvreté”. C’est pourquoi, je désire une Eglise pauvre pour les pauvres.
Ceux-ci ont beaucoup a nous apprendre. Au-dela de participer du
sensus fidei, dans leurs propres douleurs ils connaissent le Christ
souffrant. Il est nécessaire que nous tous nous laissions évangéliser par
eux. La nouvelle évangélisation est une invitation a reconnaitre la force
salvatrice de leurs vies, et a les mettre au centre du chemin de I'Eglise.
Nous sommes appelés a découvrir le Christ en eux : non seulement a
leur préter notre voix pour leurs causes, mais aussi a étre leurs amis, a
les écouter, a les comprendre et a accueillir la sagesse mystérieuse que
Dieu veut nous communiquer a travers eux. (EG, 198)

Etant donné que cette Exhortation est en direction des membres de
I'Eglise Catholique, je souhaite affirmer, avec regret, que la pire
discrimination dont souffrent les pauvres est le manque d’attention
spirituelle. L'immense majorité des pauvres posséde une ouverture
spéciale a la foi ; ils ont besoin de Dieu et nous ne pouvons cesser de
leur offrir son amitié, sa bénédiction, sa Parole, la célébration des
Sacrements et la proposition d’'un chemin de croissance et de maturation
de la foi. L'option préférentielle pour les pauvres doit se traduire,
principalement, dans une sollicitude religieuse privilégiée et prioritaire.
(EG, 200)

Petits, mais forts dans 'amour de Dieu, comme Saint Francois d’Assise,
nous tous, chrétiens, sommes appelés a prendre soin de la fragilité du

peuple et du monde dans lequel nous vivons. (EG, 216)

146



8.4- Les défis éthiques de la politique

Le Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSE) dédie tout le

chapitre VIII (numéros 377 a 427) a la politique, et proclame que la personne

humaine est le fondement et la fin de la communauté politique. C’est pourquoi, elle

a dans la référence au peuple son authentique dimension : elle est, et doit étre en

réalité, l'unité organique et organisatrice d’'un véritable peuple. (n°384 et 385)

L’autorité politique, donc, doit se laisser guider par la loi morale : toute sa dignité

découle du déroulement dans le cadre de l'ordre moral, lequel a Dieu comme
début et fin. (n° 396)

>

Considérer la personne humaine comme fondement et fin de la
communauté politique signifie s’efforcer, avant tout, de reconnaitre et
respecter sa dignité a travers la protection et la promotion des droits
fondamentaux et imprescriptibles de 'homme: dans le temps moderne,
I'activation du bien commun trouve son indication de fond dans les droits
et les devoirs de la personne. (n° 388)

Le sujet de l'autorité politique est le peuple considéré dans sa totalité
comme détenteur de la souveraineté. (n° 395)

L’autorité doit reconnaitre, respecter et promouvoir les valeurs humaines
et morales essentielles. (n° 397)

L’autorité doit établir des lois justes, c’est a dire, en conformité avec la
dignité de la personne humaine et avec les préceptes de la raison droite.
(n° 398)

Le citoyen n’est pas obligé en conscience de suivre les prescriptions des
autorités civiles si elles sont contraires aux exigences de |'ordre moral,
aux droits fondamentaux des personnes ou aux enseignements de
'Evangile. (n° 399)

C’est un grave devoir de conscience de ne pas collaborer, méme dans la
forme, aux pratiques, qui, bien qu’admises par la l|égislation civile,
tranchent avec la loi de Dieu. (n° 399)

Une authentique démocratie n’est pas seulement le résultat d’un respect
formel des régles, mais est le fruit de I'acceptation en conscience des
valeurs qui inspirent les processus démocratiques : la dignité de la
personne humaine, le respect des droits de 'homme, le fait d’assumer le
bien commun comme fin et critére régulateur de la vie politique. S’il N’y a
pas de consensus général sur de telles valeurs, il se perd le sens de la
démocratie et sa stabilité est compromise. (n° 407)

L’administration publique, a tous niveaux — national, régional, municipal-,
comme instrument de I'état, a pour finalité de servir les citoyens : mis au
service des citoyens, I'Etat est le gestionnaire des biens du peuple, et il
doit administrer en ayant a I'esprit le bien commun. (n° 412)

L’autonomie réciproque de I'Eglise et de la communauté politique ne

porte pas une séparation telle qu’elle exclut toute collaboration entre

147



elles : toutes deux, quoiqu’a des titres différents, sont au service de la

vocation personnelle et sociale des mémes hommes. (n° 425)

8.5- Les défis éthiques de la culture

Le Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSE) dédie les
numéros 554 a 562 a la présence du fidéle laic dans le service a la culture.
Certaines réflexions peuvent étre soulignées pour montrer que la culture doit
constituer un champ privilégié de présence et d’engagement pour I'Eglise et les
chrétiens, engagement qui doit étre inspiré par 'Evangile.

> La perfection intégrale de la personne et le bien de toute la société sont
les fins essentielles de la culture ; la dimension éthique de la culture est,
par consequent, une priorité de I'action sociale et politique des fideles
laics. (n° 556)

» L’engagement social et politique du fidéle laic dans le champ culturel
prend actuellement quelques directions précises. La premiére est celle
qui cherche a garantir a chacun le droit de tous a une culture humaine et
civile en harmonie avec la dignit¢é de la personne humaine, sans
distinction de race, de sexe, de nation, de religion ou de condition
sociale. (n°® 557)

> Le second défi pour 'engagement du fidéle laic concerne le contenu de
la culture, c’'est a dire, la vérité. La question de la vérité est essentielle
pour la culture, parce que demeure en chagque homme le devoir de
sauver l'intégrité de sa personnalité, d’'ou ressortent les valeurs de
l'intelligence, de la volonté, de la conscience et de la fraternité. (n° 558)

> Les chrétiens doivent se dédier avec toute énergie a donner une pleine
valorisation a la dimension religieuse de la culture ; une telle tache est
trées importante et urgente pour la qualité de la vie humaine, dans le
cadre individuel et social. (n° 559)

» Dans la promotion d’'une culture authentique, les fidéles laics assureront
une grande importance aux moyens de communication de masse,
considérant surtout le contenu des nombreux choix réalisés par les
personnes : de tels choix, méme s’ils varient d’'un groupe a l'autre et
d’'individus a individu, possédent tous un poids moral et sur cet aspect
doivent étre évalués. Pour choisir correctement, il est nécessaire de
connaitre les normes de l'ordre moral et de les appliquer fidelement.
(n°560)

> Les professionnels des moyens de communications sociaux ne sont pas
les seuls a avoir des devoirs éthiques. Les usagers aussi ont des
obligations. Les opérateurs qui tentent d’assumer leurs responsabilités

méritent un public conscient de ses propres responsabilités. (n° 562)

148



8.6- Les défis éthiques sur I’environnement

Le Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise (CDSE) dédie tout le
chapitre X (numéros 451 a 487) aux questions sur I'environnement, et précise que
la vision biblique inspire les attitudes des chrétiens en relation avec l'usage de la
terre, tout comme le développement de la science et de la technique. (n° 456) De
plus, ’'homme ne doit pas oublier que sa capacité de transformer et, d’'une certaine
maniére, de créer le monde avec son propre travail se déroule toujours sur la base
du don originel des choses de la part de Dieu. (n° 460)

Dans la Lettre Encyclique Laudato Si’ (LS), le pape Frangois se reporte sur
cet enseignement social de I'Eglise et actualise les réflexions, dans le sens d’'une
rénovation du discours sur la maniére dont “nous construisons le futur de la
planéte”. (LS, 14)

> |l existe des formes de pollution qui affectent quotidiennement les
personnes. L’exposition aux polluants atmosphériques produit un large
éventail d’effets sur la santé, particulierement celle des plus pauvres, et
provoque des millions de morts prématurées. (n° 20)

» La terre, notre maison, semble se transformer chaque fois plus un
immense dépotoir. (n° 21)

» Ces problemes sont intimement liés a la culture du déchet, qui affecte
tant les étres humains exclus, que les choses qui se transforment en
déchet. (n° 22)

» Le climat est un bien commun, un bien de tous et pour tous. (...)
L’humanité est appelée a prendre conscience de la nécessité de
changements de style de vie, de production et de consommation, pour
combattre ce réchauffement ou, du moins, les causes humaines qui le
produisent ou I'accentuent. (n° 23)

» Les changements climatiques sont un probléme global aux graves
conséquences environnementales, sociales, économiques, distributrices
et politiques, en constituant actuellement un des principaux défis pour
'humanité. (...) L'augmentation de la migration de fuite de la misére
aggravée par la dégradation environnementale est tragique, les migrants
qui, n’étant pas reconnus comme réfugiés dans les conventions
internationales, portent le poids de leur vie abandonnée sans aucune
protection réglementaire. Malheureusement, nous constatons une
indifférence générale devant ces tragédies, qui arrivent en ce moment
méme dans différentes parties du monde. Le manque de réactions de
nos fréres et sceurs devant ces drames est un signe de la perte de sens
des responsabilités pour nos semblables, sur laquelle se fonde toute la
société civile. (n° 25)

» L’eau potable et propre constitue une question de premiére importance,
parce qu’elle est indispensable pour la vie humaine et pour soutenir les

écosystemes terrestres et aquatiques. (n°® 28) Un probléme

149



particulierement sérieux est celui de la qualité de I'eau disponible pour
les pauvres, qui chaque jour fauche de nombreuses vies. (n° 29)
Pendant que la qualité de I'eau disponible se dégrade constamment, en
certains endroits augmente la tendance a privatiser cette ressource
limitée, devenant une marchandise sujette aux lois du marché. En
réalité, 'accés a lI'eau potable et slre est un droit humain essentiel,
fondamental et universel, parce qu’il détermine la survie des personnes
et, donc, est la condition pour I'exercice des autres droits humains.
(n°30) Une plus grande pénurie d’eau provoquera une augmentation du
colt des aliments et des divers produits qui dépendent de son usage.
(n°31)

Annuellement, des milliards d’espéces veégétales et animales
disparaissent, que nous ne pourrons plus connaitre, que nos enfants ne
pourront voir, perdues pour toujours. La grande majorité s’éteint pour
des raisons qui ont a voir avec une certaine activité humaine. (n°33)
Quand on analyse I'impact environnemental d’'une quelconque activité
économique, on a I'habitude de regarder ses effets sur le sol, 'eau et
I'air, mais n’est pas toujours inclue I'étude attentive des impacts sur la
biodiversité, comme si la perte de quelques espéces ou de groupes
d’animaux était quelque chose de peu d’'importance. (n° 35)

Prenant en compte que I'étre humain est aussi une créature de ce
monde, qui a le droit de vivre et d’étre heureux et, par-dela, qui posséde
une dignité spéciale, nous ne pouvons pas ne pas considérer les effets
de la dégradation environnementale, du modéele actuel de
développement et de la culture du déchet sur la vie des personnes. (n°
43)

L’environnement humain et I'environnement naturel se dégradent
conjointement ; nous ne pouvons affronter correctement la dégradation
environnementale si nous ne prétons pas attention aux causes qui
concernent la dégradation humaine et sociale. De fait, la détérioration du
milieu ambiant et de la société affectent de maniére spéciale les plus
fragiles de la planéte. (n° 48)

J'aimerais souligner qu’il manque souvent une conscience claire des
problémes qui affectent particulierement les exclus. Ceux-ci sont la
majorité de la planéte, des milliards de personnes. Aujourd’hui elles sont
citées dans les débats politiques et économiques internationaux, mais il
apparait souvent que leurs problémes s’insérent en annexe, comme une
question qui s’ajoute presque par obligation ou de maniére périphérique,
quand ils ne sont pas considérés comme de simples dommages
collatéraux. (n° 49)

Il faut revigorer la conscience que nous sommes une seule famille

humaine. Il N’y a pas de frontieéres ni de barriéres politiques ou sociales

150



qui permettent de nous isoler et, par conséquent, il n'y pas de place pour
la globalisation de l'indifférence. (n° 52)

Et le pape Francois conclut ainsi son diagnostic : “ainsi se manifeste

comment sont intimement liées la dégradation environnementale et la dégradation

humaine et éthique”. (n® 56) Et il propose : nous avons besoin d’une écologie

intégrale, qui inclut clairement les dimensions humaines et sociales. (n° 137)

Pour réfléchir :

1)

8)

by

Comment résumez-vous les défis éthiques de I'économie a [linstant
présent? Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques de la politique a [linstant
présent? Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques du travail (et/ou de son manque)
a l'instant présent? Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques de la culture a l'instant présent?
Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques des moyens de communication a
I'instant présent ? Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques de la pauvreté a linstant
présent? Comment les résoudre ?

Comment résumez-vous les défis éthiques de I'environnement (ou de
I'écologie intégrale) a l'instant présent ? Comment les résoudre ?

Que pensez-vous de cette affirmation : la destruction de tout le fondement
de la vie sociale finit par nous monter les uns contre les autres dans la
défense de nos propres intéréts. Et cela provoque le réveil de nouvelles
formes de violence et de cruauté, et empéche le développement d’'une

véritable culture du soin de I'environnement.

151



CONCLUSION

Nous venons de voir, tout au long de ce cours, que “la loi morale est
I'ceuvre de la sagesse divine”. Elle a été définie, au sens biblique, “comme une
instruction paternelle, une pédagogie de Dieu”, qui “prescrit a 'homme les
chemins, les régles d’agissements qui le ménent a la béatitude promise et lui
interdisent les chemins du mal, qui éloigne de Dieu et de son amour. Tout en étant
ferme dans ses préceptes et bienveillant dans ses promesses”. (CIC, n°® 1950)

Donc, cette étude de la morale chrétienne ou de la Théologie Morale
cherche, a la lumiére de la parole de Dieu, a discerner les normes concrétes
qui portent la personne a sa pleine réalisation : humaine et chrétienne.

Ainsi, ce qui définit le mieux la morale chrétienne est son rattachement a
'ensemble de la foi. Autrement dit, la morale est une dimension nécessaire de
la foi chrétienne (la foi comprise comme relation entre I'étre humain et son Dieu).

Nous pouvons comprendre que la Théologie Morale ou la morale chrétienne
ne décrit pas uniquement les comportements humains, mais montre un idéal qui
doit étre poursuivi et vécu, et qui est sa force inspiratrice : Jésus Christ. |l est la
norme supréme pour un comportement moral et pour un vécu de chrétien, de
chacun des croyants.

La morale chrétienne n’est pas un simple systéeme de préceptes et
d’interdictions comme certains le pensent, et ce n’est pas non plus un systéme qui
apprend au chrétien a pratiquer certaines normes, avec un minimum de
dérangement, afin de tranquilliser sa conscience devant Dieu. Ce serait réduire la
morale et la grandeur de ’'homme devant Dieu.

Pour qui vit par la foi, la morale chrétienne n’est pas une prison ; c’est
plutét un chemin de vie pleine et de bonheur. Dieu ne nous aurait pas laissé un
Code de Morale si cela n’avait été indispensable pour que nous soyons heureux et
saints. Les lois morales peuvent étre comparées aux fleches de signalisation qui
guident les conducteurs, spécialement sur les routes dangereuses, avec beaucoup
de virages, de brouillard et de courbes. Si le conducteur ne les respecte pas, il
pourrait le payer de sa propre vie et de la vie des autres.

La Morale chrétienne a comme objectif de porter 'homme a la réalisation
de sa vocation supréme, qui est la vocation a la perfection et a la sainteté. Elle a
comme objectif de diriger le comportement de ’homme pour sa Fin Supréme qui

est Dieu, qui s’est révélé a 'homme de maniére spéciale en Jésus Christ et son

152



Eglise. Personne n’est appelé a vivre une vie médiocre, mais bien une vie remplie
de spiritualité et d’amour pour Dieu et ses fréres.

Personne ne doit vivre la Loi du Christ par peur, mais par amour pour le
Seigneur qui est descendu du ciel, et s’est immolé pour chacun de nous. Notre
amour pour Dieu ne doit pas étre 'amour de I'esclave qui lui obéit par peur de la
punition, ni du mercenaire qui lui obéit par amour de I'argent, mais bien 'amour du
fils qui obéit a son pére simplement parce qu’il est aimé du pére. Saint Paul disait :
“L’amour du Christ me pousse” (2Cor 5,14).

Personne ne sera véritablement spirituel tant qu’il ne vivra pas la loi de
Dieu simplement par amour pour Dieu et non par peur des punitions. D’'un autre
c6té, nous devons vivre la loi de Dieu parce qu’elle est, de fait, le chemin pour
notre vrai bonheur. Il nous aime et il est Dieu ; il ne se trompe pas et ne peut pas
nous tromper ; alors sa Loi est le meilleur pour nous.

La morale chrétienne est la base du comportement du chrétien, selon la foi
qu’il professe, regue du Christ et de ses Apétres. Dans le Sermon de la Montagne,
Jésus a établi la “Constitution” du régne de Dieu, et dans tout 'Evangile il nous
apprend a vivre conformément a la volonté de dieu.

Mais, pour croire en cela et vivre avec joie la Morale, il faut avoir la foi ;
croire en Dieu et en son amour pour nous ; et croire en I'Eglise Catholique comme
porte-voix de Jésus Christ.

Le Christ nous parle par 'Evangile et par I'Eglise. Il I'a instituée sous Pierre
et ses Apdtres pour étre notre Mere, guide et maitre. Jésus a dit aux Apétres : “Qui
vous entend, m’entend Moi ; qui vous rejette, me rejette Moi ; et qui me rejette,
rejette Celui qui m’a envoyé” (Lc 10,16).

Le Christ a concédé a I'Eglise une partie de son infaillibilité en matiére de
doctrine : foi et morale, parce que cela est nécessaire pour notre salut, et institue
'Eglise pour nous mener au salut. C’est pourquoi le Christ ne peut laisser I'Eglise
se tromper sur les choses essentielles a notre salut. Le Concile Vatican Il a dit que
“l'Eglise est le sacrement universel du salut” (LG, 4).

C’est par lui que Jésus continue de sauver les hommes de tous les temps et
de tous lieux, a travers les Sacrements et la Vérité qu’il enseigne. Saint Paul a dit a
Saint Timothée que “I'Eglise est la colonne et le fondement (socle) de la vérité”
(1Tm 3,15) et que Dieu veut que tous se sauvent et atteignent la connaissance de
la vérité (1Tm 2,4).

Cette “vérité” qui sauve, Dieu I'a confiée a I'Eglise pour la garder avec soin,
et elle fait cela depuis vingt siécles. Elle a affronté beaucoup d’hérésies et de
schismes, beaucoup de critiques des hommes et des femmes sans foi,
particulierement de nos jours, mais I'Eglise ne trahit pas Jésus Christ.

Le Christ est en permanence dans I'Eglise —“Voici que je suis venu avec
vous jusqu’a la fin du monde” (Mt 28,20) — et elle sait que, bien que ses enfants

soient pécheurs, elle ne peut manquer le chemin du salut et de la vérité.

153



Dans la derniere Céne, le Seigneur a promis a I'Eglise (le Christ et les
Apbtres), dans le Cénacle, qu’elle connaitrait la pleine vérité. “J’ai encore
beaucoup de choses a leur dire, mais vous n’étes pas préparés pour I'entendre
maintenant ; mais, quand viendra I'Esprit Saint, il vous apprendra la vérité” (Jo
16,12-13).

Au long des vingt siecles I'Esprit Saint a enseigné a I'Eglise cette vérité, a
travers les Saints, les Papes, les Saints Péres...

L’Eglise ne cherche pas la gloire des hommes, mais seulement la gloire de
Dieu ; c’est pourquoi elle ne s’intimide pas et ne se décourage pas devant les
menaces des infideles. Méme si elle finit seule, elle ne niera pas la vérité de son
Seigneur.

La Morale chrétienne ne change pas au gré de la volonté des hommes ni au
gré du temps, parce que la Vérité ne change pas, quelle qu’elle soit. Le Christ ne
nous a pas laissé une morale transitoire, passagére, provisoire ; non, Il nous a
laissé une Vérité éternelle. Lui-méme est la Vérité.

Les chrétiens ont besoin de comprendre que les questions morales ne
dépendent pas de “l'opinion de la majorité” et ne se modifient pas avec les
“avancées” scientifiques. C’est la morale qui doit dire quelles sont les découvertes
de la Science qui sont valides pour le progrés de ’'homme, et non le contraire. Une
loi morale ne devient pas licite uniquement parce qu’elle est approuvée par le
Gouvernement ou par le Parlement.

Le vécu de la Morale est nécessaire pour le salut ; c’est pourquoi I'Eglise
I'enseigne avec toutes les attentions. Elle nous apprend que : “La vie morale est un
culte spirituel, et que I'agir chrétien se nourrit de la Liturgie et de la célébration des
sacrements” (CIC, n° 2047).

Le Concile Vatican Il a proclamé que I'Eglise, “colonne et support de la
vérité” (1Tm 3,15), “a regu des Apdtres le commandement solennel du Christ de

précher la vérité du salut’ (LG 17).
Il appartient a I'Eglise d’annoncer toujours et en tous lieux les principes oraux,
méme concernant 'ordre social, et a se prononcer sur ce qui concerne quelque
question humaine, tant que I'exigeront les droits fondamentaux de la personne ou
le salut des ames. (Code de Droit Canonique, can. 747,2)

De plus :

L’autorité du magistéere s’étend aussi aux préceptes spécifiques de la loi naturelle,
parce que leur observance, exigée par le Créateur, est nécessaire pour le salut. En
rappelant les prescriptions de la loi naturelle, le magistére de I'Eglise exerce une
part essentielle de sa fonction prophétique pour annoncer aux hommes ce qu'ils
(les hommes) sont en vérité, et leur rappeler ce qu’ils doivent étre devant Dieu.
(Digntatis Humanae, 14)

La Morale catholique est la base du comportement du chrétien ; c’est
pourquoi elle est enseignée dans la Catéchése, dans les cours de formation, de
maniere a ce que le chrétien, connaissant les dogmes de la foi et célébrant dans la

liturgie les Sacrements du salut, vive aussi conformément aux lois de Dieu.

154



C’est pourquoi, a travers ce Cours, qui s’offre comme une forme de

catéchése de base, il est recherché de révéler en toute clarté la joie et les

exigences du chemin du Christ. La Catéchése de la “vie nouvelle” (Rm 6,4) en
Christ doit étre :

>

Une catéchése de I’Esprit Saint, Maitre intérieur de la vie selon le
Christ, héte doux et ami qui inspire, conduit, corrige et fortifie cette vie ;
Une catéchése de la grace, car c’est par la grace que nous sommes
sauves, et c’est par la grace que nos ceuvres peuvent produire des fruits
pour la vie éternelle ;

Une catéchése des béatitudes, car le chemin du Christ se résume aux
béatitudes, unique chemin pour le bonheur éternel, auquel le coeur de
I’lhomme aspire ;

Une catéchése du péché et du pardon, car, sans se reconnaitre
pécheur, ’lhomme ne peut connaitre la vérité sur lui-méme, condition de
I'agir droit, et sans le don du pardon il ne pourrait supporter cette vérité ;
Une catéchése des vertus humaines, qui fait embrasser la beauté et
I'attraction des justes dispositions en vue du bien ;

Une catéchése des vertus chrétiennes, de la foi, espérance et charité,
qui s’inspire abondamment dans I'exemple des saints ;

Une catéchése du double commandement de la charité développé
dans le Décalogue ;

Une catéchése ecclésiale, car c’est dans les multiples échanges des
“biens spirituels” dans la “communion des saints” que la vie chrétienne

grandit, se développe et se communique.

Donc, comme l'affirme le catéchisme de I'Eglise Catholique, la loi morale

trouve en Christ sa plénitude et son unité. Jésus Christ est, en personne, le chemin

de la perfection. Il est la finalité de la loi, parce que seul Lui enseigne et confére la

justice de Dieu : “La finalité de la Loi est le Christ, pour la justification de tout
croyant”. (Rm 10, 4) (CIC, n® 1953)

155



BIBLIOGRAPHIE CITEE, UTILISEE ET
RECOMMANDEE

- AZPITARTE, Eduardo Lépez. Fundamentagdo da Etica Crista. (Titulo original:
Fundamentacion de la Etica Cristiana, Traducdo deBenbni Lemos, San Pabilo,
Madrid, 1991), S&o Paulo: Paulus, 1995.

- BENTO XVI. Deus Caritas Est.

- BENTO XVI. Porta Fidei.
- BENTO XVI. Spe Salvi.

- BETTENCOURT, Estevao. Curso de Teologia Moral. Escola Mater Ecclesiae,
Moédulos 12, 13, 14, 15, 16 e 17.

- Catecismo da Igreja Catdlica.

- ConciLio ECUMENICO VATICANO Il. Dei Verbum.

- ConciLio EcuMENICO VATICANO Il. Dignitatis Humanae.
- ConciLlio ECcuMENICO VATICANO Il. Gaudium et Spes.

- ConciLlio ECUMENICO VATICANO Il. Optatam Totius.

- COZZOLI, Mauro. Etica Teologale: Fede, Carita, Speranza. San Paolo, Milano,
2010.

- FERNANDEZ, Aurelio. Diccionario de Teologia Moral. Editorial Monte Carmelo,
Burgos, 2005.

- FERNANDEZ, Aurelio. Teologia Moral. Curso Fundamental de la Moral
Catodlica. Editorial Palabra, Madrid, 2010.

- FERNANDEZ, Aurelio. Teologia Morale Fondamentale. Catechesi teolégica.

Biblioteca Teologica di base, vol. 6, Edizioni Ares, Milano, 2003.

- FERNANDEZ, Aurelio. Teologia Morale Speciale. Catechesi teologica.

Biblioteca Teologica di base, vol. 8, Edizioni Ares, Milano, 2005.

- FRANCISCO. Lumen Fidei.

156



- FUMAGALLI, Aristide. L'eco dello Spirito. Teologia della coscienza morale.

Biblioteca di teologia contemporanea, vol. 158, Queriniana, Brescia 2012.

- GERARDI, Renzo. Storia della Morale. Interpretazioni teologiche

dell’esperienza cristiana. Periodi e correnti, autori e opere, EDB, Bologna, 2003.

- HARING, Bernhard. Livres e Fiéis em Cristo. Teologia Moral para sacerdotes
e leigos. Vol. |, Teologia Moral Geral (Titulo Original: Free and Faithful in Christ.
Moral Theology for priests and laity, 1978), Tradugédo de Irma Isabel Fontes Leal

Ferreira, Sao Paulo: Paulinas, 1984.

- HARING, Bernhard. Teologia Moral para o Terceiro Milénio. Sdo Paulo:
Paulinas, 1991.

- HARING, Bernhard. Shalom: Paz, EI Sacramento de la Reconciliacion.

Editorial Herder, Barcelona, 1970.

- HORTELANO, Antonio. Moral Alternativa. Manual de Teologia Moral: Nova
Praxis Crista (Titulo original: Moral Alternativa. Manual de Teologia Moral, 1998),

Tradugao de Jodo Rezende Costa, Sdo Paulo: Paulus, 2000.
- JOAo PAULO I, Veritatis Splendor.
- JOAO PAuULO Il. Reconciliatio et Paenitentia.

- MAJORANO, Sabatino. A consciéncia. Uma visao crista. Moralia, Vol. 4 (Titulo
original: La coscienza per una lettura cristiana, 1994), Tradugéo de José Bertazzo,

Aparecida: Santuario, 2002.

- MIFSUD, Tony. Moral de Discernimiento. Tomo 1, Moral fundamental — Libres

para Amar, San Pablo, Santiago, 2002.

- MOSER, Anténio & LEERS, Bernardino. Teologia Moral: Impasses e

Alternativas. Vol. 5, Série lll, A Libertacdo na Historia, Petrépolis: Vozes, 1987.

- MOSER, Antonio. Teologia Moral. A busca dos fundamentos e principios

para uma vida feliz. Petropolis: Editora Vozes, 2014.

- MOSER, Antonio. Teologia Moral: questdes vitais. 22 Edi¢cao, Petropolis: Editora
Vozes, 2004.

- PauLo VI. Humanae Vitae.

- PINCKAERS, Servais-Théodore. A Moral Catélica. (Titulo original: La Morale

Catholique, Tradugao de Paulo Jacobina), Sao Paulo: Quadrante, 2015.

- PONTIFICIA COMISSAO BIBLICA. Biblia e Moral - Raizes Biblicas do Agir
Cristao.

157



- RAUSCH, Thomas (org.). Introducao a Teologia. (Titulo original: Omtroduction
to Theology, Tradugéo de Euclides Luiz Calloni), Sdo Paulo: Paulus, 2004.

- REJON, Francisco Moreno. Teologia Moral a Partir dos Pobres: a moral na
reflexao da América Latina. (Tradugcédo de Pe. Jodo Gomes), Aparecida: Editora
Santuario, 1987.

- SAENZ, José Maria P. Bernard Haring y la renovacion de la Teologia Moral.
Una aproximacion a su pensamiento. SEPTEM EDICIONES, Oviedo (Asturias-
Espafia), 2004.

- SGRECCIA, Elio. Manuale di bioetica. Vol. |, Fondamenti ed etica biomedica,

Vita e Pensiero, Milano, 1999.

- SGRECCIA, Elio. Manuale di bioetica. Vol. IlI, Aspetti medico-social, Vita e
Pensiero, Milano, 2002.

- VALSECCHI, Ambrogio. “Consciéncia”, In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA
Giannino; PRIVITERA Salvatore (Orgs.). Dicionario de Teologia Moral (Titulo
original: Nuovo Dizionario di Teologia Morale), Tradug¢do de Lourengo Costa,

Isabel F. L. Ferreira e Hondrio Dalbosco, Sao Paulo: Paulus, 1997.

- VIDAL, Marciano. Moral de Atitudes. Vol. |, Moral Fundamental (Titulo original:
Moral de Actitudes, Tomo |, Moral Fundamental, 1974), Traducdo de Pe. Ivo

Montanhesi, Aparecida: Santuario, 1978.

- VIDAL, Marciano. Cémo hablar del pecado hoy: Hacia uma moral critica del
pecado. PPC, Madrid, 1977.

- VIDAL, Marciano. Moral de Actitudes. Vol. |l, Moral de la persona, Perpetuo
Socorro, Madrid, 1977.

- VIDAL, Marciano. Para conhecer a Etica Crista. (Traducdo de |. F. L. Ferreira),

Sao Paulo: Edi¢gdes Paulinas, 1993.

158



