
1 
 

EQUIPES NOTRE DAME – ENS 

EQUIPE RESPONSABLE INTERNATIONALE – ERI 

Equipe Satellite sur la formation chrétienne 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’AUBERGE/COURS SUR  

LA MORALE CHRETIENNE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Observation: traduit d’un document original en portugais (du Brésil). 



2 
 

SOMMAIRE 

 

 

 INTRODUCTION GENERALE ...................................................... 4 

TABLE 1 INTRODUCTION À LA MORALE – QUESTIONS 

PRELIMINAIRES .......................................................................... 

1.1- Terminologie ........................................................................... 

1.2- La question morale.................................................................. 

1.3- Les bases rationnelles de l’Ethique......................................... 

 

8 

9 

11 

14 

TABLE 2 ETHIQUE THEOLOGIQUE ET TRADITION.................................. 

2.1- Éthique Théologique................................................................ 

2.2- Fidélité à la Tradition authentique............................................ 

2.3- La Morale Rénovée................................................................. 

19 

19 

24 

31 

TABLE 3 QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE – LES 

CATEGORIES MORALES DE BASE............................................. 

  

38 

 3.1- La Liberté ................................................................................ 38 

 3.2- La Responsabilité ................................................................... 43 

 3.3- L’Acte Moral............................................................................. 46 

 3.4- L’Option Fondamentale........................................................... 49 

 3.5- La Loi Naturelle........................................................................ 51 

TABLE 4 QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE – LA 

CONSCIENCE MORALE .............................................................. 

 

53 

 4.1- Le mystère de la conscience................................................... 54 

 4.2- Les types de conscience......................................................... 55 

 4.3- Les éléments sur l’histoire de la doctrine chrétienne ............. 57 

 4.4- Qu’enseigne le Catéchisme de l’Eglise Catholique (CIC) au 

sujet de la Conscience Morale ? .................................................... 

 

58 

 4.5- La formation de la conscience............................................... 59 

TABLE 5 MORALE  PERSONNELLE : PÉCHÉ ET CONVERSION............. 68 

 5.1- Le mal  moral et la liberté ....................................................... 68 

 5.2- Les problèmes et défis autour du péché ................................. 70 

 5.3- Le péché dans les Saintes Écritures ...................................... 73 

 5.4- Notions de péché mortel et véniel .......................................... 77 

 5.5- L’occasion proche du péché ................................................... 81 

 5.6- La  conversion : en quoi consiste-t-elle ?................................ 83 

 5.7- L’évangile incarné de la conversion ....................................... 83 

 5.8- Les sacrements de conversion ............................................... 85 

 5.9- La  participation du converti dans la conversion..................... 88 

TABLE 6 MORALE PERSONNELLE : LES VERTUS.................................. 92 

 6.1- Les vertus cardinales............................................................... 96 

 6.2- Les vertus théologales ............................................................ 104 



3 
 

TABLE 7 BIOÉTHIQUE ................................................................................. 118 

 7.1- Une première réflexion : les cas qui interpellent la Bioéthique 119 

 7.2- La valeur de la vie humaine et les exigences éthiques.......... 120 

 7.3- L’avortement d’un point de vue moral...................................... 122 

 7.4- Euthanasie et Dysthanasie...................................................... 125 

 7.5- Transmission de la vie humaine et exigences éthiques......... 126 

 7.6- Interventions humaines pour empêcher la transmission de la 

vie .................................................................................................. 

 

136 

TABLE 8 DEFIS ÉTHIQUES - CARACTERE SOCIAL DE LA MORALE .. 

8.1- Défis éthiques de l’économie .................................................. 

140 

142 

 8.2- Défis éthiques du travail ......................................................... 143 

 8.3- Défis éthiques de la pauvreté.................................................. 145 

 8.4- Défis éthiques de la politique................................................... 147 

 8.5- Défis éthiques de la culture .................................................... 148 

 8.6- Défis éthiques de l’environnement.......................................... 149 

 CONCLUSION................................................................................ 152 

 BIBLIOGRAPHIE UTILISEE, CITEE ET RECOMMANDEE ......... 156 

 



4 
 

 

 

Ce cours est une contribution pour l’étude de la morale chrétienne ou de 

théologie morale (autrement appelée Ethique théologique), qui cherche, à la 

lumière de la parole de Dieu, à discerner les normes concrètes qui poussent la 

personne à sa pleine réalisation : humaine et chrétienne. 

En ce sens, la “morale chrétienne est la pratique de la foi, à la suite de 

Jésus Christ pour réaliser le règne de Dieu”. C’est ce qui définit le mieux la morale 

chrétienne et ses rattachements à la foi. Autrement dit, la morale est une 

dimension nécessaire de la foi chrétienne (la foi étant comprise en tant que relation 

entre l’être humain et son Dieu).1 

Marciano Vidal éclaircit encore cette définition, quand il affirme que la 

théologie morale “est cette partie de la Théologie qui, à la lumière de la Révélation 

et de la Foi vécue dans la communauté ecclésiale, entend désigner le chemin de 

la pleine humanisation des personnes et de la société, sur le chemin de Jésus 

Christ et de son Règne”.2 

Ainsi comprise, la morale chrétienne ne décrit pas seulement les 

comportements humains, mais cible un idéal à poursuivre ou à vivre, dont la force 

inspiratrice est : Jésus Christ. Il est la norme suprême pour le comportement 

moral et la vie du chrétien. 

Gaudium et Spes affirme que le Christ, qui est la révélation pleine du Père, 

est en même temps la révélation pleine de l’humain (cf. nº 22). C’est ainsi que la 

morale chrétienne se pose dans la perspective de la Révélation consignée dans 

les Ecritures et intégrée dans la vie de la communauté de Foi, de vie de chaque 

chrétien. 

Ainsi s’exprime la Commission Biblique Pontificale : 

Pour les chrétiens, les écritures saintes ne sont pas seulement la source de la 

révélation, le fondement de la Foi, mais aussi le point essentiel de référence de la 

Morale. Les chrétiens sont convaincus que, dans la Bible, peuvent se trouver les 

indications et normes pour agir avec rectitude et pour atteindre la vie en plénitude.3 

Le  Concile Vatican II propose un “aggiornamento” (actualisation) et une 

rénovation de la Théologie Morale, qui depuis le XVIIème siècle portait une tonalité 

ou une vision négative et pessimiste, plus préoccupée par la condamnation des 

                                                            
1 VIDAL, Marciano. Para Conhecer a Ética Cristã. São Paulo: Edições Paulinas, 1993, p. 11‐15. 
2 VIDAL, Marciano. Moral de Atitudes. Aparecida: Editora Santuário, 1978, p. 482‐489. 
3 PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Bíblia e Moral ‐ Raízes Bíblicas do Agir Cristão. 



5 
 

erreurs morales de la personne, de la société et du monde, que de promouvoir la 

personne dans son intégralité. 

Dans la perspective de la Morale appelée casuistique, il y avait comme un 

dualisme à l’égard de l’être humain, du monde, du corps, de la sexualité, qui a 

séparé et opposé certaines réalités comme le corps et l’âme, le spirituel et le 

matériel, le ciel et la terre, etc. 

Le pape Jean XXIII lui-même déclara à l’ouverture du Concile Vatican II que 

“les erreurs tombent d’elles même ou sont confrontées aux valeurs chrétiennes de 

manière positive”.4 

Un texte conciliaire fondamental parle de “l’aggiornamento” de la Théologie 

Morale : 

Il y a un soin spécial à perfectionner la Théologie Morale, dont l’exposition 

scientifique, nourrie d’une plus grande intensité par la doctrine des saintes 

écritures, devra montrer l’excellence de la vocation des fidèles en Christ et son 

obligation de produire des fruits dans la charité pour la vie du monde.5 

Les commentaires des théologiens à propos de ce texte et de la nécessité 

d’un “aggiornamento” font ressortir ce que le Concile attend de la morale : 

a) Caractère scientifique (“exposition scientifique") ; 

b) Spécificité chrétienne (“nourrie avec plus d’intensité par la doctrine 

des Saintes Ecritures”) ; 

c) Orientation positive et de perfection (“elle devra montrer l’excellence 

de la vocation chrétienne”) ; 

d) Caractère ecclésial (“des fidèles en Christ”) ; 

e) Unifiée dans la charité et l’ouverture au monde (“son obligation de 

produire des fruits dans la charité pour la vie du monde”). 

Dans ce contexte, ce cours poursuit les objectifs suivants: 

 

Objectif général: 

 Comprendre que la Morale a toujours existé et que l’être humain 

possède une conscience morale qui le pousse à distinguer le bien du 

mal dans le contexte dans lequel il vit, et que cette même Morale montre 

Jésus-Christ comme l’idéal qui doit être suivi et vécu. 

 

 

 

 

                                                            
4  AGOSTINI,  Nilo.  “Moral  Renovada  para  uma  Catequese  Renovada”.  Texto  publicado  em  CNBB  (Org.). 
Catequistas para a catequese com adultos: Processo formativo. 1ª edição, São Paulo: Paulus, 2007, p. 45‐
62. 
5 DÉCRET SUR LA FORMATION DES PRÊTRES OPTATAM TOTIUS ECCLESIAE RENOVATIONEM, n° 16. “Que les 
disciplines théologiques soient enseignées à la lumière de la Foi et sous la direction du magistère de l’église, 
afin  que  les  élèves  puissent  trouver  avec  exactitude  la  doctrine  catholique  dans  la  Révélation  divine,  la 
pénètrent  profondément,  en  fassent  un  aliment  de  vie  spirituelle  et  deviennent  capables  de  l’annoncer, 
l’exposer et la défendre dans le ministère sacerdotal”. 
 



6 
 

Objectifs spécifiques: 

 Présenter l’Éthique/Morale et les Ethos. La première dimension 

commune théorique et réflexive, la seconde comme dimension pratique 

de la vie morale dans le quotidien des personnes ; 

 Faire comprendre que l’homme agit dans son quotidien non seulement 

par tradition, éducation ou habitude, mais principalement par la 

conviction de la foi, tout comme par l’intelligence et la raison ; 

 Prendre conscience que la personne est le centre de toute considération 

Éthique et Morale dans la perspective chrétienne. 

 

Ainsi, le présent cours permettra aux lecteurs intéressés par la grave crise 

morale dans laquelle nous vivons en ce moment  (“changement d’époque”, selon 

le Pape François),6 d’entendre les signaux des temps,  de les interpréter à la 

lumière de l’Evangile, et de répondre, par son mode de vie au quotidien, aux 

questions et interrogations des hommes au sujet du sens de la vie présente et 

future, et de la relation entre les deux. 

Le chrétien non seulement croit, mais vit aussi. C’est pourquoi, la vie du 

chrétien doit être en conformité avec ce qu’il croit, et ses croyances doivent 

s’incarner dans la vie quotidienne. 

Considérant que l’homme est social par nature, la vie morale n’affecte pas 

seulement sa vie personnelle, mais aussi ses attitudes dans la coexistence 

humaine (vie sociale et communautaire). 

Le cours de MORALE est structuré par les chapitres suivants : 

1- Introduction à la Morale : questions préliminaires 

2- Éthique théologique et tradition 

3- Catégories morales de base 

4- La conscience morale 

5- Morale personnelle : péché et conversion 

6- Morale personnelle : les vertus 

7- Bioéthique 

8- Morale sociale 

Dans une société de consommation relativement permissive et tolérante, 

avec la perte du sens éthique et la détérioration des relations humaines, où les 

moyens de communication ont une forte influence (positive et négative), il y a 

encore plus besoin de formation chrétienne des personnes (des catholiques, des 

couples chrétiens), pour qu’elles soient illuminées des lignes fondamentales de 

l’Evangile.  

 

 

                                                            
6  Sa  nature  est  principalement  culturelle,  en  elle  se  fond  la  conception  intégrale  de  l’être  humain  et  sa 
relation avec le monde et avec Dieu. 



7 
 

La morale catholique est souvent vue, même par nous catholiques, comme un 

ensemble de préceptes plus ou moins restrictifs, qui disent simplement ce qui 

est juste et ce qui est mauvais – bien que souvent les personnes ne 

comprennent pas pourquoi certaines choses sont considérées justes et 

d’autres mauvaises par l’Eglise. Cette vision pauvre et négative de la morale 

ou de l’éthique chrétienne, qui éloigne certains de la religion, est largement 

exploitée par la presse laïque, qui aime présenter l’Eglise comme “le grand 

répresseur”. 

 

Le pape François a affirmé que "toutes les discussions doctrinales, morales 

et pastorales n’ont pas à être décidées par une intervention du magistère", mais 

que les réponses et solutions doivent être recherchées dans la culture propre d’un 

pays, en observant les traditions et les défis locaux. 

Et le Pape de continuer : “Un véritable pasteur (éducateur) ne doit pas se 

contenter de l’application de lois morales. Dans la croyance que tout est blanc ou 

noir, nous fermons parfois les chemins de la miséricorde". 

Jésus-Christ est le visage de la miséricorde du Père. Le mystère de la Foi 

chrétienne semble trouver dans ces paroles sa synthèse. Telle miséricorde s’est 

révélée vivante, visible et a atteint son apogée en Jésus de Nazaré. Avec sa 

parole, ses gestes et toute sa personne, Jésus de Nazaré révèle la miséricorde de 

Dieu.7  

La miséricorde de notre Seigneur se manifeste surtout quand Il s’incline sur la 

misère humaine et démontre sa compassion, pour qui a besoin de compréhension, 

soin et pardon. Tout en Jésus parle de miséricorde ; plus encore, Lui-même est la 

miséricorde. 

Voilà ce à quoi se consacre cette étude : que personne ne vive à la marge 

de  l’Evangile de Jésus Christ, et que tous puissent adhérer à la personne de 

Jésus Christ et, par conséquent, à la doctrine de Jésus, à son Evangile.  

Jésus et son message – le Règne de Dieu – est le point de départ et 

d’arrivée pour tout chrétien (Mc 1,15; Mt 5,3-12). 

 

 

L’étude de la morale chrétienne – par les fidèles laïcs – se révèle être d’une 

certaine complexité ; non seulement en raison de la présence de concepts 

abstraits, mais aussi parce que les personnes ont encore beaucoup de doutes 

sur la doctrine de la Foi et de la Morales catholique.  

Pour beaucoup, la morale chrétienne est considérée comme un ensemble de 

théories, difficiles à comprendre dans leur ensemble, et non comme un 

fondement et une motivation pour l’action des chrétiens dans leur quotidien. 

Ce cours possède, peut-être une complexité supérieure à d’autres, et, pour 

cela, le langage peut paraitre plus soutenu. Il est, aussi, plus long et propose 

                                                            
7  Pape  François. Misericordiae  Vultus.  Bulle  de  Proclamation  du  Jubilé  Extraordinaire  de  la  Miséricorde, 
Rome, 11 avril 2015. 



8 
 

des questions à la fin de chaque partie, faites pour permettre une meilleure 

compréhension de ce qui a été lu. 

Par ailleurs, se profile dans le même esprit et dans le même désir de répondre 

aux questionnements de notre Foi catholique,  la recherche de la Vérité. 

La père Caffarel disait toujours que l’un des objectifs du mouvement des 

Equipes Notre Dame est d’être “une école de vie chrétienne”, qui aide les 

couples à “acquérir la compréhension des exigences de la vie chrétienne, de 

ce qu’elle est, dans sa globalité, et de toutes les richesses du dogme” ; elle doit 

aider à montrer “ce qu’est la vie chrétienne, dans son entièreté, dans toute son 

amplitude” (...), parce que “les équipiers Notre Dame doivent désirer vivre avec 

le Christ, comme le Christ, par le Christ, partout : dans la sphère conjugale, (...) 

mais aussi dans la vie professionnelle, dans la ville, dans la paroisse, dans les 

loisirs”. 

 



9 
 

 

 

 

 

 

Nous allons débuter cette partie en donnant quelques définitions de base, 

afin d’éviter doutes ou confusions dans la terminologie utilisée. 

Il est important de noter que l’étude de ce cours – la Morale Chrétienne – 

s’insère dans le contexte de la Théologie Morale, qui traite de la réflexion sur les 

actes humains, dans la perspective de sa réalisation en tant que personne 

humaine en Jésus Christ, en tant que partie prenante du plan de la Création et de 

la Rédemption. Il s’agit, en effet, du style de vie que le chrétien est appelé à suivre 

dans chaque dimension de sa vie. 

Nous allons aborder la morale chrétienne d’une part, en soulignant une 

question anthropologique (réalisation de la personne humaine) et, d’autre part, 

une question théologique (réalisation de la personne humaine à la lumière de la 

foi en Jésus Christ). 

Les Saintes Ecritures sont l’esprit de la morale chrétienne, non pas comme 

un code de “moralité”, mais bien comme une source de vie morale.  

 

1.1- Terminologie 

Les termes Morale et Éthique sont utilisés fréquemment comme 

synonymes, mais conservent entre elles certaines différences, comme nous 

pouvons le voir ci-après : 

Les philosophes grecs utilisent le mot “éthique” en partant d’ethos ou coutume, 

morale. L’éthique est la réflexion systématique qui tente de soutenir la conduite de 

la nature humaine. Cicéron, dans son précis sur le fatalisme (De Fato), propose 

d’enrichir la langue latine pour ne pas à avoir à utiliser le grec éthique, inventant le 

mot “moral”. Tout comme les grecs dérivent l’éthique de ethos, coutume, de même 

peuvent faire les romains, en déclinant moralis, morale, de mos, coutume en latin. 

Ainsi, sont restés dans le monde occidental les deux mots, éthique et morale, qui 

originellement signifient la même chose, l’un en grec, l’autre en latin. Il est certain 

qu’au fil des siècles les deux mots se sont enrichis de nuances qui 

s’additionneraient. Ainsi, en certaines occasions et pour certains ces mots se 

différencient, bien qu’historiquement ils soient synonymes.8 

 

 

 

 

                                                            
8 HORTELANO, Antonio. Moral Alternativa ‐ Manual de Teologia Moral. Traduction de l’espagnol par João 
Rezende Costa, Editions Paulus: São Paulo, 2000, p. 20. 

TABLE 1 

INTRODUCTION À LA MORALE 

QUESTIONS PRELIMINAIRES 



10 
 

Ainsi, nous utilisons: 

 Éthique  pour une approche plus rationnelle, philosophique. 

 Morale  pour une considération religieuse et pour des codes de 

comportement en relation avec cette vision religieuse. 

 

 

Donc, l’éthique (Ethica) est la norme, alors que la morale (MOS) est l’action.  

Autrement dit, l’éthique est ce qui se produit dans le champ du discours, et la 

morale est ce qui se produit dans le champ de la pratique. La morale est 

convention, et l’éthique est réflexion. 

 

 

Dans la perspective de la morale chrétienne, Ethique et Morale coïncident, 

et peuvent être ainsi définies : 

 Une manière d’être, de penser et d’organiser un peuple ; 

 Un ensemble de connaissances extraites de la recherche sur les 

comportements humains, tentant d’expliquer les règles morales de 

manière rationnelle, fondamentale, scientifique et théorique ; 

 Une réflexion sur la vie morale, où sont soulignés les valeurs, les normes 

et les principes pour un bien agir humain ; 

 Etude des coutumes, comportements ou règles qui régissent la vie, 

déterminant les actions et jugements sur la moralité des actes humains. 

Ainsi, l’Éthique, et/ou la Morale, sera responsable de la construction des 

bases qui vont guider la conduite de la personne humaine, déterminant son 

caractère et son mode de comportement dans une société déterminée. 

 

Quel est le sens du mot ETHOS? 

Ethos évoque la vie morale d’un individu ou d’un groupe. Dans la langue 

grecque, le mot ethos se retrouve sous deux formes : 

 Commençant par Є  (epsilon) => Signifie Coutume/Ethologie (étude 

des coutumes). 

 Commençant par η  (êta) => Signifie Caractère / Manière d’être. 

Cet ethos en référence au caractère est priorisé pour la Morale, parce que 

l’éthique s’identifie plus avec le caractère ou la manière d’être acquise, plutôt 

qu’avec la coutume.  

Le mot “éthique” vient du grec ethos, et signifie, littéralement, la maison, le 

foyer, l’habitat, le nid, le refuge, l’identité, la conscience ; le lieu où les personnes 

habitent ; l’éternel et mystérieux foyer de l’Etre, là où les êtres humains peuvent se 

rencontrer en profondeur avec “L’ETRE”, et par là avec soi-même.  

En ce sens, ethos fait référence à humanum, et montre un mode propre 

d’être et de vivre où “s’abrite” l’humain.  



11 
 

C’est pourquoi, quand on parle de ethos chrétiens, émerge toute 

l’expérience accumulée par les chrétiens au fil de l’histoire, ayant comme 

référence fondamentale la personne, le mystère et l’œuvre de Jésus. Le Christ lui-

même est la norme suprême des chrétiens. 

 

1.2- La question Morale 

La question Morale peut être confondue, parfois, avec la réalité sociologique 

ou juridique. Ce sont des réalités proches et importantes pour la morale, mais elles 

ne coïncident pas toujours. Pour ne pas être une morale abstraite, basée 

seulement sur des principes, il est important qu’elle prenne en compte la réalité (le 

vécu et le normatif). 

 

a) Les coutumes et la morale – le niveau sociologique de la Morale 

La Morale doit prendre en compte la réalité. C’est son point de départ. Les 

coutumes, surtout les errements d’une culture, nous sont beaucoup plus familiers, 

plus proches de ce que nous souhaiterions qu’ils soient.9 

La  Morale a pour objectif de : transformer les coutumes en critères qui se 

justifient ; transformer les échelles de valeurs qui justifient la vie ; travailler dans 

l’ensemble des aspirations qui font partie de la compréhension de la vie, et qui 

sont aussi responsables des changements socio-historiques. 

La connaissance sociologique et statistique traite du jugement des faits, 

c’est à dire, de ce qui est. L’Ethique évolue sur les jugements de valeurs, c’est à 

dire, sur ce qui doit être.  

Une morale concrète peut être désincarnée, mais peut aussi céder à la 

tentation de vouloir déduire, du vécu et des faits, des normes d’action ou des 

principes de valeurs. 

Sur la question de la vérité et de la valeur, la croyance pseudoscientifique  

de la majorité absolue ne vaut rien. L’Éthique ne se mesure pas par la quantité. Ce 

n’est pas parce que “tout le monde le fait” que c’est une vertu.  

Conclusion: l’Éthique ne se fonde pas sur le fait sociologique. 

 

b) Le licite (légal) et la question morale 

Une loi ou une norme a ses valeurs positives. Elle sert à protéger, à réguler, 

et a une finalité pédagogique. La Morale est nécessairement liée au niveau licite – 

illicite, légal – illégal.  

Cependant, une éthique, qui se préoccupe de ce qu’elle doit être, a la 

fonction de démystifier le niveau légal de la réalité. 

Il faut être clair sur le fait que l’ordre juridique n’est pas l’unique instance 

normative (la Morale ne doit pas se reposer sur la protection juridique des valeurs 

                                                            
9  Par  exemple,  une  culture  qui  prime par  l’économie,  comme axe  directeur  et  organisateur  des  relations 
sociales, produit  inévitablement une tendance religieuse consumériste,  sur  les  traces de  la prospérité, qui 
établit des relations commerciales avec le divin. 



12 
 

éthiques, ni la loi positive être l’expression des valeurs et systèmes moraux des 

groupes majoritaires).  

D’autant qu’un comportement concret peut être évalué en partant de la 

conscience (elle a un caractère moral), et peut être évalué à partir de la 

perspective de l’ordonnancement juridique (elle a un caractère juridique). Dans le 

cas concret d’une personne, c’est la conscience qui a la primeur ; donc il existe 

une subordination du niveau juridique à l’ordre moral. 

La justice de l’ordonnancement juridique se mesure à ce qu’il apporte au 

bien commun. Dans la réalisation du bien commun, la justice des lois civiles doit 

laisser de l’espace pour l’objection de conscience, sans pour autant, causer des 

dommages au bien commun.  

Conclusion: la question Morale ne s’identifie pas, bien qu’elle ait des 

connexions ou des liens étroits, avec l’ordonnancement juridique. 

 

c) La conditionnalité de la question Morale 

Nous vivons dans un temps dans lequel nous pouvons identifier une 

« crise » de la Morale. Cependant, cette crise peut être évaluée sous le prisme de 

dé-moralisation et sous le prisme du changement.  

La réalité, aujourd’hui, est faite d’ombres et de lumières. La crise trouve son 

origine dans la compréhension incorrecte des grands champs signifiants de la 

réalité (le monde, l’homme, Dieu). Ils ont subi des obscurcissements. La crise de la 

Morale est liée à la crise culturelle et de civilisation. 

En observant la crise sous l’aspect de la dé-moralisation, nous identifions 

trois niveaux: 

a) Sur l’immoralité  C’est la manière la plus superficielle de l’analyser. 

Normalement elle mesure la réalité en termes quantitatifs.  

b) Sur la permissivité  La société aujourd’hui est permissive, fruit de son  

pluralisme géré par la tolérance.10 Le Pluralisme, la permissivité et la 

tolérance se répercutent en profondeur dans la manière de vie et de de 

formuler la Morale. Nous vivons aujourd’hui dans une société ouverte.  

La permissivité sociale se caractérise par le passage de la clandestinité à la 

publicité. Les moyens de communication sociaux sont des facteurs importants de 

ce passage, ainsi que la justification qu’il est nécessaire de pour rendre les faits 

publiques : “Nous devons montrer comment sont les choses”.  

Le grand problème, d’une part, est que l’on fait la publicité des failles 

morales ou des vécus, sans prendre en compte les valeurs, ce qui créé un 

obscurcissement des valeurs morales. Elle laisse passer une mentalité de 

connaturalité avec le mal. Elle réduit le niveau de la réaction morale. Les aspects 

négatifs de la permissivité sont encore plus ressentis par les adolescents, des 

individus en formation, des personnes simples, etc. 

                                                            
10 Certains auteurs affirment que la tolérance est une des vertus, nécessaire pour élever l’être humain à sa 
condition d’être civilisé, et représente un état moins mécanique de vivre les différences. 



13 
 

D’autre part, nous devons soigner le scandale pharisien et la morale 

hypocrite. La vie privée, soit disant pour le bien de l’individu, et pour le bien de la 

société, est passée au crible de manière excessive. Les failles de l’administration 

publique en revanche doivent être rendues publiques. Cela aide à élever le sens 

moral de la société elle-même.  

En ce qui concerne la permissivité juridique, par exemple, elle a favorisé le 

déclin des valeurs morales chrétiennes. Il faut que cela soit clair que, pour nous 

chrétiens, l’ordre juridique doit avoir comme base l’ordre moral. Si la loi permet 

quelque chose, ce peut être quelque chose qui, d’un point de vue moral, soit 

immoral. Si la loi civile tolérante créé un vide moral, c’est le devoir des chrétiens de 

combler ce vide en étant un exemple, et travailler honnêtement et sincèrement à 

changer la loi. 

c) Sur l’amoralité  C’est le niveau le plus profond et le plus préoccupant. 

Notre société a des facteurs structurels qui rendent difficiles l’éthique et 

génère l’amoralité (modes relationnels : consumérisme, massification, 

hédonisme, technicisme, etc.).  

Nous voyons surgir l’homme-foule, par exemple, qui se caractérise par 

l’impulsivité collective et l’irréflexion. Sont présents là, l’anonymat, l’incompétence, 

et l’impuissance. Est également à déplorer, aujourd’hui, la désintégration des 

relations humaines. Nous avons besoin d’organiser le lien. Les choses sont 

impersonnelles et trop professionnelles. 

Par ailleurs, soulignons aussi la fonction manipulatrice de la parole 

(communication). Cela montre la fonction manipulatrice des attitudes. Les moyens 

de communication, par exemple, dictent des normes comportementales et 

manipulent facilement les individus et les groupes, créant des individus et des 

groupes complètement aliénés. 

Tout cela favorise la dégradation de l’amour et de la sexualité, par exemple. 

Il n’existe plus de rencontre entre les personnes. Il n’y a plus d’engagement. Les 

musiques, les gestes sont les signes de la dégradation de l’amour.  

La culture de demain dépend de la culture d’aujourd’hui. La publicité 

actuelle valorise l’érotisme au risque d’une dépersonnalisation. La violence devient 

un mode de communication interpersonnel. On assiste à  l’augmentation de la 

violence gratuite. Par ailleurs, nous sommes dans une sorte d’impasse 

idéologique: l’humanité ne sait plus si elle doit donner plus de pouvoir à l’état ou à 

l’individu. 

 Enfin, nous constatons l’appauvrissement de l’esprit humain : manque 

d’altruisme ; déficit de volontariat ; manque d’oblativité (gratuité). Quand l’esprit est 

pauvre, il est difficile de parler d’éthique. 

Mais, il est clair qu’il existe aussi des facteurs socioculturels qui aident à 

maintenir vivantes les questions morales : 

a) La recherche du sens de la vie ; 



14 
 

b) La nécessité de faire surgir des utopies globales, d’idées, de rêves. Pour 

l’humanité il ne reste plus qu’à  “miser sur les utopies” ; 

c) La valeur inaliénable de la personne humaine. Il y a l’opportunité de voir 

resurgir l’éthique. L’humanité est sensible aux droits humains. 

En regardant la crise sous le prisme du changement – et c’est ainsi que 

nous sommes appelés à interpréter la situation actuelle en tant que chrétiens -, il 

est nécessaire dès à présent de faire naitre des changements dans la propre 

compréhension de la vie et des valeurs.  

Certains changements significatifs doivent être soulignés : 

a) Valorisation de l’historicité de l’homme et du monde (GS, 5). L’homme est 

un être historique. Il ne vit pas seulement dans le temps, il est aussi 

temporalité ; cela signifie qu’il est une réalité dynamique, qui comprend les 

valeurs sur un mode nouveau ou différent; 

b) La diversité culturelle et sociologique des normes du comportement. Il est 

important de ne pas confondre une forme concrète de comportement 

humain avec les normes éthiques. Il faut être vigilant avec 

l’ethnocentrisme.11 Les valeurs propres d’une culture ne doivent pas 

disparaitre. Cependant, toutes les formes socioculturelles ne se valent pas ; 

c) Nous devons avoir un doute sincère sur le concept de nature humaine. La 

nature humaine a été considérée par la Morale Chrétienne comme le lieu 

abstrait des valeurs et des principes éthiques. 

 

1.3- Les bases rationnelles de l’Ethique 

Avant de parler des fondements de l’Ethique Chrétienne, il faut parler de 

rationalité de l’Ethique. Il est nécessaire de fonder l’Ethique Chrétienne dans la 

rationalité, c’est à dire donner plus de crédibilité à la Morale Chrétienne. Nous 

voulons surtout mettre l’accent sur la rationalité de la dimension éthique de l’être 

humain. 

 

1.3.1- Le sens éthique de l’existence humaine 

La rationalité de l’Ethique est réelle en raison de la présence du sens moral 

dans l’ensemble des vécus humains (elle a sa place dans chaque vie humaine). La 

vie humaine est inséparable de son interprétation.  

Le sens éthique de l’existence humaine apparait quand nous regardons les 

dimensions de la responsabilité et de l’engagement. Selon Aristóteles, “l’être 

humain nait éthique parce qu’il peut, par son intelligence, diriger les impulsions de 

sa nature profonde (physis) et réfléchir sur ses actions”.12 

                                                            
11 Une vision ethnocentrique démontre, parfois, une méconnaissance des différentes habitudes culturelles, 
conduisant à l’irrespect, à la dépréciation et à l’intolérance à l’égard de ceux qui sont différents, créant, dans 
les  cas  les  plus  extrêmes,  des  attitudes  de  préjugés,  radicales  et  xénophobes.  Un  individu  éthnocentré 
considère les normes et les valeurs de sa propre culture meilleures que celles des autres cultures. Cela peut 
être un problème, parce que cela donne fréquemment naissance à des préjugés et des idées infondées. 
12 MOSER, Antônio. Teologia Moral: a busca dos fundamentos e princípios para uma vida feliz. Petrópolis: 
Vozes, 2014, p. 23. 



15 
 

Le pape Benoit XVI, dans un discours aux parlementaires du Parti Populaire 

Européen, explique son sens éthique de l’existence humaine, soulignant 

qu’existent des principes non négociables, qui ne sont  pas le fruit de la religion, 

mais sont fondés sur la nature humaine : 

En ce qui concerne l’église catholique, l’intérêt principal de ses interventions dans 

la sphère publique est la protection et la promotion de la dignité de la personne et, 

par conséquent, elle appelle en conscience à une attention particulière pour les 

principes qui ne sont pas négociables.  

Parmi ceux-ci, aujourd’hui émergent  : la protection de la vie dans toutes ses 

étapes, depuis le premier moment de la conception jusqu’à la mort naturelle ; 

reconnaissance et promotion de la structure naturelle de la famille, en tant qu’union 

entre un homme et une femme basée sur le mariage, et sa défense contre les 

tentatives pour la rendre juridiquement équivalente à des formes d’union qui, en 

réalité, l’abiment et contribuent à sa déstabilisation, niant son caractère particulier 

et son rôle social unique ; la protection du droit des parents à éduquer leurs propres 

enfants.  

Ces principes ne sont pas des vérités de la foi, même s’ils bénéficient de l’éclairage 

et de la confirmation de la foi. Ils sont inscrits dans la nature humaine et, par 

conséquent, sont communs à toute l’humanité. L’action de l’église pour les 

promouvoir ne constitue donc pas un caractère confessionnel, mais se destine à 

tous, indépendamment de leur filiation religieuse.  

Au contraire, cette action est d’autant plus nécessaire que ces principes sont niés 

ou mal compris, parce que cela constitue une offense à la vérité de la personne 

humaine, une blessure grave infligée à la justice elle-même.13 

 Au quotidien, nous nous confrontons spontanément au sens moral de la vie, 

par exemple, dans le langage lui-même : tuer est mal ; ne fais pas cela ; il est bon 

de courir. La structure socio-historique de la réalité est faite de valorisations, 

normations (d’où le sens éthique). Toute structure sociale a des réalités ouvertes 

et des réalités régulées.  

C’est pourquoi il est nécessaire de situer le sens moral dans l’ensemble des 

activités de base dont est faite l’existence humaine ; c’est à dire dans la vie 

économique, intellectuelle, sociale, esthétique, religieuse, etc. 

 En observant la globalité de l’existence humaine, nous pouvons distinguer 

des niveaux entre les champs de la vie : biologique, anthropologico-culturel, 

psychologique, religieux, etc. 

 Au niveau psychologique, le sens moral se traduit par des comportements, 

c’est à dire la réponse du sujet aux stimulations signifiantes.  

 Nous pouvons souligner trois éléments de motivation fondamentaux du 

comportement qui intègrent la structure psychologique de la conduite morale : les 

aspects cognitifs, les aspects affectifs et les aspects de motivation. 

 

 

 

                                                            
13 BENOIT XVI, Ad Congressum a “Populari Europae Factione” provectum (30 de março de 2006), in AAS 98 
(2006), 344‐345. 



16 
 

a) Les aspects cognitifs: 

 Conscience de soi ; 

 Conscience de l’autre ; 

 Anticipation des conséquences du comportement ; 

 Formulation et application de normes et principes ; 

 Convictions morales (compréhension des valeurs) ; 

 Capacité de la pensée conjecturale (pensée logique, basée sur les 

hypothèses) ; 

 Cohérence intellectuelle. 

 

b) Les aspects affectifs:  

 Capacité à l’empathie (identification à l’autre et à ses problèmes) ; 

 Imitation (surtout dans les premières années de la vie) ; 

 Pudeur, honte et remords (comme indicateurs de moralité). 

 

c) Les aspects de motivation: 

 Dépendance de l’extérieur (hétéronomie) ; 

 Approbation sociale ; 

 Réciprocité (importance pour la justice) ; 

 Conscience morale (indicateur de l’autonomie morale) 

 

1.3.2- La structure socio culturelle de l’Ethique 

Si la conduite individuelle a nécessairement une base éthique, 

l’enchevêtrement de la vie sociale a aussi sa dimension éthique (individu X 

société). La dimension éthique de la structure sociale conditionne la pratique 

transformatrice de la réalité sociale. 

a) L’anthropologie culturelle et éthique  

L’ethos fait partie de la culture de tout groupe humain. Il se manifeste dans 

les motivations, les justifications, les orientations des valeurs, dans les normes 

concrètes. C’est pourquoi il est difficile d’isoler l’éthique d’une culture concrète. 

La culture est la particularité humaine, et c’est ce qui distingue l’homme du 

comportement des autres animaux. L’animal est limité par la nature. L’être humain 

se trouve libéré mais “sans défense” “impuissant” par la culture. L’être humain est 

un être culturel, en qui se trouve nécessairement l’éthique.  

b) La culture comme donnée socio-historique 

La culture est une réalité factuelle. C’est une forme réelle de la vie d’un 

groupe humain. C’est une manière d’exprimer la vie et de la comprendre. Pour 

l’éthique cela signifie éviter le relativisme moral et l’ethnocentrisme moral.  

c) La fonction de l’ethos dans la structure socioculturelle 

Cette fonction peut être vue de façon critique ou de façon naïve. La culture 

sociale dominante tend toujours à manipuler l’ethos d’une société (il existe des 



17 
 

composants idéologiques aussi bien dans l’éthique vécue que dans celle qui est 

formulée).  

La fonction idéologisante des contenus moraux se manifeste par ces 

attitudes qui veulent maintenir l’ordre établi. 

Quant à la responsabilisation : c’est elle qui rend la morale subjective ou 

personnelle. La manipulation intervient dans le transfert de responsabilité, par 

exemple, vers une autorité externe, qui peut être la loi voire même Dieu. 

d) Les effets de la localisation éthique 

L’éthique au sein de la conscience morale se manifeste à travers: 

 Les jugements de conscience hétéronomes, c’est à dire que la 

décision est en en dehors de la morale (c’est le fruit du manque de 

capacité critique); 

 Les jugements autoritaires de conscience : elle est dominée par 

l’autorité ou bien agit de manière autoritaire ; 

 Les jugements de conscience massifiés : elle agit par réaction de 

masse, par contagion ; 

 Les jugements de conscience : elle a tendance à servir l’ordre 

dominant. 

e) A qui profite la manipulation éthique 

Etant donné que l’essentiel de la manipulation éthique est structurel, elle est 

naturellement au service du pouvoir politique, économique, culturel ou religieux 

dominant.  

 

1.3.3- Perspectives philosophiques de l’Ethique 

La dimension éthique de l’existence humaine est un thème de premier ordre 

dans la réflexion philosophique. Il en a toujours été ainsi et il en sera 

toujours ainsi. La fonction que nous pouvons admettre aujourd’hui est le 

fondement qui donne un support à l’éthique de la critique raisonnable. Le 

principal est la raison critique. Si elle n’est pas rationnelle, elle ne présente 

pas les conditions pour étayer ou pour justifier. 

 Questionnements : est-ce vrai que la raison humaine agit toujours de 

manière raisonnable ? Parfois la raison ne préfère-t-elle pas le non raisonnable ? 

Agissant rationnellement, sommes-nous plus capables d’être partiaux ?  

 Il n’existe pas une seule justification philosophique à l’éthique. Ce n’est pas 

la fonction de l’Ethique Théologique de se prononcer pour l’une ou l’autre éthique 

philosophique (l’Eglise ne pense pas ainsi). L’Ethique Théologique doit utiliser les 

différentes contributions philosophiques et discerner.  

  

 

 

 

 



18 
 

Pour réfléchir : 

1) Comment pouvons-nous définir Ethique et Morale ? 

2) Dans la perspective de la Morale Chrétienne, Ethique et Morale coïncident. 

Quelles sont les caractéristiques que vous définiriez ? 

3) Quel est le sens du mot ETHOS ? Cherchez un peu plus au sujet de 

l’ETHOS comme référence au “humanun”. 

4) La question Morale est-elle une réalité sociologique ou juridique ? ou 

aucune de ces réalités ? Justifiez. 

5) Que signifie le fait de dire que nous vivons aujourd’hui une “crise morale”? 

Quelles sont les aspects majeurs de cette crise ? 

6) Pourquoi est-il nécessaire de fonder l’Ethique Chrétienne dans la rationalité 

? Qu’est-ce que cela signifie ? Quelles sont les bases rationnelles de 

l’Ethique ? 

7) Pourquoi les principes éthiques de l’existence humaine ne sont-ils pas les 

fruits de quelque religion et sont-ils considérés non négociables ? 

8) Mettez en évidence et recherchez les critères “positifs” qui fondent et 

soutiennent l’Ethique. 



19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cette partie approfondit les réflexions sur l’Ethique Théologique – ou morale 

catholique – qui tient le Christ comme référence. Comme l’affirme la Constitution 

Pastorale Gaudium et Spes, la morale a besoin de Jésus comme modèle ; les 

fidèles chrétiens doivent aspirer à s’identifier à Lui ; la Bible sert à le comprendre et 

à mieux le connaitre. (GS, 22)  

Dans ce contexte, il est important de comprendre quel est l’objectif et la 

mission de la morale catholique. Comme l’affirme Pinckaers:14 

“La morale catholique ne se réduit pas à un simple code de prescriptions et 

d’interdits enseigné par l’Eglise pour maintenir les personnes dans l’obéissance au 

détriment de leur liberté. Elle cherche, surtout à répondre au désir du cœur humain 

pour la liberté et le bien, en proposant un chemin qui, quand il est suivi, fait croitre 

cette aspiration et la renforce à la lumière de l’Evangile. La morale catholique n’est 

pas oppressive par nature, ni conservatrice par principe : elle cherche à éduquer 

pour la croissance. Là est sa véritable mission”.  

 

2.1- Éthique Théologique 

Comme nous l’avons vu dans la partie 1, le Concile Vatican II a demandé 

une présentation de la morale alimentée par la doctrine des Ecritures et des Pères 

de l’Eglise ; plus fermement unie à l’enseignement dogmatique sur la Trinité, le 

Christ et les sacrements ; et mieux fondée, tant scientifiquement que 

philosophiquement, pour assurer une confrontation plus avisée avec la pensée 

contemporaine.  

   

2.1.1- Les sources de l’Ethique Théologique ou Théologie Morale15 

Les sources de la Théologie Morale : la Parole de Dieu et l’expérience 

humaine. La parole de Dieu non seulement écrite, mais aussi comprise, 

interprétée, vécue, proclamée à travers l’Eglise des siècles (Ecritures Saintes, 

Saintes Traditions et Magistère Sacré). 

Le recours aux Saintes Ecritures est imprescriptible. Si les sources de la 

Théologie Morale ne sont pas dans l’esprit de la Parole de Dieu, alors elle n’est 

pas chrétienne.  

                                                            
14 PINCKAERS, Servais‐Théodore. A Moral Católica. Tradução de Paulo Jacobina, São Paulo: Quadrante, 2015, 
p. 9. 
15 Cf. GS 33, 36 e 46. 

 

TABLE 2 

 

ETHIQUE THEOLOGIQUE ET TRADITION 



20 
 

Surviennent  alors quelques questions : 

 Quelle est la relation exacte entre les Saintes Ecritures et la Morale ? 

 Quelles sont les normes bibliques valides aujourd’hui ? 

 L’Ecriture Sainte donne-t-elle seulement des orientations 

fondamentales? Ou fournit-elle aussi des normes catégorielles concrètes 

et valides pour aujourd’hui ? 

 

a) Les Saintes Ecritures  et les orientations fondamentales 

Il ne fait aucun doute pour l’église que les Saintes Ecritures sont 

essentielles pour l’Ethique Chrétienne, et que les orientations fondamentales pour 

la Théologie Morale trouvent leur origine spécifique dans les  Saintes Ecritures. 

C’est un fait. Il suffit de vérifier ce que nous dit la Constitution Dogmatique Dei 

Verbum sur la Révélation Divine, numéro 24, quand elle évoque l’importance des 

Saintes Ecritures pour la Théologie : 

La Théologie sacrée s’appuie, comme fondement vivace, sur la parole de Dieu 

écrite et sur la sainte Tradition, et en elle se renforce fermement et se renouvelle 

sans cesse, cherchant, à la lumière de la Foi, toute la vérité contenue dans le 

ministère du Christ. Les Saintes Ecritures contiennent la parole de Dieu, et, par le 

fait d’être inspirées, sont véritablement la parole de Dieu ; ainsi, l’étude de ces 

livres saints doit être comme l’âme de la sainte théologie. De même, le ministère de 

la parole, c’est à dire la prédication pastorale, la catéchèse et toute forme 

d’instruction chrétienne, dans laquelle l’homélie liturgique doit avoir une place 

centrale, s’alimente avantageusement et se revigore en sainteté à la parole des 

Ecritures.16 

Nous pouvons en conclure cela :  

 Ce sont les Saintes Ecritures qui conditionnent l’Ethique Chrétienne ; 

c’est à dire que l’on ne doit pas recourir aux Saintes Ecritures pour 

asseoir des positions ou des décisions éthiques ; 

 Il ne suffit pas de trouver le sens exact du texte. Il faut l’interpréter et le 

vivre : c’est à dire, se demander quelle est la volonté de Dieu “hic et 

nunc” (ici et maintenant) pour l’être humain concret aujourd’hui ; 

 Nous devons éviter deux extrêmes : le fondamentalisme et le 

libéralisme. Le fondamentalisme est l’interprétation littérale, sans 

interprétation rationnelle des obligations ou du moins des normes 

morales des Saintes Ecritures. C’est aussi prendre un verset déterminé 

ou péricope,17 et en déduire immédiatement des normes morales. Par 

ailleurs, le libéralisme consisterait à  comprendre les Saintes Ecritures 

comme étant dépourvues de tout contenu moral, et l’argument pour cela 

est que la Bible est très ancrée historiquement ; les conditionnements 

culturels et religieux sont très présents. 

                                                            
16 Dei Verbum, nº 24. Voir aussi les numéros 7 e 21. 
17 Péricope est un terme grec qui signifie “couper autour”, c‘est à dire une partie détachée d’un texte, pour 

être analysée et étudiée séparément. Passage biblique sélectionné pour la lecture. 



21 
 

 Pour nous les Saintes Ecritures ont une valeur indicative et impérative. 

Par exemple, le sens imitatif de la morale de l’alliance, dans laquelle les 

avantages de Jahvé (indicatif) sont fondamentaux pour les agissements 

du peuple d’Israël (impératif). Dans le nouveau testament, ce que Dieu 

réalise par l’homme en Christ, constitue un engagement pour le chrétien 

(indicatif et impératif). Pour Saint Paul, l’”être en Christ” fonde le “vivre 

en Christ”. Pour Saint Jean, l’”être fils de Dieu” fonde une conduite de fils 

(cf. 1Jo, 6). 

 

 Orientations fondamentales 

Les orientations fondamentales donnent l’esprit, l’animus avec lequel doit 

être vécue la vie. Les orientations fondamentales présentes dans les Saintes 

Ecritures sont vivaces, et cela signifie qu’elles demeurent valides quel que soit le 

lieu ou l’époque.  

Pour résumer, nous pourrions dire ce qui correspond à ce que dit Saint Paul 

aux Galates : “Fides quae per caritatem operatur” (“La Foi qui opère par l’amour”). 

(Gl 5,6). Voici quelques exemples d’orientations fondamentales : 

 Sequela Christi (la poursuite du Christ); 

 Conversion et participation à la vie divine ; 

 Mission du Règne de Dieu ; 

 Docilité à l’Esprit Saint (discernement) ; 

 Observation des Commandements ;  

 Tension Eschatologique (se positionner dans l’Espérance face au tout 

de suite et au pas encore du Salut); 

 Lutter contre le Sarx (chair); 

 Porter la Croix => affronter la vie avec joie, à travers les difficultés qui se 

présentent ;  

 Vivre la vie comme un service ; 

 Les dix commandements sont des orientations fondamentales. 

Nous pouvons conclure en disant que les Saintes Ecritures nous offrent des 

orientations fondamentales en nous donnant le présupposé ontologique pour vivre 

en chrétien, à partir duquel nous déduisons les orientations opératives concrètes. 

 

 Les Saintes Ecritures et les orientations particulières 

Les Saintes Ecritures nous enseignent et établissent aussi des orientations 

particulières. La Bible parle du Commandement et des commandements, comme 

option fondamentale et choix particuliers. Nous pouvons voir l’esprit de la loi et la 

lettre de la loi : “Aimer Jahvé et ne pas suivre d’autre Dieu”. 

Différemment des orientations fondamentales rencontrées dans les Saintes 

Ecritures, des orientations qui sont vivaces et ne sont pas susceptibles de 

changement, les orientations particulières peuvent changer, évoluer et même 

disparaître au cours de l’histoire.  



22 
 

 

2.1.2- Evaluation Ethique de l’Ancien Testament 

a) L’imperfection des orientations morales de l’Ancien Testament 

 Les imperfections et contradictions particulières sont notables et 

abondantes. Par exemple : l’oppression réelle, même si elle n’est pas 

toujours légale, contre les femmes, les esclaves et les étrangers. 

 Le règlement de comptes avec le recours à la vengeance de sang (la 

loi du Talion ; maudire l’ennemi). 

 Le droit  matrimonial avec une morale sexuelle qui permettait la 

polygamie, le divorce, le concubinage, l’abus des prisonniers et le 

lévirat18 pour garantir la propriété privée, etc. 

 

b) Evaluation de la Constitution Dogmatique Dei Verbum 

 Les livres de l’Ancien Testament, divinement inspirés, conservent une 

valeur vivace ; 

 Cependant ils contiennent aussi des choses imparfaites et 

transitoires (cf. Dei Verbum nº 14); 

 Elles ont été intégralement assumées par le prêche apostolique (cf. 

Dei Verbum nº 15); 

 Ainsi, nous pouvons conclure qu’un équilibre est nécessaire pour 

évaluer l’Ancien Testament, dans lequel on peut comprendre “un plus 

et un moins” (cf. Jésus).  

 Jésus est le critère. Tout l’Ancien Testament doit être lu en ayant 

Jésus comme référence. Les normes morales de l’Ancien Testament 

seront d’autant plus valides qu’elles seront alignées avec la pensée 

et le comportement de Jésus.  

 

c) Caractère fragmentaire de l’Ancien Testament (cf. Hb 1,1) 

 Il est normal, dans un discours religieux moral, qui a duré huit siècles, 

avec autant d’auteurs divers, qu’il y ait les traces personnelles de ses 

auteurs et de la culture de leur temps. 

 L’Ancien Testament a une valeur relative, tout en proposant une 

réponse partielle, il doit être évalué avec les critères du Nouveau 

Testament. Valeur relative signifie qu’il a de la valeur. C’est un 

témoignage culturel, anthropologique et éthique de grande influence 

dans la formation de la conscience de l’homme occidental. 

 Pour le chrétien, l’Ancien Testament est l’horizon de compréhension 

qui a été relu à partir des évènements historico-salvifiques du 

Nouveau Testament. 

                                                            
18 Obligation, que la loi de Moises impose au frère d’un défunt, d’épouser sa veuve. 



23 
 

 La valeur relative signifie qu’il ne peut être absolutisé, parce que de 

nombreux préceptes corrects et motivations éthiques ne 

correspondent pas à une morale révélée, et sont le fruit d’une 

insuffisance anthropologique. 

 

2.1.3- Les directives morales du Nouveau Testament (caractère d’unité) 

a) Le comportement de Jésus (l’exemple et le critère d’un amour qui sert 

et se donne) 

 La venue, la vie et les actions de Jésus sont engagées avec le 

service, qui ne se conclut qu’avec la mort (cf. Lc 22,27ss; Mc 10,25; 

etc.). 

 Dans la relecture de Paul sur “l’évènement Jésus”, il dit que Jésus a 

vécu une kênosis (un dépouillement ou un abaissement), et en cela il 

est un paradigme d’une éthique imitative (cf. Fl 2,6ss; 2Cor 8,9). 

 La conduite de Jésus est, par conséquent, caractérisée comme un 

amour, qui sert et se remet à nous, et ainsi, rend visible l’amour de 

Dieu (cf. Rm 5,8; 8,31ss). 

 

b) La Parole de Jésus est la norme morale ultime 

 Les paroles de Jésus expliquent l’amour de Jésus, celui qui est venu 

et qui a été crucifié. Pour Paul, les paroles du Seigneur ont une force 

requise, définitive et permanente (cf. 1Cor 9,1-5; 7,1-16). 

 

c) Les Directives particulières impliquent diverses obligations  

 A propos de l’amour fraternel, tout en étant générales, elles ont une 

valeur inconditionnelle comme la LOI DU CHRIST (cf. Gl 6,2). 

 

2.1.4- Saintes Ecritures et Théologie Morale (contributions) 

Lisez avec une attention spéciale Exode 20,1-17 e Matthieu 5,1-12. 

Pour les chrétiens, les Saintes Ecritures ne sont pas seulement la source de 

la révélation, la base de la Foi. Mais ce sont aussi le point de référence 

imprescriptible de la morale. Les chrétiens sont convaincus que, dans la Bible, ils 

peuvent trouver les indications et les normes pour agir avec droiture et vivre la vie 

pleinement. 

Nous devons, par conséquent, aborder la question suivante : quel est la 

valeur et la signification du texte inspiré pour la morale de notre temps, sans 

ignorer les difficultés qui peuvent être mentionnées pour la vivre ? 

Dans la Bible se trouvent de multiples normes, commandements, lois, 

collections de codes, etc.; une lecture attentive nous montre cependant que telles 

normes ne sont jamais isolées, ni n’apparaissent de manière autonome, mais sont 

toujours liées à un contexte déterminé.  



24 
 

Il est certain que l’on ne peut trouver directement dans les Saintes Ecritures 

des solutions à tous les problèmes d’aujourd’hui. Nonobstant, la Bible, même si 

elle n’apporte pas de solutions toutes prêtes, présente les critères dont 

l’application aide à trouver les solutions viables pour les agissements humains.  

Deux critères, avant toute chose, sont indiqués : la conformité avec la vision 

biblique de l’être humain et la conformité avec l’exemple de Jésus. 

De l’ensemble des Saintes Ecritures peuvent être déduits, de fait, au moins 

six lignes de force pour appréhender des prises de positions morales solides, qui 

s’appuient sur la révélation biblique :  

 Critères de convergence : une ouverture aux diverses cultures, et ainsi, 

un certain universalisme éthique;  

 Critère d’opposition : une prise de position ferme contre les valeurs 

incompatibles ;  

 Critère de progression : un processus d’affinement de la conscience 

morale qui se trouve dans chacun des deux testaments ;  

 Critère de la dimension communautaire: une correction de la 

tendance à reléguer les décisions morales uniquement dans la sphère 

subjective, individuelle ;  

 Critère de la finalité : une ouverture pour un futur absolu du monde et 

de l’histoire, susceptible de marquer en profondeur l’objectif et la 

motivation de l’agir moral ;  

 Critère de discernement : une détermination attentive, selon les cas, 

des valeurs relatives ou absolues des principes et des principes moraux. 

Tous ces critères sont profondément enracinés dans la Bible et leur 

application pourra aider le croyant : il s’agit de montrer quel sont les points que la 

révélation biblique offre pour nous aider, aujourd’hui, dans le processus délicat 

d’un juste discernement moral.19 

 

2.2- Fidélité à la Tradition authentique 

Nous allons présenter un bref développement historique de l’enseignement 

moral de l’Eglise à partir des Pères de l’Eglise Catholique, ou de la Patristique. 

 

2.2.1- La Théologie Morale (Enseignement Moral) de la Patristique 

La situation culturelle eu début de l’ère chrétienne se caractérisait par la 

présence de nombreux courants philosophiques. On ne peut faire sans ce savoir-

là, si l’on veut comprendre correctement la réflexion qui, à l’intérieur du 

christianisme, est développée par ceux qui seront appelés les “Pères de l’Eglise”. 

La période Patristique se distingue, entre autres choses, par une première 

élaboration de l’ethos chrétien. Cependant, dans les deux premiers siècles il n’y a 

pas d’intérêt à caractère proprement théorique pour les thématiques morales, et la 

                                                            
19 Cf. PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. BÍBLIA E MORAL ‐ RAÍZES BÍBLICAS DO AGIR CRISTÃO – Prefácio, 2008. 



25 
 

production littéraire est marquée presque entièrement par l’intention pratique, 

parénétique20 et pastorale. 

Au début sont mis en évidence les Pères Apostoliques, appelés ainsi parce 

que leurs écrits (composés entre la fin du 1er siècle et la première moitié du 

deuxième, et dont le seul lien est chronologique) se comprennent comme un reflet 

fidèle et authentique du premier prêche apostolique. Avec eux, l’exercice vivant de 

la transmission de la foi se réalisait, surtout, à travers la prédication. Sans aucun 

doute, la morale y était présente, même si les Pères Apostoliques ne peuvent pas 

être définis en tant que “moralistes” dans le sens technique du terme.21 

Dans la réflexion des Pères Apostoliques, l’éthique est essentiellement 

religieuse ; il n’est pas encore fait d’analyse de la nature humaine ; la morale est 

Théo centrée ou Christo centrée, et consiste à faire faire ce que Dieu veut.  

Ces auteurs savent aussi que si la parole est le fondement de la morale, il y 

a nécessité du don de la grâce, qui exclut toute forme d’auto justice.  

L’enseignement moral s’articule en étroite liaison avec l’expérience 

liturgique. Et elle est toujours le kérygme,22 et non une compréhension abstraite de 

la nature humaine, que véhicule le commandement de Dieu.  

Les nommés Pères Apostoliques sont aussi importants au début de 

l’Eglise.23 La confrontation du christianisme avec la culture ambiante a ses 

premiers témoins dans la littérature de genre apostolique, ainsi nommée parce 

qu’il s’agit d’écrits dans lesquels les auteurs devaient effectivement défendre la 

vérité de la foi face aux attaques hostiles provenant de divers horizons. 

La caractéristique de ces rédacteurs qui nous intéresse le plus est la 

confrontation qu’ils établissent entre la morale chrétienne et le paganisme. Les 

Apôtres insistent fortement sur la différence de vie entre les chrétiens et les 

adeptes du paganisme, et essaient de résoudre les questions dans un sens 

rigoriste. Cependant, il est difficile de trouver dans les apologistes une 

documentation consistante de la vie chrétienne effective ;  mais ils nous offrent une 

référence marginale et en des termes idéalisants. 

Au IVème siècle, de nombreux évêques se confrontèrent sur l’instruction 

doctrinale. La pratique morale n’est jamais absente de la doctrine et de son 

enseignement. La même nécessité de résister à la pression des coutumes du 

paganisme et de préserver le raisonnement chrétien de l’erreur, a déterminé un 

approfondissement théorique et une diffusion des vérités d’ordre moral.  

L’idéal moral des chrétiens est aussi profondément marqué par la vie 

monastique, dans ses diverses formes.  

                                                            
20 Art de prêcher, de discourir au moyen de sermons ; éloquence sacrée ou religieuse. 
21  Se distinguent parmi  les  Pères Apostoliques  :  Saint Clément  le  romain  ;  Saint  Ignace d’Antioche  ;  Saint 
Policarpe de Ismirne; A Didaché, écrit anonyme, dont le texte complet fut découvert en 1873. Il est comme 
la doctrine des douze apôtres ; la lettre du Pseudo‐Barnabé; et Le Pasteur de Ermas. 
22 Kerygma est l’annonce de la bonne nouvelle de Jésus Christ. C’est le mot grec qui signifie “proclamation”, 
“annonce”. Kerix ets  le messager, celui qui porte la bonne nouvelle. C’est pourquoi  il est donné le nom de 
kerigma à l’annonce de l’Evangile. 
23 Se distinguent parmi les Apostoles : Saint Justin; La lettre à Diogneto; Saint Irinée de Lião. 



26 
 

En occident, se distinguent certains noms comme : Saint Ambroise ; Saint 

Augustin ; Saint Zeno de Vérone ; Saint Jérôme ; Saint Maxime de Turin et Saint 

Cassin. 

 

a) Quel est le défi des Saints Pères ? 

 Le grand défi était de proclamer le Kérygme au-delà de la culture 

judaïque. Le monde hellénique exigeait de la réflexion sur 

l’évènement Jésus Christ, et une réflexion sur la praxis (une réflexion 

exégétique et herméneutique). 

 

b) Caractéristiques communes des Pères : 

 C’est une Théologie Morale de la perfection, c’est à dire qu’elle a 

comme objectif d’atteindre la vertu et, surtout, la charité ; 

 La source principale est la Sainte Ecriture, suivie du stoïcisme et du 

platonisme ; 

 La théologie Morale est élaborée dans l’homilétique24 et un climat 

liturgique. 

 

c) Conclusions: 

 C’est une éthique non pas académique, mais insérée dans la vie et 

dans l’activité de la communauté ecclésiale. Elle donnait une identité 

à la communauté face au monde (inculturation et sens critique face 

aux catégories culturelles) ; 

 C’est une éthique parénétique qui exhorte à la plénitude de la vie 

chrétienne. L’engagement éthique vient de la grandeur de la 

vocation. L’éthique est la conséquence de la mystique. Ainsi, elle 

germe du cœur de la spiritualité ; 

 C’est une éthique véritablement théologique ; il y a un lien étroit entre 

théologie et éthique. Sans la dimension éthique, l’identité chrétienne 

resterait mutilée, et serait seulement un mutualisme. C’est, donc, une 

éthique de la foi ; 

 C’est une éthique pour la communauté ecclésiale. Le point de 

référence est toute la communauté, bien que la formulation soit faite 

par les responsables de la communauté. 

 

2.2.2- De la Patristique à la Scolastique 

a) VIème – Xème siècles 

La chute de l’empire romain et l’arrivée des Barbares méritent une attention 

spéciale. L’église a essayé de conserver l’héritage théologique des Pères. Il y a 

dans cette période une absence de créativité théologique : 

                                                            
24 L’homilétique est considérée comme l’art de prêcher, à savoir, utiliser les principes de la rhétorique avec 
comme finalité spécifique de parler du contenu de la bible sacrée. 



27 
 

 Les critères pour entrer en christianisme ont changé ; 

 La pratique pénitentielle changea, avec l’arrivée du nommé “Toties 

Quoties” (on peut recevoir le pardon autant de fois que possible); 

 Sont apparus les livres pénitentiels, qui se limitaient à cataloguer les 

péchés, pour faciliter pour les confesseurs l’imposition de la pénitence ; 

 Ces “Libelli Sacerdotum” sont formels, juridiques, sans montrer les 

motivations ni la catéchèse. Le clergé en cette période est analphabète 

ou semi analphabète.  

 

b) XIIIème – XIVème siècles  

Nous avons alors les Summae Confessariorum. C’était une espèce de 

lexique ou vadémécum (elles avaient des instructions sur la morale, la foi, la 

liturgie, la pastorale des sacrements).  

C’étaient de petits manuels de doctrine, présentés par ordre alphabétique, 

qui recueillaient les opinions de divers auteurs sur la matière. C’était une aide 

théologique pour le travail ministériel des confesseurs. C’était un chemin parallèle 

aux grandes Sommes Théologiques des Scolastiques. 

 

2.2.3- Le XIIIème siècle (Morale Scolastique) 

a) Les faits d’une influence décisive dans l’histoire de la morale 

chrétienne 

Le XIIIème siècle est certainement parmi les meilleurs, sinon le meilleur, pour 

la théologie chrétienne, qui a trouvé en Thomas d’Aquin son expression la plus 

grande. Ce siècle cueillerait aussi les fruits les plus mûrs de la réflexion médiévale 

sur le problème éthique.  

Parmi les faits du XIIIème siècle, trois en particulier ont une influence décisive 

dans l’histoire de la morale chrétienne :  

 La fondation de l’université ;  

 La fondation des ordres mendiants ;  

 La découverte de la philosophie aristotélicienne et l’apport décisif de 

l’éthique aristotélicienne dans la réflexion chrétienne.  

Comme en tout, le XIIIème siècle se caractérise par un retour aux sources 

chrétiennes. Il est aussi admis ici la possibilité d’une étude spéculative et 

scientifique. 

 

b) L’avènement des grandes Sommes Théologiques et la confection 

des livres pénitentiels 

A côté des grandes Sommes Théologiques, diverses Sommes de cas de 

conscience continuent d’être composées, par les confesseurs, qui existaient déjà 

dans les deux siècles précédents.  

Cependant, après le Concile du Latran IV, sous le Pape Innocent III, est 

promulgué le décret Omnis Utriusque Sexus, qui impose à tous les fidèles, qu’ils 



28 
 

fassent usage de la raison, l’obligation de la confession annuelle des fautes graves 

devant leur propre curé ; la confection de ces Sommes pour les confesseurs furent 

plus abondantes.25  

Dans cette période apparaissent aussi les grands Manuels, destinés aux 

professeurs et aux spécialistes en théologie et en droit. Mais, pour la majorité des 

sacerdotaux (frequemment pauvres, de peu d’instruction, qui ne pouvaient pas 

profiter d’œuvres érudites et chères) étaient exigés des manuels simples et faciles.  

 

c) La production théologique de l’école franciscaine 

Vers la moitié du XIIIème siècle commence la production théologique de 

l’école franciscaine. Des auteurs de cette période nous mettons en évidence :  

 Alexandre de Hales, dont la renommée est liée, surtout, à une somme 

théologique monumentale, vaste synthèse de la doctrine théologique qui 

constitue le patrimoine commun de l’augustinianisme médiéval. La 

spéculation d’Alexandre est pénétrée de l’idée du bien, et dans ses 

œuvres sont présentes deux caractéristiques qui ont marqué toute 

l’école franciscaine : l’augustinianisme et le volontarisme. 

 Saint Bonaventure de Bagnoregio, dans les œuvres duquel les 

considérations morales n’ont pas de place distincte, expose les 

questions morales selon l’œuvre première, l’œuvre du Lombard, et dans 

la seconde celle de la somme alexandrine. Dans toute l’œuvre 

bonaventurienne, il y a l’usage limité des catégories philosophiques et 

une certaine résistance à l’introduction de l’éthique des philosophes.  

Pour Bonaventure, le point de départ de toute la réflexion théologique est 

toujours et seulement le Christ, Verbe de Dieu, source de toutes les sciences, 

modèle suprême. Et, par-là, le Christ est le centre de la vie morale.  

Le fondement et la norme herméneutique de l’action morale est 

l’enseignement de sa vie et de sa parole. De manière certaine, l’acte moral exige 

la participation de la raison, mais le chemin de l’homme jusqu’à Dieu ne peut se 

réaliser uniquement sur le plan de l’intellect.  

A ces auteurs, se joignent encore, Saint Antoine de Padoue, grand 

prédicateur, qui préférait l’interprétation des Saintes Ecritures, privilégiant le 

sentiment allégorique et moral, dont les thèmes préférés sont les préceptes de la 

morale chrétienne : et Pierre de Jean Olivi, qui a développé, avant tout, le primat 

de la volonté sur la raison. 

 

 

 

 

                                                            
25  Nous mettons  en  évidence,  dans  ce  processus,  les  auteurs  suivants  :  a)  Avant  le  Concile  de  Latran  IV, 
Robert de Flamborough; b) Après le Concile émergent Thomas de Chobham, Paul le Hongrois, Saint Raimond 
de Peñafort, Jean de Dieu, Monaldo de Capodistria, Jean de Friburg, Jean de Erfurt et Albert de Brescia. 



29 
 

d) La théologie de l’école dominicaine  

La théologie de l’école dominicaine, à son tour, se caractérise par 

l’aristotélisme et est, alors, plus rationnel et empirique que l’école franciscaine. Ici 

soulignons quelques noms comme :  

 Saint Albert Le Grand, le premier philosophe chrétien qui a la claire 

conscience de la distinction existant entre philosophie et théologie, et de 

la parfaite autonomie de la première vis à vis de la seconde. Pour lui, 

toute théologie comporte un processus intellectualo-affectif. Et, par le fait 

que toute la théologie est une discipline essentiellement pratique, dans 

son système théologique, non seulement est ignorée une partie 

proprement morale, mais la considération morale chrétienne est réduite 

à l’exhortation morale pratique, soutenue par les exemples de piété et de 

sainteté contenus dans la Bible.  

 Saint Thomas d’Aquin, pour qui certainement la théologie est aussi 

pratique, étant donné que les Saintes Ecritures offrent de nombreux 

enseignements sur les comportements ; mais, d’un point de vue 

pratique, la théologie doit être abordée avec une méthode 

principalement spéculative. Dans l’enseignement de Thomas il y a la 

reconnaissance de l’autorité de la fides en relation à l’intellectus.  

La morale de Thomas est essentiellement théologique et théocentrique. Il 

valorise la réalité des êtres créés et de la nature humaine en particulier. Pour lui, 

l’homme, comme créature rationnelle, participe du plan de la création divine. Quant 

à la loi nouvelle de l’Evangile, elle est une loi intérieure, infusée dans le cœur du 

croyant, et a comme élément principal la Grâce même de l’Esprit Saint, qui est 

donnée aux fidèles du Christ.  

La conscience est la troisième catégorie fondamentale de la réflexion 

éthique thomiste, et sa sagesse est le critère indispensable de l’agir humain, sans 

être une norme absolue. Aussi, pour Thomas, l’homme trouve les règles de l’agir 

moral dans la nature rationnelle elle-même et les lois humaines établissent les 

principes généraux de la loi naturelle.  

Enfin, pour Saint Thomas d’Aquin, la mesure de la perfection la plus noble 

de toutes les vertus est la charité, dont la fonction est d’unir à Dieu. La formation 

progressive de la charité est le critère légitime de la morale. 

 

2.2.4- La morale Casuistique 

a) Préliminaires et caractéristiques de la Morale Casuistique 

Dans la période qui suivit le Concile de Trente, la morale casuistique a 

occupé une place privilégiée dans l’histoire de la Théologie Morale. La morale s’est 

affirmée comme discipline indépendante. Certains facteurs de l’émergence de 

cette morale sont : 

 L’influence du nominalisme de Guillaume de Ockam (+ 1349). Pour 

Ockam, la loi est la volonté de Dieu, que nous pouvons connaitre, en 



30 
 

premier, par la révélation : "Nous avons le droit divin dans les Ecritures ", 

que nous interprétons en accord avec les lois de la stricte logique ou 

avec la connaissance intérieure de la mystique. L’autre source de la 

connaissance de la loi est la raison, car dans la raison humaine existe 

“un sentiment que certaines actions sont ordonnées ou interdites." Il y a, 

donc, une loi interne, qui détermine notre devoir. C’est l’impératif 

catégorique, la voix de Dieu en nous.  

La morale de Guillaume de Ockham est une éthique positive, qui doit 

d’abord regarder pour voir s’il existe une loi. La moralité consiste dans l’obéissance 

à la loi. C’est, donc, une morale légaliste, qui ne se préoccupe que des actes.  

Le nominalisme d’Ockham donne une valeur au singulier, à l’individu ; pour 

lui, les universalistes et les espèces n’existent pas. Se posant en contre point des 

“universalistes”, le nominalisme va accentuer le “singulier” ; s’opposant à une 

vision de totalité, il va privilégier les actes ; rejetant les motivations internes, il va 

tomber dans le légalisme arbitraire, dont n’échappent ni les Commandements, 

considérés sans consistance interne, qui sont considérés comme des impositions 

de Dieu. C’est pourquoi, il suffirait de se contenter du minimum, pour ne pas 

contrarier les dispositions divines. Il y a peu de place pour les grands ravissements 

de la générosité spirituelle. C’est exactement dans le nominalisme que se trouve 

une des racines de la Morale Casuistique, dans ce qu’elle présente de plus fragile 

et négatif. 

La conséquence pour la morale : l’acte libre est toujours une émanation d’un 

être singulier, en un instant singulier (il existe dans l’être humain des dispositions 

pour le bien et pour le mal, comme des habitudes, mais l’acte singulier et libre 

supplante ces dispositions). 

 

b) Critiques et Casuistique 

Dans la morale casuistique il y a un lien étroit entre la théologie morale et le 

droit canonique, portant en soi un juridisme exagéré, où les normes morales sont 

interprétées comme normes juridiques. Par conséquent, la conscience morale 

reçoit par la loi toute sa raison de moralité : elle doit se conformer avec ce que dit 

la loi de manière universelle. 

Beaucoup d’ouvrages de morale casuistique portent le titre de “théologie 

morale”, avec le sous-titre suivant “selon les normes du droit canonique et civil”. 

Ainsi, les questions de théologie morale sont présentées selon la méthode des 

sciences juridiques, dont l’attention principale se limite aux devoirs universels. 

La morale devient, avant tout, une question de loi, normes et règles. Un acte 

humain devient proprement moral dans la relation qu’il a avec la loi. Il sera bon ou 

mal dans la mesure où il sera conforme ou contraire à la loi, au devoir. En cela, est 

donné au droit canonique un grand espace, étant considéré comme un des traités 

les plus importants. Le danger qui menace cette morale est évident : tomber dans 

le légalisme et dans la judiciarisation. 



31 
 

Les manuels visent une finalité très restrictive : la préparation juridique des 

confesseurs, avant la vie pleinement vécue en Christ. Ils ont un contenu très 

négatif, donnant une importance majeure au péché, plutôt qu’aux vertus.  

La casuistique donne l’impression que le chrétien existe avant tout pour 

accomplir une quantité incalculable de préceptes et de lois. De plus, la conscience 

est également réprimée, se soustrayant devant l’application de loi générale aux 

cas particuliers. En elle, la morale est débranchée de la dogmatique, et surtout de 

la spiritualité. 

 Après le 2ème Guerre Mondiale furent observées de plus près les failles de la 

Morale Casuistique, ses lacunes et ses limites : 

 Déconnection de la morale de la synthèse théologique  L’avènement 

de la morale comme discipline autonome n’est pas négatif en soi, mais est 

négative la déconnection de la morale des sources de la vie chrétienne, 

c’est à dire des Saintes Ecritures, de la Christologie, de l’Eschatologie, etc. 

 Légalisme exagéré  En donnant une importance exagérée au devoir, la 

morale ou l’éthique s’est retirée du normal (de la norme morale). Il est 

donné une importance excessive à la loi ecclésiastique. Par exemple : 

l’Evangile dit : “tu aimeras” ; la casuistique dit “tu obéiras”. 

 Positivisme théologique  Il était donné une importance exagérée quand 

il s’agissait d’un argument d’autorité ; par exemple, une citation biblique, un 

document du magistère, somme d’opinions unanimes des moralistes, etc. 

Les solutions n’étaient pas soumises à une révision. La grande 

préoccupation était de déduire des applications pour les cas à partir de 

quelques principes indiscutablement acceptés, etc. 

 Lien excessif avec la pratique pénitentielle  La casuistique voulait 

aider les confesseurs. De préférence pour déterminer les péchés (pour 

certains la casuistique était la morale du péché, la morale du minimum ou la 

morale de la limite).  

  

2.3- La Morale Rénovée 

Déjà au XIXème siècle il y avait des contestations à caractère 

méthodologique à la morale, avec des tentatives de rénovation, mais sans 

changement significatif. Au début du XXème siècle le malaise était général, et venait 

de toutes parts, manifestant avec force la nécessité de réaliser urgemment une 

rénovation de la Morale.  

 

2.3.1- Le XXème siècle – La nécessité de la rénovation 

Le XXème siècle peut être divisé en trois périodes :  

a) La première période (jusqu’à 1930), caractérisée par des discussions de 

principe sur la structure de la théologie morale ;  

b) Dans la deuxième période (1930-1960) on assiste à des tentatives 

diverses pour élaborer des manuels avec de nouvelles méthodologies ;  



32 
 

c) La troisième période est dominée et influencée par le Concile Vatican II. 

Le droit théologico-moral du début du siècle jusqu’en 1960 semble avoir été 

sous tendu par trois lignes fondamentales :  

 Une première ligne fondamentale est caractérisée, avant tout, par le 

fait que, dans certains manuels, le schéma des commandements est 

substitué par celui des vertus, conséquence d’une réflexion sur les 

principes fondamentaux de l’agir chrétien et donne la voie d’un discours 

éthique plus attentif à l’unité de la personne.  

 Une deuxième ligne a mené à poser la question décisive : quel est le 

fondement ultime de la norme morale pour le chrétien ? Autour de quel 

principe est construit le discours théologico-moral ?  

Le développement du mouvement liturgique et biblique, tout comme la 

tentative de la nommée “Théologie Kérygmatique” ont donné une impulsion forte 

pour répondre à ces questions.  

La réponse, modulée à partir de divers changements, est que l’organisation 

du discours théologico-moral doit être faite uniquement autour d’un principe 

spécifiquement chrétien, qui embrasse tous les autres et constitue l’idée 

dominante. Ainsi, la personne et la prédication du Christ remplacent la science 

thomiste de la vérité comme point de référence programmatique.  

Dans le sillage de “l’école de Tubinga”, par exemple, beaucoup de 

théologiens moralistes, dans leurs publications, ont cherché à structurer une 

théologie morale positive de la vie chrétienne, soulignant l’imitation du Christ, le 

témoignage du règne de Dieu et l’agapè.  

Certains auteurs sont de l’opinion que le principe capable d’unifier le 

discours éthique chrétien est la charité. Parmi les divers auteurs qui s’orientent sur 

ce “principe-charité”, rappelons : René Carpentier (qui propose une morale de la 

charité liée plus directement à une vision biblique); Gérard Gilleman et Jacques 

Leclercq, qui, entre autres choses, avertissent quant à la nécessité d’une réforme 

de la théologie morale, en partant de la dénonciation des graves défauts 

casuistiques.  

Nous avons aussi Bernhard Häring, pour qui la vie chrétienne est l’imitation 

du Christ, et, plus encore, est la vie du Christ. Le grand mérite de Häring est 

d’avoir exposé sous forme de manuel les principaux résultats des recherches de la 

théologie morale muries surtout en Allemagne de 1920 à 1950, spécialement par 

Fritz Tillmann. Häring rappelle la spécificité de la morale chrétienne et l’influx 

libérateur des commandements – objectif dans la vie du chrétien.  

 Une troisième ligne fondamentale inclut ces auteurs et ces 

publications qui tentent de surmonter les précédentes tentatives. Ici 

apparaissent de nouvelles questions : quel doit être le rapport entre le 

kerigma et l’histoire ? Et aussi : quelles est la pertinence de la foi 

chrétienne pour l’agir sur terre, professionnel ou politique ?  



33 
 

Nous mettons en évidence ici la théologie de la réalité sur terre, comme est 

appelée la théorie critique de la praxis temporelle chrétienne. Un éclaircissement 

important du caractère dogmatique de cette théologie peut se trouver chez 

Gustave Thils, qui affirme que, avant de dire aux hommes comment se comporter, 

il est nécessaire de leur donner une vision divine et leur faire comprendre. De cette 

manière, Thils établit une comparaison-confrontation entre révélation et réalité 

empirique.  

 

2.3.2- Notas : Ante, in, post Concile Vatican II 

2.3.2.1- Avant le Concile  

 Fritz Tillmann (+1953) => Il a donné à la morale une imposition biblique 

et christocentrique. Il produisit une œuvre appelée “Manuel de Morale 

Catholique”. Curiosité : il était professeur du Nouveau Testament à 

Bonn, et fut obligé d’enseigner la Théologie Morale. 

 Jacques Leclercq => Une de ses œuvres est aussi appelé 

“L’enseignement de la Morale Catholique”. Curiosité: le journal 

L’Osservatore Romano, au jour du 02/02/1956, écrivit : “cette œuvre 

produit l’effet d’un bélier implacablement destructeur”.26 

 Bernhard Häring => “La Loi du Christ” (1954) est le premier manuel à 

introduire de façon organique et systématique les tendances nouvelles 

de la morale. C’est un manuel de transition entre la casuistique et la 

morale rénovée. Plus tard paraitra “Libres et Fidèles en Christ” (1978), 

sur un style plus didactique et discursif.27 

 

 

2.3.2.2- Pendant le Concile  

Pour le Concile Vatican II furent menées diverses commissions qui 

élaborèrent des documents de travail ou des textes préconciliaires. Le texte de 

Morale s’appelait “De Ordine Morale”. Il fut rejeté par les pères conciliaires et ne fut 

pas remplacé par un autre. Il se disait que c’était un texte très contradictoire.  

Mais, au final, qu’est-ce que le Concile Vatican II a apporté à la Morale ? Le 

Concile Vatican II a peu parlé de la Théologie Morale, mais il a donné des 

directives méthodologiques importantes et  essayé d’élaborer deux essais 

spécifiques : l’un pour une morale de la charité intégrale, dans la Constitution 

Lumen Gentium, nº 39-42, et l’autre dans la Constitution Gaudium et Spes, où, 

                                                            
26 Un bélier est une machine antique de guerre constituée d’un fort tronc de bois résistant, avec une tête de 
fer ou de bronze, à laquelle était donnée en général la forme d’une tête de bélier ; les béliers étaient utilisés 
pour rompre les portes et les murailles des châteaux ou des forteresses. 
27  Observation  :  jusqu’au  Concile  Vatican  II  la  morale  Casuistique  était  enseignée  dans  les  centres  de 
formation théologique. 



34 
 

dépassant une éthique individualiste, sont présentés les principes fondamentaux 

d’une morale sociale au niveau planétaire.28 

Pour certains, comme Ives Congar, Le Concile a apporté peu de nouveauté. 

Pour d’autres, comme Häring, tous les documents du Concile aident à créer la 

Morale pour les temps nouveaux. 

Nous pouvons dire que les deux positions sont justes, parce que le Concile 

Vatican II ne fut pas un Concile avec des préoccupations pour la morale, et le 

concile a juste fini de mûrir et consolider ce qui était déjà latent dans la vie de 

l’Eglise (en particulier, la morale n’avait pas mûri en terme d’études). 

Dans Optatam Totius (nº 16), où sont abordées les études ecclésiastiques, 

nous pouvons constater des points importants, clairs et décisifs pour l’étude de la 

Théologie Morale : 

 Que soit faite une expression plus scientifique de la Théologie Morale ; 

 Donner de la valeur à la spécificité chrétienne (alimentée par les Saintes 

Ecritures) ;  

 Donner à la Morale une orientation pratique et de perfection (montrer 

l’excellence de la vocation chrétienne) ; 

 Donner une orientation ecclésiale (basée sur la vocation commune en 

Christ) ; 

 Accentuer l’union dans la charité et l’ouverture au monde (la vie 

chrétienne doit produire des fruits pour la vie dans le monde). 

Avec le Concile, l’Eglise porte son attention au temps et à l’espace dans 

lequel nous sommes, dans la conscience que nous sommes, comme l’Eglise, un 

don de Dieu au service de l’humanité, faisant de l’historicité une référence 

importante. 

Ainsi, la Théologie Morale elle-même cherche à se situer dans le temps et 

dans l’espace pour être un support adéquat pour l’être humain d’aujourd’hui, face 

aux défis et aux interrogations du moment présent. Elle réalise cela dans l’écoute 

attentive des appels de Dieu dans les évènements de l’histoire.  

On dépasse, ainsi, cette vision qui trouvait que, dans le champ de la morale, 

tout était déjà établi une fois pour toutes, sans aucune nécessité de rénovation. 

 

2.3.2.3- La Morale dans le Post-Concile  

Nous pouvons dessiner des périodes pour le Théologie Morale 

Postconciliaire : 

 La période immédiate post-concile (1965 – aux débuts des années 70). 

 Le dialogue interdisciplinaire (émergence de Humanae Vitae - 1968 – à 

la fin des années 70). 

                                                            
28 Le décret Optatam Totius, dans le numéro 16, fournit la directive pour construire une morale centrée sur 

le ministère du Christ et dans l’histoire du salut. Au centre de cette morale se trouve la charité. 



35 
 

 Questions du “Proprium” – quelles sont les questions spécifiques de la 

morale chrétienne ? (a partir des années 80). 

 La Morale Autonome - Éthique de la foi. 

 Le Pluralisme Moral. 

 

Quelques thèmes au sujet de la morale postconciliaire : 

 Le dialogue avec la culture moderne. 

 La dimension théologique : comment la morale est-elle réellement 

théologique ? 

 Le problème épistémologique de la morale. 

 La nécessité de concrétiser la rénovation proposée dans le Concile. 

Il est nécessaire de répondre à la question : comment la foi intervient-elle dans 

la morale chrétienne ? 

Autre question importante : quelle est la spécificité de la morale chrétienne ?  

Il était nécessaire d’éclaircir cela. 

 

A partir du Concile, s’affirme une vision intégrative de l’humain et du monde, 

dans laquelle le monde est le lieu où Dieu manifeste son plan d’amour, Jésus 

Christ étant la manifestation pleine de cet amour et de sa grâce. 

Conjointement, le dualisme est dépassé, avec sa vision négative et 

pessimiste vis à vis de l’être humain, du monde, du corps et de la sexualité, qui a 

séparé et opposé les réalités comme le corps et l’âme, le spirituel et le matériel, le 

ciel et la terre, etc. 

Le légalisme, dans ses exagérations, ouvre un espace pour les catégories 

de l’Alliance, des Béatitudes et, spécialement, du Règne de Dieu. En ceci, Dieu est 

celui qui invite et non qui oblige ; Jésus Christ est celui qui propose et non qui 

impose.  

Se laisser attirer par l’invitation de Dieu, par la proposition de Jésus Christ, 

dans la force de l’Esprit Saint, devient le support d’une morale revisitée dans un 

esprit évangélique. 

Depuis le Concile Vatican II on arrive à la conclusion que, si la Théologie 

Morale est réellement une discipline théologique, les Saintes Ecritures et les autres 

sources théologiques doivent avoir en elle une place centrale et être lues avec des 

critères d’une exégèse scientifique ; de plus, en utilisant les données théologiques, 

il ne faut pas ignorer ce que les sciences tiennent à notre disposition.  

Ainsi, la réflexion théologico-morale est appelée à voir chaque 

problématique éthique à la lumière de la Parole de Dieu.  

Aussi, depuis le Concile, existe le débat sur l’existence d’une spécificité de 

la morale chrétienne.  

La Théologie Morale a connu un développement abondant et prometteur. 

Sont apparues des semaines théologiques sur la morale, des revues spécialisées, 

des dictionnaires, des encyclopédies, des associations de moralistes, etc. 



36 
 

2.3.3- Traits caractéristiques de la Morale Rénovée 

a) La Morale de la Personne et pour la Personne : la morale de 

l’autonomie et de la responsabilité, c’est à dire, qui situe la personne au 

centre des préoccupations éthiques. La personne est le sujet des 

valorisations éthiques. 

b) La Morale du dialogue et pour l’homme séculier : aujourd’hui nous 

avons besoin d’ouverture et de convivialité, sans perdre l’identité et la 

spécificité chrétienne. Il y a besoin de dialogue avec la science 

théologique, maintenant la dépendance à la discipline. Le dialogue avec 

les sciences humaines (elles élargissent la connaissance) est aussi 

important. Il est enfin fondamental de dialoguer avec les autres éthiques 

non catholiques, etc. 

c) La Morale pour tous : nous devons donner une tonalité plus 

communautaire aux questions morales. Les défis sont plus sociaux, 

communautaires et globaux qu’individuels. 

En résumé : la morale qui soulignait par trop le “ne peut pas”, “ne doit pas” 

et la “peur”, laisse la place à une morale selon laquelle le chrétien “peut” et “doit” 

participer aux projets de Dieu pour un monde nouveau, ceux-ci étant – ici et 

maintenant – le lieu et le temps de la grâce de Dieu pour nous.  

L’humain et le divin se réconcilient, le chrétien étant équipier de Dieu, créé à 

son image, est appelé à la “domination” de la création, avec attention, respect et 

dans la juste gestion de cette création, sans se laisser dominer par une 

quelconque sorte d’ “idolâtrie”. 

 

 

 

Pour réfléchir : 

1) Dans la perspective de la morale catholique, à quoi “sert” la bible ? 

Pourquoi, pour l’Eglise, la Parole de Dieu est la source première des 

orientations morales ?  

2) Que signifie dire que la Parole de Dieu conditionne l’éthique chrétienne ?  

3) Quel est l’objectif et la mission de la morale chrétienne ? 

4) Quelles sont les sources de la Théologie Morale ? 

5) Quelles sont les orientations fondamentales pour les chrétiens, présentes 

dans les Saintes Ecritures ? 

6) Regardez pourquoi les directives morales du Nouveau Testament ont un 

caractère contraignant. 

7) Notez quelques caractéristiques et préoccupations en relation avec 

l’enseignement moral de l’époque Patristique (Les Pères de l’Eglise). 

8) Pourquoi le XIIIème siècle est-il considéré comme une période décisive dans 

l’histoire de la morale chrétienne ? Quels sont les faits qui eurent une 

influence majeure dans l’élaboration de la Morale chrétienne ? 



37 
 

9) Que signifie la Morale Casuistique ? Quelles sont les principales 

caractéristiques et contributions de la Morale Casuistique pour la morale 

chrétienne ? Quelles sont les principales lacunes et limites de la Morale 

Casuistique ? 

10)  Que signifie la Morale Rénovée ? Quelles sont les principales 

caractéristiques et contributions de la Morale Rénovée pour la morale 

chrétienne ? Quelles sont les principales lacunes et limites de la Morale 

Rénovée ? 

11)  Quelles sont les principales caractéristiques et contributions de la 

Théologie Morale post Concile Vatican II pour l’Eglise et pour la vie des 

chrétiens ? 

 



38 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nous allons réfléchir, dans cette partie, sur certaines catégories morales de 

base, comme la liberté, la responsabilité, l’acte moral et l’option fondamentale. 

Nous avons déjà vu, dans les précédentes parties, que toute la vie morale 

s’appuie sur la responsabilité humaine, et qu’il n’est pas possible de “vivre et 

pratiquer la morale” sans responsabilité. Aussi, qu’il n’est pas possible de 

comprendre la responsabilité de la personne sans médiation morale. De là les 

affirmations que l’”être libre et l’”agir moralement” sont une même réalité. 

En accord avec le Catéchisme de l’Eglise Catholique, Dieu a créé l’homme 

doué de raison et lui a conféré la dignité d’une personne dans la grâce avec 

l’initiative de la maitrise de ses actes, pour qu’il puisse, lui-même, “chercher son 

créateur et, le suivant librement, atteindre au bonheur plein et parfait”. (CIC, 1.730; 

GC, 17) 

Atteindre la perfection pleine et heureuse signifie vivre les béatitudes, un 

désir de source divine, déposé par Dieu dans le cœur de l’homme, pour l’attirer à 

lui, puisque seul lui –l’homme – peut satisfaire ce désir. Pour cela, dans la vision 

de Dieu, “Bienheureux les cœurs purs, parce qu’ils verront Dieu” (Mt 5,8). 

Autrement dit, seule l’expérience des béatitudes permet à l’homme de participer de 

la nature divine et de la vie éternelle. Par les béatitudes, l’homme entre dans la 

gloire de Dieu. 

 

3.1- La liberté 

La raison pour laquelle il est exigé de l’homme un comportement moral, est 

qu’il est un animal rationnel et libre. En vertu de la liberté, la personne devient 

maîtresse de ses propres actes, et d’elle (la personne) est exigé qu’elle assume sa 

pleine responsabilité.  

Si l’agent n’est pas libre, ses actions (du point de vue éthique) ne sont pas 

bonnes ni mauvaises, étant donné qu’elles ne se réalisent pas en vertu d’une 

décision personnelle prise librement.  

Donc, la liberté est la première condition pour l’agir avec éthique : 

même s’il s’agissait d’un acte objectivement mauvais, comme, par exemple, 

l’homicide, il perdrait la qualité de “moralement mauvais” s’il n’était pas réalisé par 

un agent (par la personne) selon un acte libre. 

 

TABLE 3 

QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE  

CATEGORIES MORALES DE BASE 



39 
 

Devant les autres êtres qui existent dans la nature, l’homme se distingue 

par la rationalité et par la capacité à agir librement. Ici est l’origine de la différence 

entre l’homme et le reste des réalités créées. De fait, les êtres non organiques sont 

guidés mathématiquement par les lois qui régissent la matière. Par exemple, la loi 

de la gravité se réalise à chaque fois que nous lançons une pierre en l’air.  

De même les êtres vivants agissent conformément à leurs lois biologiques: 

les végétaux procèdent (naissent, croissent et meurent) selon quelques lois qui 

configurent leurs espèces. De même, les animaux se comportent selon les 

instincts de leurs espèces respectives, et l’on sait que ces instincts sont inclus 

dans leurs gènes. Par conséquent, l’animal agit automatiquement, toujours de la 

même manière, selon sa propre impulsion instinctive. 

L’homme, au contraire, peut intervenir directement dans le processus de sa 

propre action : s’il décide ou s’il s’abstient ; interrompt ce qu’il avait décidé ou 

choisi entre de multiples possibilités qui lui sont offertes ; il décide de continuer ou 

de suspendre une action déterminée ; et il peut opter pour son contraire, etc. Cela 

s’appelle “la liberté”. 

La liberté est, alors, la capacité de s’autodéterminer. L’essence de la liberté 

n’est pas à proprement parler dans la possibilité de choisir, parce que le “choix” en 

tant que tel suit l’”autodétermination”, de telle sorte que, une fois que le sujet 

(l’homme) a choisi, il ne peut exercer son choix une autre fois. Il est clair que 

l’homme peut décider de faire un autre choix, et il peut aussi le corriger, mais cela 

équivaut à s’”autodéterminer” de nouveau. 

Donc, la liberté est le pouvoir, basé sur la raison et la volonté, d’agir ou pas, 

de faire ceci ou cela ; ainsi, de pratiquer des actes délibérés. La liberté est dans 

l’homme une force de croissance et de maturation dans la vérité et la bonté. La 

liberté atteint sa perfection quand elle est ordonnée pour Dieu, notre béatitude. 

(CIC, 1.731) 

Les auteurs classiques distinguent trois types de liberté : 

 La liberté de nécessité : c’est la possibilité d’agir ou de ne pas agir. 

 La liberté de spécificité : c’est la capacité de décider entre diverses 

possibilités. 

 La liberté de contradiction : c’est celle qui décide entre deux choses 

opposées. 

 

3.1.1- La conception de la liberté humaine 

La conception de la liberté humaine dépend du concept de l’homme, de la 

foi, de Dieu et de la morale que nous avons.  

Quand nous appliquons à l’homme le mot “liberté”, que voulons-nous 

réellement dire ? Et quand nous appliquons ce mot à la foi ?  

Si par morale nous comprenons ce qui doit être fait ou qui doit arrêter d’être 

fait pour atteindre le salut (le règne de Dieu, la béatitude), le concept de liberté 

aura une matrice ou une autre. Il y a une possibilité, par exemple, de comprendre 



40 
 

la liberté sur le mode juridique, négatif (s’il m’est permis ou pas ; si cela est péché 

ou pas ; jusqu’où suis-je libre d’agir ou pas). Ici, la liberté est comprise en termes 

de minimum indispensable pour tomber dans l’irrégularité, avec un caractère 

négatif. 

La morale prétend présenter les possibilités offertes par le Christ pour vivre 

en cohérence avec lui. Donc la morale est : ce que nous sommes capables de 

faire en cohérence avec notre dignité humaine et de chrétien (cf. CIC, 1.691).  

Partant, la morale se comprend comme un comportement en cohérence 

avec la vie à laquelle nous sommes appelés, nous portant à la citoyenneté du 

Règne, en nous comportant, et pas seulement en nous portant. Vivre en 

cohérence avec l’Evangile, en cohérence avec ce que nous sommes (fils de Dieu), 

dans un mode de vie digne des saints (cf. Lettre aux Romains). 

Si la morale chrétienne est cela, la morale chrétienne est libératrice. Nous 

avons été faits libres pour vivre la liberté. Nous avons été libérés du péché, dans le 

sens positif de la Grâce de Dieu.  

Face à une vision négative de la liberté, se présente maintenant une vision 

plus positive. Cependant, si à tout cela nous ajoutons les questions sur la liberté 

depuis le prisme de la philosophie, de la Bible, etc., la chose commence à se 

compliquer.  

La liberté a pu être comprise comme une possibilité de ce que je 

m’autodétermine, ou comme “possibilité de choix”, ou comme “acte volontaire” (je 

fais ce que je veux), ou bien encore, à partir de la perspective de la spontanéité, 

ou comme “absence du cœur", ou "compter sur une certaine marge 

d’autodétermination ".  

Depuis ces perspectives dans l’histoire de la pensée humaine, beaucoup 

ont affirmé la liberté, et d’autres l’ont niée. On parle de plusieurs types de liberté 

(d’expression, d’association, de presse, etc.), dont on déduit que c’est une réalité 

très complexe. 

Qui a mieux formulé la liberté dans la morale chrétienne que Saint Augustin. 

La liberté est une énigme, de laquelle de détache son caractère de valeur (c’est 

d’une grande valeur) et son caractère mythologique (c’est un mythe, un mystère, 

une énigme). “Quand j’agis, je sais que je suis libre ; mais, si tu me demandes ce 

qu’est la liberté, je ne sais pas te répondre. 

 

3.1.2- La liberté, concept équivoque 

De quel concept de liberté partons-nous ? Quatre affirmations proposées 

par Saint Austin peuvent être déduites : 

 Dieu est libre, dans la mesure où il est omnipotent, omniscient (...) ;  

 L’homme n’est pas Dieu, et donc n’est pas comme Dieu. Cependant, il 

est l’image de Dieu, et pour cela, est une image libre ; 

 L’homme, image libre de Dieu, est esclave de sa finitude, limitation ; 

 Le Christ vient pour libérer la liberté esclave de l’homme. 



41 
 

A partir de là nous approchons le thème de la liberté dans la morale 

chrétienne. Le chrétien est un homme libre, dans le sens que la liberté n’est pas 

quelque chose d’accessoire ou uniquement en référence à la morale. C’est une 

dimension caractéristique de la vie de l’homme : “pour la liberté le Christ nous a 

libéré " (Gl 5,1).  

Le croyant, en tant que tel, est libre et est appelé à vivre en liberté. Cette 

liberté ne peut être comprise comme absence de pré-programmation, ni comme 

indépendance personnelle, mais plutôt comme la possibilité de remplir la vie de 

possibilités diverses. 

Cette liberté est “indépendance” de tous les autres, de la loi, de nos propres 

instincts (et non indépendance totale). L’indépendance dans le sens où le chrétien, 

par le fait de l’être, se comprend libéré par l’œuvre de Dieu en Christ. Dieu se 

communique lui-même dans l’homme.  

La liberté doit être comprise comme un don, une grâce et une mission. C’est 

un bien pour l’homme (GS, 17), c’est une mission, une nécessité, une possibilité, 

une exigence pour s’autodéterminer. Elle permet à l’homme de passer d’une 

approche ontique29 à une autre éthique, de sorte que la liberté et la conscience de 

la dignité de l’homme sont corrélées. La liberté se présente depuis la nécessité de 

l’autodétermination. 

 

3.1.3- La liberté responsable 

Gaudium et Spes, au paragraphe 17, souligne que l’homme peut se tourner 

vers le bien seulement en liberté, à laquelle justement il aspire, mais qui ne réussit 

pas toujours à bien s’éduquer en elle, en cultivant parfois des comportements 

viciés, comme s’il était permis de faire tout ce que l’on aime ou qui se rapporte à 

ses intérêt personnels. 

La liberté, à l’inverse, a été donnée à l’homme pour que, en elle, il cherche 

spontanément Dieu et l’atteigne avec une libre adhésion intérieure (option 

consciente libre et responsable).  

De tout cela se manifeste que l’homme est un être libre, mais précisément 

pour cela, il doit aussi répondre de ses actions et ses comportements à Dieu lui-

même. Alors, la liberté et la responsabilité sont les deux éléments constitutifs de 

l’acte et du comportement moral. Donc, le fondement anthropologique de la morale 

est la liberté de la créature humaine. 

 

3.1.4- L’agir libre 

D’une simple observation du comportement humain, nous pouvons 

comprendre immédiatement que l’homme est capable d’agir, de décider et de 

choisir. C’est le point de départ de l’évaluation de l’agir humain : le constat de cette 
                                                            
29  L’ontique  se  rapporte  à  l’être,  à  l’immanent,  au  phénoménique  (phénomène  :  du  grec  fanós,  ce  qui 

apparait), ce que les sens nous montrent. L’ontique est le superficiel qui fonde le sens commun. C’est ce que 

tout le monde voit. 



42 
 

capacité. Tout agir volontaire nait d’un choix qui se traduit en décision et qui 

débouche sur l’agir. 

La décision s’impose comme médiation entre le volontaire et l’involontaire. Il 

existe un volontarisme quand, dans mon agir, s’unissent une intentionnalité et une 

motivation.  

L’intentionnalité est ce qui me fait “in-tendere”, c’est à dire, ce qui me 

pousse vers une décision déterminée, et sous-entend un acte de libre volonté. La 

motivation est ce qui justifie et me met en mouvement dans mon choix et ma 

décision ; c’est le pourquoi, la raison de mon agir. 

L’homme est la liberté fondamentale. Cela signifie reconnaitre, derrière 

chaque action, un sujet qui s’autodétermine sur cette action, exprimant ainsi 

l’intentionnalité et la motivation. La tâche de l’homme est de se mettre en œuvre 

(se construire) lui-même ; et cela devient un devoir moral qui vise à la réalisation 

de l’humanité elle-même dans la liberté. 

Bien que l’homme soit essentiellement un être libre, pour autant, sa liberté 

n’est pas absolue, mais conditionnée et limitée. En d’autres termes, sa liberté est 

une liberté de créature. L’homme, alors, décide toujours en partant de contextes 

déterminés et de situations conditionnantes, qui peuvent être internes ou externes 

à l’homme lui-même.  

La liberté de créature, donc, est la plus grande fatigue du vivre, parce 

qu’elle surgit entre l’élan vers l’infini (la pleine réalisation de la liberté) et la 

condition de finitude (créature) ; autrement dit, c’est l’aspiration à la réalisation de 

la pleine liberté dans la condition de finitude.  

Elle est la contradiction de la vie de l’homme qui crée l’angoisse et l’anxiété 

de vivre, et qui porte Saint Augustin, dans ses Confessions, à s’exclamer : 

“Inquietum est cor nostrum, Domine, Donec Requiescat in te” (“Notre cœur est 

inquiet, tant qu’il ne repose pas en toi, Seigneur”). 

La liberté ne signifie pas, en premier lieu, pouvoir faire ceci ou cela, mais la 

faculté d’être confié à soi-même et d’être capable de décider par soi-même de 

manière responsable, ce qui signifie “auto gouvernance”, dans le sens de 

l’autonomie. Et ce pouvoir est donné à l’homme.  

Dire que la liberté humaine fait de l’homme le sujet, qui s’appartient de 

manière autonome, ne veut pas dire que cette liberté existe par soi-même, se 

refusant à se soumettre à quelque lien. La liberté rend l’homme sujet précisément 

orienté vers une autre liberté.  

Ainsi, l’homme, doté d’un esprit, est, par son essence la plus intime, tourné 

vers Dieu comme sa seule fin satisfaisante. Cette orientation est inscrite dans la 

nature de l’homme. Elle s’exprime dans un “désir naturel”, et l’homme réalise que 

la liberté l’oriente et le tend vers cette fin. 

 

 

 



43 
 

3.2- La responsabilité 

Qu’est-ce que la responsabilité ? Du latin : responsabilis, responsum => ce 

qui nécessite une réponse. 

La responsabilité a à voir, alors, avec la réponse : rendre des comptes, faire 

une comptabilité. Cela présuppose une relation dialogique. Il est nécessaire de 

rendre des comptes à l’autre à propos de quelque chose. 

Elle a voir aussi avec la “causalité”. Quelqu’un doit répondre des 

conséquences de ce qu’il est ou est la cause ; il est tenu à l’obligation de prendre 

soin des choses ou des personnes, et doit rendre compte sur la manière dont il a 

réalisé ses missions. C’est une qualité personnelle. Il est le responsable ; cela 

implique une capacité ou une compétence personnelle ; elle est en relation avec la 

punition et la récompense. 

La liberté est un principe constitutif pour que l’être humain puisse être jugé 

sur la responsabilité de ses actes. La liberté qualifie les actes humains. Ainsi, la 

relation qui existe entre la liberté et la responsabilité morale est une relation de 

complémentarité. Leclerq affirme que:  

[...] les actes n’ont de caractère moral qu’à partir du moment où en eux intervient la 

liberté ; et le caractère moral diminue en proportion de ce que diminue l’intervention 

du libre-arbitre.30 

Partant, la moralité des actes consiste à faire usage de la liberté. Quand on 

est privé de liberté, il n’y a pas de responsabilité morale. Donc, l’homme est 

responsable des actes qu’il pratique en liberté. Vasquez ajoute :  

[…] Les actes proprement moraux sont ceux dans lesquels nous pouvons attribuer 

à l’agent une responsabilité non seulement de ce qu’il se propose de faire, mais 

aussi des résultats ou des conséquences de ses actes. Mais, le problème de la 

responsabilité morale est étroitement liée, de son côté, à celui de la nécessité et de 

la liberté humaines, car ce n’est qu’en admettant que l’agent dispose d’une certaine 

liberté d’option et de décision que l’on peut le responsabiliser pour ses actes.31 

S’il y a eu pour l’individu la possibilité d’une option, il devient possible de lui 

attribuer une responsabilité morale.  

Alors, quelles sont les conditions nécessaires et suffisantes pour pouvoir 

attribuer à un individu une responsabilité morale pour ses actes ?  

Essentiellement: il faut que le sujet n’ignore ni les circonstances ni les 

conséquences de son action, ou bien, que son comportement ait un caractère 

conscient. Et que la cause de ses actes soit en lui-même et non d’un autre agent 

qui le force à agir d’une certaine manière ; autrement dit, que sa conduite soit libre. 

 

3.2.1- La responsabilité morale comme concept éthico-moral 

Quelques provocations : 

 Vers une définition de la responsabilité : qu’est-ce que la responsabilité ? 

Que veut-on dire quand quelqu’un utilise ce mot ? 

                                                            
30 LECLERQ, J. As grandes linhas da filosofia moral. São Paulo: Herder. 1967, p. 376. 
31 VÁZQUEZ, A. S. Ética.  16ª edição. Trad. João Dell’ Anna. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 1996, p. 91. 



44 
 

 Classification des responsabilités : comment les distinguer entre elles, et 

sur la base de quels concept clés pouvons-nous révéler les différents 

types de responsabilités ? 

 Les relations de responsabilité : social/personnel. 

 Le jugement et l’attribution de la responsabilité : comment pouvons-nous 

juger si quelqu’un a la responsabilité d’agir ou pas, ou que quelqu’un est 

responsable pour ce qu’il a fait ? 

  La responsabilité chrétienne aujourd’hui : l’engagement chrétien de 

vivre de manière responsable est ce que la sagesse chrétienne nous 

offre comme guide. 

Cette provocation prétend répondre aux questions suivantes, qui sont 

fondamentales : à quoi sert la moralité ? Que signifie être bon ? 

Il existe tellement de réponses possibles à ces questions, comme par 

exemple : la moralité nous fait faire le bien ; elle m’aide à devenir une bonne 

personne ; elle rend possible le vivre avec les autres ; elle nous offre une stabilité 

sociale ; elle rend possible la construction d’un monde meilleur ; elle nous motive à 

prendre soin des autres ; elle nous sensibilise à la nécessité de rechercher la 

justice ; elle nous qualifie quant à la manière de traiter les injustes ; etc. 

H. Richard Niebuhr (1894-1962) fut un des théologiens nord-américains le 

plus influents et prestigieux de son temps, et dans son œuvre sur la responsabilité 

sociale (un essai sur la philosophie morale du christianisme), identifia trois 

métaphores, et des types de narration morales qui en découlent, qui incarnent 

ces diverses habitudes en ce qui concerne les telos (finalité) de la moralité : il parle 

de l’artisan du bien (celui qui construit la bonté), du bon citoyen (celui qui coopère 

avec les autres) et du répondant – ou du responsable (celui qui réagit ou qui 

répond).  

a) L’artisan du bien est cette personne qui a le pouvoir créatif, qui crée en 

liberté sur la base d’une idée et parie sur cette idée. Par son agir il crée 

pour lui-même son Monde personnel et social, sa société. Comme bien 

ou mal, la vie morale est pour lui un engagement artistique. Il croit que le 

plus important est la liberté de choix et se concentre sur la finalité de son 

agir, c’est à dire, le bien. 

b) Le citoyen n’a pas la même quantité ou qualité que l’artisan. Il n’est pas 

un créateur de lui-même ; il est créé. Il doit apprendre à assumer ce qu’il 

a reçu. Tout ce qu’il est, lui est imposé de l’extérieur, à partir de Dieu, des 

autres, de la culture, de la société, de la génétique etc. Le plus possible 

c’est apprendre à vivre en harmonie avec ses impulsions, ses désirs, ses 

perceptions, etc., en cherchant à les soumettre à un contrôle personnel. 

c) Le répondant ou responsable cherche à expliquer cette dimension 

unificatrice et dynamique de la personne comme sujet moral. Il unit les 

intuitions les plus importantes de l’artisan avec celles du citoyen. Il ne les 



45 
 

annule pas, mais il les intègre. Le concept clé qui met en relation tous les 

autres concepts moraux devient “La Responsabilité”. 

L’artisan demande : “Que dois-je faire pour devenir bon ? Quel est le 

meilleur choix ?”  

Le citoyen demande : “Quel est mon devoir ? Que dois-je faire ? Quel est le 

bon choix ?”  

Le répondant dit : “Faire le bien est le bon choix”. Il unit la présence des 

valeurs transcendantales et les exigences déontologiques du moment en une 

situation réelle et immanente, personnelle et sociale. Il pose d’abord la question : 

“Que se passe-t-il ici ?” puis : “Comment dois-je y répondre : comme un être 

humain ou comme un chrétien, etc.?” 

Tous les trois répondent aux deux principales exigences de la vie 

psychologique de l’être humain :  

 L’autonomie personnelle : je deviens moi-même une bonne personne ;  

 L’altérité – la sociabilité : vivre en paix avec les autres et construire 

avec eux un endroit bon pour habiter (vivre).  

Cependant, chacun de ces acteurs sociaux donne une réponse plus ou 

moins différente à l’usage de sa liberté au moment d’agir, de faire des choix entre 

le bien et le mal, ou entre ce qui est correct ou pas.32 

La réponse de chaque personne, dans sa conduite morale, est formulée 

avec comme base l’interprétation personnelle ou interpersonnelle des faits. L’agir 

moral est la conduite qui a une signification, et cette signification est le résultat 

d’un processus qui englobe “analyse, interpréter et juger”, et qui dépend de 

chaque personne et du rôle qu’il exerce dans la société.  

Donc, le sentiment de responsabilité est présent dans la formulation de la 

réponse. Nous sommes conscients de la nécessité de nous justifier devant les 

autres, tant pour notre interprétation que pour notre réponse. Mais, en même 

temps, nous savons que les autres interprètent ce que nous faisons (nos motifs, 

etc.), et qu’ils répondront à ce que nous faisons en se basant sur leurs 

interprétations sur notre agir. 

Donc, la responsabilité exige la connaissance des motifs, ou de l’intention, 

qui est la nature même de l’activité. Ainsi, la responsabilité morale exige aussi une 

“perte” de l’innocence, qui porte en soi la capacité de distinguer entre un acte bon 

ou mal.  

Cependant, donner une réponse raisonnable requiert, en même temps, la 

connaissance du langage moral de la société dont fait partie la personne. Chaque 

groupe a un discours moral particulier, et l’explication (justificative) de ce qui se fait 

doit être communiqué dans cet “univers et langage moral ".  

 
                                                            
32 Pour qui veut approfondir cette thématique, il est suggéré voir : H. Richard Niebuhr. The Responsible Self 
–  an  essay  in  Christian Moral  Philosophy.  Library  of  Theological  Ethics  Edition, Westminster  John  Knox 
Press, USA, 1999. Cet auteur révèle dans ses écrits une grande préoccupation pour l’impact du christianisme 
dans la culture de son époque, collaborant ainsi au débat sur le rôle social de l’église chrétienne. 



46 
 

Ainsi formulé, qui est moralement responsable ?  

 Celui qui est conscient ;  

 Celui qui est capable et compétent dans la communication relationnelle ;  

 Celui qui est en relation intimement avec les autres, conséquence de son 

altérité. C’est la personne responsable. 

Alors, à qui avons-nous le devoir de répondre ? A l’autorité.  

La moralité est un phénomène purement humain. Les animaux ne sont ni 

des sujets ni des objets de la responsabilité morale. La responsabilité morale est 

de donner une réponse à quelqu’un capable de comprendre la réponse. Entendre 

la réponse requiert la capacité d’interpréter la réponse. L’interprétation requiert des 

talents et des connaissances linguistiques. La connaissance et le langage exigent 

la sociabilité. La sociabilité requiert la communauté en tant que  locus de valeur et 

lieu où la question est formulée. 

Le chrétien doit répondre, en premier lieu, à Dieu ; en tant que personne 

humaine, j’ai été créé à Son image et à Sa ressemblance. Je dois répondre de la 

manière dont je me comporte moi-même vis à vis des autres – le type d’image que 

je suis.  

Comme agent, je possède le pouvoir créatif. Je suis co-créateur avec Dieu 

de l’état actuel du monde comme homme “accueil de Dieu”. Dieu aussi agit à 

travers l’histoire humaine, et l’usage de notre capacité d’agir a à voir avec le 

développement de la bonté divine. Nous devons rendre des comptes sur la 

manière dont nous coopérons avec Dieu ou pas dans la construction d’une terre 

nouvelle et de cieux nouveaux. 

De la première responsabilité peuvent s’en décliner d’autres :  

 La “responsabilité de base” signifie répondre avec comme objectif 

d’harmoniser les tensions internes et externes.  

 La “responsabilité morale” comme modalité consciente de la 

“responsabilité de base” nous rappelle que : donner une réponse est une 

manière d’agir. Mais une réponse morale requiert d’expliquer les raisons 

pour lesquels nous avons fait ce que nous avons fait. 

 

3.3- L’acte moral 

La personne humaine est entièrement investie dans l’action qu’elle réalise. Cet 

investissement est encore plus accentué quand il s’agit de décider sur des 

questions qui ont à voir avec l’intimité ; ou même, quand le sujet se sent 

responsable de ses propres actes, parce qu’il croit se comporter bien ou mal sur la 

base de critères moraux qui lui furent suggérés par des convictions personnelles 

ou par le credo religieux qu’il pratique.  

L’engagement de faire le bien et d’éviter le mal est encore plus évident chez 

le chrétien. De fait, un baptisé qui connait la dignité et qui cherche à être fidèle à 

ce qu’il professe, prend tout le soin nécessaire pour que ses actions répondent à la 



47 
 

vocation reçue, ce qui en pratique consiste à accomplir la volonté de Dieu et à 

identifier sa propre vie avec la vie de Jésus.  

Au contraire, qui ne vit pas en accord avec sa propre vocation, expérimente 

un remord qui l’accuse d’infidélité et d’incohérence, une fois qu’il ne pratique pas 

ce qu’il a promis. 

L’activité morale est en soi très complexe, parce qu’elle s’ajoute à la 

richesse insondable de l’être humain. En pratique, se produisent au moins cinq 

facteurs :  

 Les données génétiques héritées ; 

 La psychologie qui définit le caractère personnel ; 

 La sensibilité et les passions qui l’habitent ; 

 Les habitudes qui – presque comme une seconde nature – jouent un 

rôle considérable dans les déterminations de la volonté ; 

 Les circonstances concrètes dans lesquelles il se trouve ou dans 

lesquelles se déroule sa vie ; 

 Les opinions du moment ; 

 L’éducation reçue ; 

 La formation religieuse ; et surtout,  

 La lucidité de connaissance de ce qu’il fait, au-delà de la capacité de 

décision avec laquelle il la prend. 

A juger la moralité d’un comportement, on doit prendre en compte 

l’ensemble de ces facteurs. Plus exactement, étant donné qu’il existe une relation 

intime entre la morale et l’anthropologie, la vie morale doit partir des quatre 

caractères qui définissent l’être humain comme tel :  

 L’unité extrême de la personne ; 

 L’historicité ;  

 La sociabilité ; et,  

 L’ouverture au transcendant.  

De ces quatre caractères, en réalité, le jugement moral doit partir sur un 

comportement déterminé de la personne. 

Le premier caractère est l’unité essentielle propre de la personne 

humaine, dans laquelle convergent le corps et l’âme : c’est l’individu homme et 

l’individu femme qui fait le bien ou le mal, étant donné que “c’est dans l’unité de 

l’âme et du corps que la personne est le sujet de ses propres actes moraux” (VS, 

48). Il n’existe pas de péché du corps ni de péché de l’esprit, mais c’est l’individu 

qui pêche ou qui fait le bien. 

En outre, on doit considérer la condition historique qui est propre à la 

personne humaine ; dans son fonctionnement/agir interviennent – de diverses 

manières – l’âge et la condition de l’individu, la formation reçue, la biographie qui 

constitue le scenario de son passé, les évaluations éthiques de son temps, etc. 

De même, il faut prendre en compte la sociabilité, qui étant une dimension 

essentielle de l’être humain, permet à la personne de recevoir aussi les divers 



48 
 

facteurs sociaux, comme l’influence de l’environnement culturel, l’action négative 

du dénommé “péché social” et des “structures de péché”, les sensibilités 

caractéristiques de son temps, etc. 

Enfin – et surtout –, il est nécessaire de considérer que la personne est 

radicalement ouverte à la transcendance, et cela exige une conduite morale 

conforme à la volonté de Dieu. A cette dimension religieuse – commune à tous les 

hommes -, le christianisme ajoute l’élévation surnaturelle due à la grâce divine. 

Une telle chose, si d’un côté elle facilite l’action morale, d’un autre elle exige un 

niveau de comportement qui surpasse les forces naturelles, pour lequel il faut 

l’aide des dons surnaturels. 

Le résultat de tant de facteurs est que la vie morale est si importante et 

décisive dans l’existence d’un homme concret qu’il est difficile et exigent de le vivre 

dans le moment, de la juger, de l’interpréter.  

Pour cela, l’Evangile nous avertit : “Tu ne jugeras pas” (Mt 7,1-4). Seul Dieu 

peut émettre un jugement authentique sur la conduite des personnes ; mais, 

chaque individu doit être vigilant, pour savoir interpréter la vie elle-même à la 

lumière des exigences et des impératifs moraux tels qu’ils sont promulgués par les 

Evangiles, selon lesquels elle sera jugée par Dieu. 

Ceci étant, voici un préliminaire et en même temps conclusif : il faut 

distinguer ce que sont les actes humains et ce que sont les actes de l’homme. 

Saint Thomas les définit ainsi : ‘Seuls sont considérées spécifiquement humaines 

les actions qui procèdent d’une décision délibérée ; les autres actions, il vaut 

mieux les appeler les actes de l’homme, et non humains, parce qu’ils ne procèdent 

pas de l’homme en tant qu’homme” (STh I-II, 1,1). 

Pour qu’une action puisse être dite “morale”, elle doit, avant tout, être 

“humaine”. Pour cela, la moralité d’une action exige que la personne la réalise 

avec la connaissance et la liberté, deux caractéristiques de l’être humain, qui sont, 

en même temps, rationnelles et libres.  

Donc, un acte sera moral dans la mesure où, avant de le réaliser, le sujet 

est capable de reconnaitre sa bonté ou sa malveillance, et se dispose librement à 

la réaliser, ou, en certains cas, l’omettre. 

Le pape Jean Paul II attire notre attention sur le fait que  

L’homme peut être conditionné, pressionné, empéché par de nombreux et 

puissants facteurs externes, comme il peut être sujet à des tendances, des tares et 

habitudes en relation avec sa condition sociale. En certains cas, de tels facteurs 

externes et internes peuvent atténuer, à un degré supérieur ou mineur, sa liberté et, 

par conséquent, sa responsabilité et sa culpabilité.  

Cependant, c’est une vérité de la foi, aussi confirmée par notre expérience et notre 

raison, que la personne humaine est libre. Et cette vérité ne peut être ignorée, pour 

remettre en réalités externes – les structures, les systèmes, les autres – le péché 

de chacun. De plus, cela serait oblitérer (annuler) la dignité et la liberté de la 

personne (Reconciliatio et Penitentia, nº 16). 



49 
 

Les critères qui permettent de juger un acte humain sont à la base : le 

défaut de connaissance et l’insuffisance de liberté. Pour ce qui est du défaut de 

connaissance, nous avons l’ignorance et le doute. Quant à l’insuffisance de liberté, 

ce peut être par ignorance, concupiscence, violence et peur. 

Ainsi, la moralité ne se limite pas et ne s’épuise pas dans l’action, 

puisqu’interviennent fortement les sentiments et l’intention. Pour que l’action soit 

moralement bonne, elle doit s’ajuster parfaitement aux valeurs objectives. 

Cependant, la valeur de l’acte n’est pas déterminée par la valeur objective en elle-

même, mais seulement dans la mesure où telle valeur est le vrai motif de l’action. 

De là le déterminant ultime de l’action n’est pas son objet, mais son motif. Le motif 

décide, en dernière instance, de la valeur morale de l’action. 

 

3.4- L’option fondamentale 

L’autoréalisation de la liberté (qui peut être appelée option fondamentale) 

historicise la personne comme être unique et irremplaçable. L’option fondamentale 

ou autoréalisation de la liberté de la personne est un acte moral. Libre et 

consciente, la personne choisit le chemin de Dieu (le Bien Absolu), elle choisit de 

vivre le Règne dans son cœur dans sa relation avec ses frères, ou elle choisit, tout 

aussi librement, de rejeter ce chemin (les bien relatifs). 

Par l’option fondamentale chaque être humain, en liberté, donne sens à son 

existence, de manière concrète, par la réalisation de l’être en tant que personne 

ouverte au Bien Absolu, ou dans la dépersonnalisation (le fait de nier) de l’être par 

une fermeture égoïste.  

L’option se donne dans l’agir moral. Quelqu’un peut avoir de bons 

sentiments, mais agir de manière préjudiciable pour son frère. L’Apôtre disait déjà : 

“Je ne fais pas le bien que je veux, mais le mal que je ne veux pas”. 

Aujourd’hui, il est difficile d’affirmer avec assurance quand une personne fait 

une option consciente et libre. La personne est terriblement conditionnée par la 

société de consommation. Ainsi, l’option fondamentale, comme choix libre et mûri, 

a besoin d’être comprise comme choix fait au plus intime de soi-même. Opter pour 

Dieu, choisir le bien, le beau, le parfait. De ce choix se déclinent tous les autres 

choix qui, bien qu’ils puissent être faits en liberté, sont des choix relatifs. 

C’est pourquoi il faut reconnaitre que, même dans l’option fondamentale, 

l’initiative vient de Dieu. Il place dans le cœur humain sa loi de l’amour, donnant à 

l’homme la grâce de choisir et d’opter pour son amour de Père. 

Mais, où est né le concept d’option fondamentale ? Une question de type 

théologique : comment peut-on dire qu’un non-baptisé peut aussi être sauvé ?  

Sur cette question est apparue l’option fondamentale : le non-baptisé, 

s’ouvrant au bien en relation avec lui-même et aux autres, réalise une option 

fondamentale, en orientant sa vie, dans ce cas, vers le bien. Alors, cette ouverture 

de fond caractérise la vie d’une personne et transparait dans chaque choix et 



50 
 

chaque action qu’il réalise. Comme cela a déjà été dit précédemment, chaque 

conscience présuppose une précompréhension, qui se fond dans la connaissance. 

Cela concerne à la décision, dans le sens que quand je décide, je suis déjà 

orienté pas tant sur ce que je vais faire, mais sur le sens que je dois donner à ce 

que je vais faire.  

L’option fondamentale, donc, est une orientation existentielle qui donne de 

la substance à mes actions individuelles, qui peuvent faire apparaitre, mais aussi 

contredire l’option fondamentale. 

Le concept d’option fondamentale embrasse l’homme dans sa totalité et 

éclaire nécessairement les autres aspects de la vie morale, leur donnant une 

signification nouvelle. On ne peut, alors, parler d’option fondamentale en 

négligeant de parler de la conscience. 

Gaudium et Spes, au numéro 16, souligne que, en son intimité, l’homme 

découvre une loi qui ne vient pas de lui, mais qui le pousse à obéir, et qui lui dit 

d’aimer, de fuir le mal et de faire le bien (l’homme a dans son cœur une loi écrite 

par Dieu).  

Elle est la voix de la conscience, comprise comme le noyau le plus secret, 

comme le sanctuaire de l’homme, où il se trouve seul à seul avec Dieu dans un 

dialogue intime. 

Saint Augustin, dans ses Confessions affirmait : “Noli foras ire, in te ipsum 

redii, in interiore hominis habitat Veritas” (“Ne sors pas, reviens en toi : la vérité 

habite à l’intérieur de l’homme”).  

Et c’est exactement ici qu’est le concept de la conscience fondamentale, 

dont nait, ensuite, l’option fondamentale, comme réponse existentielle à la Veritas 

découverte au plus intime de l’homme. 

Mais en quoi consiste cette Veritas? Pour nous, chrétiens, c’est Dieu qui 

s’est fait chair, est mort et ressuscité pour nous les hommes, et a envoyé sur nous 

son Esprit. Avec sa mort, le vieux monde académique, corrompu par le péché,  est 

mort ; avec sa résurrection il a réalisé une nouvelle création, un nouvel Adam, 

duquel descend une nouvelle humanité. Dans le ressuscité furent anticipés les 

cieux nouveaux et la terre nouvelle, dans lesquels nous vivons et participons déjà, 

bien que partiellement. 

De ces nouvelles réalités anticipées en Christ, et qui vivent déjà en nous, 

nous devons témoigner. C’est cela que Paul appelle la Vie dans l’Esprit et selon 

l’Esprit. C’est cela la Veritas, qui constitue notre conscience fondamentale, 

conscience qui est un contenant/réceptacle de la vérité qui illumine notre existence 

et nous incite à mettre en conformité notre existence avec ces Veritas.  

Et c’est exactement sur ce point que nait la réponse existentielle, c’est à 

dire, la décision d’incarner dans ma vie cette Veritas, et de mettre en conformité 

ma vie avec elle. De là nait l’option fondamentale. 

Toutefois, cette option fondamentale, une fois acquise, n’est pas garantie 

pour toujours, mais nécessite d’être alimentée par une relation constante avec la 



51 
 

Parole de Dieu, avec les Sacrements, avec la prière et avec l’étude. C’est 

exactement dans ce travail intérieur continu qu’elle demeure vivante, s’alimente et 

se renforce. 

 

3.5- La Loi Naturelle 

La loi naturelle est traditionnellement définie par les théologiens comme la 

participation de loi éternelle dans la créature rationnelle. La loi naturelle est la loi 

propre à l’être humain : de tous et de chaque homme, en tant qu’être intelligent et 

libre. Pour cela, elle ne doit pas être comprise comme une loi éternelle en 

référence à la matière ou aux animaux. 

La loi naturelle n’est pas du type des lois physiques ou biologiques qui 

régissent la matière ou les êtres vivants, appliquées à l’homme. C’est une loi 

radicalement humaine, que Thomas d’Aquin décrit en ces termes :  

“Eu égard aux autres créatures, la créature rationnelle est plus sujette à la divine 

providence, bien que celle-ci participe aussi de la providence, l’assurant à soi-

même et aux autres ; c’est ainsi qu’il y a en elle une participation de la raison 

éternelle, grâce à laquelle il y a une inclination naturelle pour l’acte et la fin qui sont 

dus ; cette participation de la loi éternelle dans la créature rationnelle est appelée 

loi naturelle” (STh I-II, q. 91, a. 2). 

La loi naturelle est, alors, la loi de la personne en tant qu’être rationnel et 

libre. Ainsi, le point de référence n’est pas la loi physique des minéraux, ni la loi 

biologique des plantes et des animaux, mais une loi spécifique, écrite par Dieu 

dans la nature de l’homme et de la femme, qui leur permet de connaitre le bien et 

le mal.  

Le fait est que la nature humaine ne se réduit pas à des éléments physiques 

ou chimiques – bien qu’ils fassent partie de l’homme – mais est la propre nature 

d’un être spirituel, comme l’affirme Veritatis Splendor. Donc, la loi naturelle n’est 

autre que la lumière de l’intelligence infusée par Dieu dans la nature rationnelle ; 

loi qui est l’expression de la sagesse divine. 

Parmi les fonctions de la conscience, il y a celle d’intégrer la personne et la 

nature. Dans cet effort continu, est reconduite, pour sa bonne interprétation, 

l’historicité de la loi naturelle. S’il existe des possibilités de changements de la loi 

naturelle, cela ne se produit qu’en fonction du degré de maturité de la conscience.  

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

Pour réfléchir : 

1) Pourquoi la liberté est-elle la première condition de l’agir éthique de la 

personne ? 

2) Où réside l’essence de la liberté de la personne humaine ? Que signifie “la 

liberté qualifie les actes humains” ? 

3) Que signifie “l’homme est liberté fondamentale” ? 

4) Considérez-vous la morale chrétienne comme libératrice ou oppressive ? 

Justifiez votre réponse. 

5) Que signifie dire que la responsabilité est présente dans “l’agir humain” ? En 

ce sens, qui est moralement responsable ? 

6) Qu’est-ce qu’un acte moral ? Et quels sont les facteurs qui influencent l’acte 

moral de la personne ? 

7) Que signifie dire que la conduite morale de l’homme doit être conforme à la 

volonté de Dieu ? Expliquez avec vos propres mots et à partir de vos 

expériences de vie. 

8) Pourquoi un acte moral dépend-il de l’option fondamentale de la personne ? 

Expliquez comment l’option fondamentale donne du sens à l’existence de 

l’homme ? 

9) Cherchez un peu plus sur l’œuvre de Richard Niebuhr au sujet de la 

responsabilité personnelle. Approfondissez votre connaissance sur la 

métaphore de cet auteur et les types de narration morale qui ont à voir avec 

les habitudes de l’”artisan du bien” ; du “bon citoyen” et de la personne 

“responsable”.  

10)  Dans quel sens une personne non baptisée peut-elle être sauvée ? 

11)  A qui le chrétien doit-il répondre en premier ? Pourquoi ? 

12)  Quels sont les facteurs qui interfèrent avec l’”acte moral” ? Cherchez la 

signification de chacun de ces facteurs.   

13)  Que signifie dire que l’option fondamentale est une orientation existentielle? 

14)  Que pouvons-nous comprendre par “voix de la conscience” ? 

15)  Qu’entend-on par loi naturelle ?  

16)  Quelle est l’importance de la loi naturelle pour l’agir humain ?   



53 
 

 

 

 

 

 

 

 

Dans cette partie nous allons voir que la conscience morale est ce qui existe 

de plus noble chez l’homme et chez la femme. Si la liberté est ce qui donne forme 

à l’existence humaine, la conscience caractérise l’être propre à la personne.  

Orígenes a écrit: 

“L’âme de l’âme est la conscience”. La conscience est “le noyau le plus intime” de 

la personne, le “sanctuaire de Dieu”, le “tabernacle de l’homme”, le “lieu où Dieu 

parle à l’homme”. Pour cela, elle est considérée “sacrée”. 

Le sens commun reconnait cette sacralité et cette dignité de la conscience 

au point de définir la qualité de la personne à partir de sa conscience. Voilà 

pourquoi le plus grand éloge que l’on puisse faire sur une personne est d’affirmer : 

“C’est un homme ou une femme de conscience”. Parallèlement, le jugement le 

plus négatif s’exprime en termes similaires : “ Cet homme ou cette femme est sans 

conscience”.  

De même, l’importance de la conscience personnelle se reflète dans les 

expressions qui demandent sa reconnaissance ou ses droits. Des affirmations 

comme “je ne permets à personne de s’immiscer dans ma conscience”, “j’exige 

que l’on respecte ma conscience”, “cela ne m’est pas permis par ma conscience”, 

“c’est quelque chose que je dois faire en conscience”, ce sont des expressions qui 

apparaissent spontanément dans les moments ou la personne humaine doit 

prendre une décision qui implique son être dans sa plus profonde intimité. 

Etant donné l’importance de la conscience personnelle, les Déclarations des 

droits de l’Homme reconnaissent la “liberté de conscience” comme un des droits 

fondamentaux, qui, à son tour, est le point de départ de bien d’autres droits.  

De même, est reconnue l’”objection de conscience”” : avec elle la 

conscience est protégée de toute ingérence externe, que ce soit d’entités privées, 

ou d’états. La “liberté” et l’”objection” de conscience sont reconnues dans la 

Déclarations des Droits de l’Homme de l’ONU (art. 18), dans la déclaration sur la 

Liberté Religieuse du Concile Vatican II (Dignitatis Humanae, 1-2; Gaudium et 

Spes, 79) et dans la Constitution de nombreux états.  

La description la plus complète et le rôle décisif que la conscience 

développe dans la vie morale se trouvent exprimés dans la lettre de la Constitution 

Pastorale Gaudium et Spes avec ces encouragements solennels: 

 

TABLE 4 

QUESTIONS FONDAMENTALES DE MORALE   

LA CONSCIENCE MORALE 



54 
 

La conscience est le centre le plus secret et le sanctuaire de l’homme, dans 

laquelle se trouve le lien solitaire avec Dieu, dont la voix se fait entendre dans 

l’intimité de son être. Grâce à la conscience, se révèle de manière admirable cette 

loi qui se réalise dans l’amour de Dieu et du prochain. Par la fidélité à la voix de la 

conscience, les chrétiens sont unis les uns aux autres, dans le devoir de chercher 

la vérité et en elle de résoudre tant de problèmes moraux qui apparaissent dans la 

vie individuelle et sociale. Donc, plus prévaut la droite conscience, plus les 

personnes et les groupes seront loin de l’arbitraire aveugle et chercheront à se 

conformer aux normes objectives de la moralité. Il n’est pas rare, en outre, que la 

conscience soit en errance, par ignorance invincible, sans perdre sa propre dignité. 

On ne peut en dire autant quand l’homme néglige de chercher la vérité et le bien, et 

quand la conscience s’aveugle, par habitude du péché (GS 16). 

Ainsi, on peut définir la conscience, en accord avec le Catéchisme de 

l’Eglise Catholique (CIC), dans les termes suivants :  

La conscience est un jugement de la raison, avec lequel la personne humaine 

reconnait la qualité morale d’un acte concret (CIC, n. 1796).  

C’est à dire, c’est un jugement pratique rationnel qui évalue la bonté ou la 

malice (méchanceté) d’une action. Donc, la fonction de la conscience est de juger 

les actions personnelles de l’individu, individualisant la qualité morale des actes, 

en permettant leur classification en bon ou mauvais. 

 

4.1- Le mystère de la conscience 

Une proposition théologique de la conscience correcte doit avoir la 

profondeur et la cohérence non seulement d’être, mais aussi d’être nouvelle en 

Christ, selon la renaissance pascale réalisée dans le baptême. C’est le “mystère” 

de la conscience qui doit être approfondi et annoncé avec franchise et honnêteté 

aujourd’hui, en tenant compte, de manière particulière, la richesse des dons que 

l’exégèse biblique a mis en évidence ou proposé. 

Dans la communauté chrétienne, la vision de la conscience est enracinée 

dans les affirmations bibliques explicites, surtout pauliniennes, et dans la centralité 

que toute la révélation attribue au cœur dans la détermination de la bonté de notre 

agir : ceci est le critère ultime et décisif (cf. Mt 12, 33-35; 15,17-20). Au-delà de 

cette catégorie, d’autres aussi sont importantes, comme : l’esprit, la pensée, etc.  

Mais, il est nécessaire que la conscience reste ouverte à Dieu – à sa 

parole, à sa loi, à son esprit – et à ses frères. Elle perd sa valeur quand elle 

s’endurcit et se ferme ; pour cela, l’appel permanent à la formation et à la 

conversion (cf. Ez 36,26-28). Elle exige aussi le respect des autres ; seul Dieu peut 

entrer en elle sans lui nier l’autonomie, mais en lui donnant une plénitude de 

fondement et d’horizon. C’est le cœur qui, étant libéré de “l’état d’esprit de ce 

siècle”, se consacre à une lecture attentive de la réalité “pour pouvoir discerner la 

volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plait et est parfait” (Rm 12,2). 



55 
 

Au chapitre 8 de la Lettre aux Romains – surtout quand on le lit en ayant à 

l’esprit le contenu du chapitre 7 -, tout cela est présenté avec une évidente 

perspective pneumatologique.33 La conscience apparait, alors, comme :  

 L’écoute/l’accueil du témoignage intérieur que l’Esprit Saint fait de notre 

réalité filiale : ‘l’Esprit lui-même, joint à notre esprit, atteste que nous 

sommes fils de Dieu” (v. 14-16); 

 Qui nous libère de l’esclavage du péché et des désirs de l’homme 

charnel, en nous suggérant des désirs et des choix nouveaux (v. 1-12) ; 

 Elle nous révèle insérés dans une économie d’espérance, non 

seulement au niveau personnel, mais aussi de toute la réalité (v. 18-25) ; 

 Elle nous fait aussi vivre de manière constructive l’expérience 

dramatique de la fragilité qui demeure toujours dans notre vie, l’ouvrant à 

la perspective de la plénitude du projet de Dieu (v. 26-30) ; 

 Elle ne nous fait plus dépendre des applaudissements des autres, nous 

rendant plus forts (v. 31-39) ; 

 Le bien vient, alors, ajouté comme possibilité de grâce qui séduit et 

ouvre les horizons et les désirs, plus que comme un devoir qui limite. 

 

4.2- Les types de conscience 

Il y a trois types de conscience, dépendant du moment où est émis le 

jugement :  

 Antécédent: c’est ce type qui précède l’action ; avant d’agir, on pense si 

ce que l’on va faire est “bon” ou “mauvais” ;  

 Concomitant: c’est ce type qui accompagne l’action pendant qu’elle est 

en train de se réaliser ;  

 Consécutif : c’est le jugement moral qui est fait après avoir réalisé un 

acte. 

En raison de sa concordance avec la loi de Dieu, la conscience peut être 

droite ou vraie et erronée, selon si ce qu’elle dicte est en adéquation avec cette loi. 

L’erreur peut être vaincue (si l’on a tous les moyens pour sortir de l’erreur) et 

invincible (si ayant mis tous les moyens, on ne peut sortir de l’erreur). On doit 

suivre la conscience droite et véritable, mais aussi l’invincible erroné.  

En raison de l’assentiment de ce que la conscience nous dicte, elle se divise 

en certaine (qui émet le jugement avec assurance), probable et incertaine 

(quand on doute de quelque donnée relative à l’acte qui se réalise ou qui s’omet ; 

ou quand on ne sait pas s’il existe ou pas une loi qui autorise ou interdit une action 

donnée ; ou quand un doute nait parce que nous ne savons pas si une loi oblige 

ou pas), en accord avec le degré de sureté qui est tenu.  

                                                            
33  La  pneumatologie  est  dans  la  doctrine  chrétienne  ce  qui  traite  de  l’Esprit  Saint.  Le  terme descend des 
mots  grecs  PNEUMA  (l’esprit)  et  LOGOS  (l’enseignement  sur).  La  pneumatologie  étudie  la  personne  et 
l’œuvre de l’Esprit Saint, surtout sa participation au SALUT. 



56 
 

On doit suivre la conscience certaine, dans certains cas la probable, mais 

jamais la douteuse. Il faut d’abord sortir du doute. 

Ce n’est pas la même chose d’être sûr de quelque chose et d’atteindre la 

cible. La première est la conscience certaine ; la seconde est la conscience 

véritable. L’une est l’assurance subjective, et l’autre objective. Or, il ne suffit pas 

d’”être sûr” (conscience certaine), mais nous devons agir avec la loi (conscience 

véritable). 

Se limiter à une assurance personnelle, c’est se mettre à la place de Dieu, 

qui est l’unique qui n’était pas. Par ce chemin se confond le spontané avec 

l’objectivement bon.  

A cause de la limitation humaine il peut se produire qu’une personne puisse 

être certaine de quelque chose qui ne soit pas vrai. C’est pour cela que ce n’est 

pas idéal de n’avoir qu’une conscience morale certaine : il faut tendre, alors, à 

avoir une conscience droite et véritable.  

La conscience, pour être la norme valide pour l’action humaine, doit être 

droite, c’est à dire, véritable et sûre de soi et non douteuse et coupablement 

erronée. 

En raison du mode habituel pour émettre un jugement, peuvent être 

identifiés divers types de consciences. Les plus fréquents sont :  

 La conscience sensible : c’est celle qui cherche à chaque instant, et 

dans tous les actes mineurs qui soient, à juger correctement ce qui a été 

commandé ou interdit afin de le respecter ;  

 La conscience scrupuleuse : c’est celle qui trouve un motif de péché où il 

n’y a aucune raison pour cela ;  

 La conscience lâche : c’est celle par laquelle tous les motifs sont bons 

pour se sentir justifiée et ne pas observer ce qui est commandé. 

En raison de la responsabilité avec laquelle s’émet un jugement, elles 

peuvent être classifiées en :  

 Conscience droite : c’est celle qui s’ajuste au jugement de la raison : 

“est appelé prudent l’homme dont les choix sont conformes à tel 

jugement” (CIC, nº 1780);  

 Conscience distordue ou fausse : c’est celle qui ne se soumet pas à la 

raison ; elle correspond à l’homme qui agit de manière imprudente et 

téméraire. 

Une personne qui agit contre la conscience, pêche. Mais, il pêche aussi  de 

ne pas ajuster délibérément ses préceptes à la loi de Dieu, qui est la norme 

suprême de l’action.  

La méconnaissance du Christ et de son Evangile, les mauvais exemples 

reçus des autres, l’esclavage des passions, la prétention d’une autonomie mal 

comprise de la conscience, le refus de l’autorité de l’Eglise et de ses 

enseignements, le manque de conversion et de charité peuvent conduire à des 

déviances du jugement dans la conduite morale (cf. CIC, nº 1792).  



57 
 

Il est certain que nous devons décider avec notre propre conscience, et 

aussi que personne ne peut nous forcer à agir contre elle ; mais, il n’est pas moins 

certain que nous avons le grave devoir de faire que les préceptes de cette 

conscience s’ajustent à ce que Dieu veut, qu’elle soit droite et véritable. 

La bonne et pure conscience est éclairée par la foi véritable. La charité 

procède bien en même temps d’un cœur pur, d’une bonne conscience et d’une foi 

sans hypocrisie. (1Tm 1,5) 

 

4.3- Les éléments de l’histoire de la doctrine chrétienne 

Il y a deux noms de référence dans l’histoire de la doctrine chrétienne : 

Saint Augustin (Vème siècle) et Saint Thomas d’Aquin (XIIème siècle).  

Chez Saint Augustin nous trouvons très présent le thème de l’intériorité de 

l’homme, à l’intérieur duquel nous trouvons son authenticité ; et c’est justement 

dans l’intérieur de cette intériorité que Dieu est accueilli et écouté.  

Le thème de la voix de Dieu et de la conscience de l’homme apparait la 

première fois chez Saint Augustin qui, dans ses Confessions, raconte son chemin 

intérieur en direction de Dieu, son dialogue intime avec Dieu, dans lequel il 

découvre un Dieu qui l’interpelle et l’appelle. Dans ce sens, son affirmation est 

significative : “Noli foras ire in te ipsum redii, in interiore homine habitat veritas” 

(“Ne vas pas au dehors, mais reviens à l’intérieur de toi-même ; à l’intérieur de 

l’homme habite la vérité”.). 

Avec Saint Thomas nous sommes en pleine scolastique et nous est offert, 

pour la première fois, une pensée théologique sous forme scientifique. Dans ses 

considérations sur la conscience, Thomas part d’une position plus objective, dans 

le sens où la réalité qui est face à nous, nous pouvons la connaitre et la décrire ; 

chose qui, au contraire, sera décriée par la pensée moderne.  

Thomas pense la conscience à l’intérieur de la relation entre la “synderesis”, 

c’est à dire la capacité connaturelle de l’homme de connaitre de manière certaine 

les principes moraux, et la “conscientia”, comprise comme la conscience 

considérée dans une situation spécifique. Cette conscience, alors, est la faculté qui 

applique dans les situations individuelles les principes de l’agir moral. 

Donc, pendant que la “synderesis” exprime la capacité innée de l’homme de 

connaitre les principes de l’agir moral, la “conscientia” exprime la capacité de 

l’homme d’appliquer dans les situations individuelles tels principes moraux.  

Une fois que les situations éventuelles sont changeantes, la “conscientia” ne 

bénéficie pas de l’infaillibilité de la “synderesis”, et, considérant la contingence 

dans laquelle elle évolue, elle peut arriver à une évaluation pas toujours 

précise/correcte. 

Saint Thomas continue en affirmant que la conscience produit un “savoir 

rationnel pratique” ; c’est à dire, parce que l’homme “sait ce qui est bien”, et juste 

parce qu’il le sait, il peut aussi le vivre ; alors, l’intelligence précède et fonde la 

volonté. 



58 
 

 Dans ce contexte, la conscience est la capacité de connaitre ce qu’est 

le bien et le mal, une connaissance de type pratique, dans le sens où si l’homme 

sait ce qu’est le bien et le mal, il doit aussi, par conséquent, s’y conformer. Alors, la 

conscience n’est pas seulement une connaissance, mais a à voir avec la décision ; 

donc, c’est un connaitre en fonction d’un décider qui doit être dans un sens unique 

: en direction du bien perçu. 

Un autre aspect de la doctrine morale chrétienne est la “casuistique” (XVI-

XVIIIème siècle, en bonne partie, jusqu’à nos jours). Avec la casuistique, la 

Théologie Morale n’est plus chargée de réfléchir sur l’agir de l’homme et sur ses 

motivations, mais simplement sur ce que l’homme doit faire ou pas ne pas faire 

pour ne pas commettre le péché mortel ou véniel.  

Se développe, alors, une série de cas sur lesquels est débattue la licité de 

l’action, étudiant les signifiants entre le péché véniel et le péché mortel. 

L’agir de l’homme, donc, est décomposé en autant de cas, sur lesquels est 

émise a priori une évaluation morale.  

Dans un tel contexte, la conscience est réduite à une simple application de 

la norme, appauvrissant son rôle essentiel pour fournir les éléments et les valeurs 

fondamentales pour l’orientation de l’existence et sur laquelle se concentreront 

tous les choix du quotidien. 

 

4.4- Qu’enseigne le Catéchisme de l’Eglise Catholique (CIC) au sujet de la 

Conscience Morale ? 

Le numéro 1.776 du Catéchisme de l’Eglise Catholique définit la conscience 

comme “une loi que l’homme ne s’est pas donnée lui-même, mais à laquelle il doit 

obéir et dont la voix résonne, quand cela est nécessaire, aux oreilles de son cœur, 

l’appelant toujours à aimer et faire le bien et à éviter le mal”, et cette loi est “une loi 

écrite par Dieu lui-même”.  

Et ainsi, citant la Constitution Pastorale Gaudium et Spes, du Concile 

Vatican II, número 16, le catéchisme affirme que  

La conscience est le noyau le plus secret et le sanctuaire de l’homme, dans 

lequel il se trouve en seul à seul avec Dieu, dont la voix résonne dans 

l’intimité de son être. 

C’est pour cela que nous apprend le numéro 1.777: “Quand il prête attention 

à la conscience morale, l’homme prudent peut entendre Dieu lui parler”. Et c’est 

aussi pour cela qu’est exigée la rectitude de la conscience morale, dont dépend la 

dignité de la personne humaine (cf. nº 1780).  

Le numéro 1780 dit :  

La conscience morale comprend la perception des principes de moralité 

(“syndérèse”), son application dans des circonstances déterminées au moyen d’un 

discernement pratique des raisons et des biens et, enfin, le jugement émis sur les 

actes concrets à faire ou déjà faits. La vérité sur le bien moral, déclarée dans la loi 

de la raison, est reconnue en pratique et concrètement par le jugement prudent de 



59 
 

la conscience. Est dit prudent l’homme qui fait ses choix en conformité avec ce 

jugement.   

De là nous savons que c’est la conscience qui permet d’assumer la 

responsabilité des actes pratiques, afin que,  

Si l’homme commet le mal, le jugement juste de la conscience peut être en soi le 

témoin de la vérité universelle du bien et, en même temps, du mal de son option 

concrète [...]. Attestant de la faute commise, il rappelle le pardon à demander, le 

bien à pratiquer encore et la vertu à cultiver sans cesse avec la grâce de Dieu. 

(CIC, nº 1781) 

Ici l’on voit la nécessité de formation continue de la conscience 

morale. (CIC, nº 1783) Cette formation de conscience est le travail de toute une 

vie, depuis les premières années de vie, quand l’enfant s’éveille à la connaissance 

et à la pratique de la loi intérieure reconnue par la conscience morale. Il est exigé 

une éducation prudente où se détache l’enseignement de la vertu. “La formation 

de la conscience garantit la liberté et dirige la paix du cœur”. (CIC, nº 1784) 

Ici, la parole de Dieu aura le rôle fondamental, comme formatrice 

principale de la conscience, elle illumine le chemin de l’homme.  

Nous devons l’assimiler dans la foi et dans la prière, et la mettre en pratique. Nous 

devons aussi examiner notre conscience, les yeux posés sur la croix du Seigneur. 

Nous sommes assistés par les dons de l’Esprit Saint, aidés par le témoignage et 

par les conseils des autres et guidés par l’enseignement autorisé dans l’Eglise. 

(CIC, nº 1785). 

Enfin, le numéro 1789 du Catéchisme nous présente quelques règles de 

base et essentielles qui favorisent la formation adéquate de la conscience et 

rendent possible le discernement moral, à savoir :  

 Il n’est jamais permis de pratiquer un mal afin qu’en résulte un bien ;  

 La “règle d’or est : tout ce que vous voulez que les hommes vous 

fassent, faites-le, de même, vous aussi (Mt 7, 12);  

 La charité passe toujours par le respect du prochain et de sa conscience 

: “ A pêcher ainsi contre tes frères, à blesser leur conscience, c’est 

contre le Christ que tu pêches” (1Cor 8, 12). “Il est bon de s’abstenir... de 

tout ce qui peut faire trébucher, chuter ou affaiblir ton frère” (Rm 14, 21).  

Ainsi, “la conscience bonne et pure est illuminée par la foi véritable”. La 

charité procède, en même temps, “d’un cœur pur, d’une bonne conscience et 

d’une foi sincère” (1Tm 1, 5) (CIC, nº 1794). 

 

4.5- La formation de la conscience  

L’éveil à la  nécessité de consciences mûres n’est pas suffisant. Il n’est pas 

non, plus suffisant d’affirmer son rôle irremplaçable, en demandant un respect 

toujours plus convaincu aussi au niveau social.  

Pour tous est affirmée la nécessité d’un effort renouvelé pour une formation 

de sa conscience : pas seulement comme responsabilité inaliénable de chacun, 

mais aussi comme coresponsabilité, qui doit être partagée dans la solidarité.  

 



60 
 

4.5.1- La nécessité de cette formation    

La formation est nécessaire pour une personne de foi, qui veut mieux 

connaitre Dieu. Le catéchisme de l’Eglise Catholique insiste bien là-dessus en 

disant que : 

Une conscience doit être éduquée et le jugement moral éclairé. Une 

conscience bien formée est droite et véritable. Elle formule ses jugements selon la 

raison, conformément au bien véritable voulu par la sagesse du créateur. 

L’éducation de la conscience est indispensable aux êtres humains sujets à des 

influences négatives et tentés par le péché, et tentés de préférer leur propre 

jugement et à rejeter les enseignements autorisés (CIC, nº 1783). 

Quel que soit le domaine, nous avons la volonté d’acquérir le plus de 

connaissances pour être expert de ce que nous savons. Et si nous ne les obtenons 

pas, nous évitons de parler du thème.  

Mais, est-ce la même chose avec la foi et la morale ? Pour cela, “la 

conscience a besoin de formation. Une éducation de la conscience es nécessaire, 

comme il est nécessaire pour tout homme de croitre intérieurement, puisque sa vie 

se réalise sur espace suffisamment complexe et exigeant”. La Catéchisme 

enseigne que “l’éducation de la conscience est une tâche de toute une vie (...) La 

formation de la conscience garantit la liberté et gère la paix du cœur” (CIC, nº 

1784). 

Pour cela, la formation de la conscience suivra des règles similaires à celles 

de toute formation. Il est évident, qu’au moment d’appliquer ces règles, nous ne 

pouvons pas oublier une donnée très importante : à vouloir former la conscience, 

ce n’est pas simplement acquérir une compétence ou développer une faculté, mais 

c’est bien réussir notre destin éternel.  

 

4.5.2- La Révélation et le Magistère Ecclésiastique  

Pour connaitre notre destin surnaturel et les moyens pour l’atteindre, nous 

avons besoin de la Révélation. En ce sens, nous ne sommes pas “spontanément 

et naturellement chrétiens”. La parole de Dieu non seulement assure qu’une chose 

conduit l’homme à sa fin, mais aussi informe sur son objectif surnaturel et tout ce 

qui s’en approche. L’objectivement révélé confirme et corrobore, alors, les 

dispositions imprimées par l’Esprit Saint dans l’âme qui est dans la grâce.  

Comme disait Pie XII, la morale chrétienne doit être recherchée :  

Dans la loi du Créateur imprimée dans le cœur de chacun et dans la Révélation, 

c’est à dire, dans l’ensemble des vérités et des préceptes enseignés par le Maitre 

Divin. Tout cela – la loi écrite dans le cœur, ou la loi naturelle, comme les vérités et 

préceptes de la révélation surnaturelle – a été légué à l’humanité par Jésus 

Rédempteur comme trésor moral, dans les mains de son Eglise de telle sorte que  

la prédication, à toutes les créatures, l’explique et le transmette, de génération en 

génération, intact et libre de toute contamination ou erreur (Pio XII, Alocución, 

23/03/1952). 

L’Eglise, donc, à travers son Magistère ordinaire et extraordinaire, est 

le dépositaire et le maître de la vérité révélée. Ainsi “les chrétiens, dans la 



61 
 

formation de leur conscience, doivent prêter une attention zélée à la doctrine juste 

et sacrée de l’Eglise”.34 

On peut difficilement parler de la droiture morale d’une personne qui 

désobéit ou déprécie le Magistère ecclésiastique : “Ce qui vous arrive m’arrive, ce 

qui vous déprécie me déprécie ; et ce qui me déprécie, déprécie celui qui m’a 

envoyé” (Lc 10,16).  

Est-ce, donc, le Magistère Ecclésiastique qui est la source fondamentale 

pour la formation de la conscience ? Comme le rappelle Jean Paul II:  

Parmi les moyens que l’amour rédempteur du Christ met à disposition pour éviter 

ce danger et cette erreur [il fait référence à la conscience erronée], se trouve le 

Magistère de l’Eglise : en son nom, il possède une véritable autorité 

d’enseignement qui lui est propre.  

Donc, on ne peut dire qu’un fidèle a réalisé une recherche assidue de la vérité, s’il 

ne prend pas en compte ce qu’enseigne le Magistère : si, en, l’assimilant à une 

toute autre source de connaissance, il se constitue son jugement ; si, dans le 

doute, il suit plus sa propre opinion ou celle des théologiens, les préférant à 

l’enseignement sûr du Magistère.35 

 

4.5.3- Une formation intégrale  

La formation de la conscience est un des champs où notre culture, avec ses 

multiples contradictions, pose des défis nombreux et graves, qui se répercutent 

aussi dans la proposition formative, à tous les niveaux, en commençant par la 

famille.  

Pour le Catéchisme de l’Eglise Catholique, comme nous l’avons déjà vu :  

L’éducation de la conscience est le travail de toute une vie. Depuis les 

premières années de la vie, quand l’enfant s’éveille à la connaissance et à la 

pratique de la loi intérieure reconnue par la conscience morale... L’éducation de la 

conscience garantit la liberté et gère la paix du cœur (CIC, nº 1784). 

Si dans le passé la formation des personnes a privilégié les dimensions 

cognitives ou comportementales, aujourd’hui l’accent est toujours plus mis sur les 

dimensions affectives et émotionnelles.  

La formation de la conscience est un chemin qui ne peut pas être 

interrompu. Elle est constamment sollicitée par les nouveaux défis, auxquels elle 

est appelée à se confronter. La gradualité est sa composante fondamentale. Cette 

évidence est significative dans Familiaris Consortio nº 34, en ce qui concerne le 

“chemin graduel des conjoints”: 

Il est toujours très important de posséder une conception juste de l’ordre 

moral, de ses valeurs et de ses normes : l’importance augmente quand les 

difficultés pour la respecter deviennent plus nombreuses et graves.  

Précisément parce qu’elle révèle et propose le dessein de Dieu Créateur, l’ordre 

moral ne peut être quelque chose de mortifère pour l’homme ni d’impersonnel ; au 

contraire, en répondant aux exigences les plus profondes de l’homme créé par 

Dieu, elle se met au service de sa pleine humanité, avec l’amour délicat et exigeant 

                                                            
34 Dignitatis Humanae, nº 14; Veritatis Splendor, nº 64. 
35 Jean Paul II, Discours aux participants aux Congrès International de Théologie Morale, 12‐XI‐1988. 



62 
 

avec lequel Dieu lui-même inspire, soutient et guide chaque créature vers le 

bonheur. 

Mais, l’homme, appelé à vivre en responsabilité le plan sage et amoureux de Dieu, 

est un être historique, qui se construit, jour après jour, avec de nombreuses 

décisions libres : pour cela, il connait, aime et accomplit le bien moral selon des 

étapes de croissance. 

Les conjoints aussi, dans l’optique de la vie morale, sont appelés à un chemin 

continu, soutenus par le désir sincère et agissant de connaitre toujours mieux les 

valeurs que la loi divine conserve et promeut, par la volonté juste et généreuse de 

les incarner dans les décisions concrètes. Ils ne peuvent donc pas seulement voir 

la loi comme un idéal pur pour réussir le futur, mais ils doivent la considérer comme 

un mandat du Christ pour surpasser prudemment les difficultés.  

Ainsi, ce qui est appelé “la loi de la graduation” ou le chemin graduel ne peut 

s’identifier à une “graduation de la loi”, comme s’il y avait des degrés divers et 

formes diverses de préceptes dans la loi divine pour les hommes en situations 

diverses.  

Tous les conjoints sont appelés, selon le plan de Dieu, à la sainteté dans le 

mariage et cette vocation se réalise dans la mesure où la personne humaine est en 

capacité de répondre au mandat divin avec un esprit serein, confiant dans la grâce 

divine et dans sa propre volonté. 

 

4.5.4- Le caractère ministériel dans la formation 

Sur le chemin complexe de la formation des consciences, la proposition 

morale de l’Eglise devra assumer une attention clairement pédagogique : à 

commencer par son propre arrachement (ou explication des significations), elle 

devra toujours être un diaconat (un service) pour les consciences. 

Les affirmations de Jean Paul II dans l’Encyclique Veritatis Splendor sont 

significatives :  

L’Eglise se met toujours et seulement au service de la conscience, en l’aidant 

à ne pas se laisser emporter çà et là par n’importe quel souffle de doctrine, à la 

solde de la malveillance des hommes (cf. Ef 4,14), à ne pas se détourner de la 

vérité sur le bien de l’homme, mais, spécialement dans les questions difficiles, à 

atteindre avec assurance la vérité et à demeurer en elle (VS, 64).  

Il faut témoigner clairement que :  

Cette œuvre de l’Eglise trouve son point d’appui – son ‘secret’ formatif - non 

seulement dans les énoncés doctrinaux et dans les appels pastoraux à la vigilance, 

mais surtout dans le maintien d’un regard fixe vers le Christ Jésus. L’Eglise regarde 

chaque jour vers le Christ avec un amour infatigable, pleinement consciente que 

seul en Lui se trouve la réponse véritable et définitive au problème moral (VS, 85). 

C’est le caractère ministériel qui doit être vécu à la lumière de l’Esprit Saint, 

don par excellence du Ressuscité : présent dans la conscience de tout fidèle, c’est 

Lui qui témoigne de la vérité, inspire les choix concrets, ouvre le soutien sur le 

chemin, donne de l’assurance en dépassant les limites et en rendant capable de 

ne plus dépendre de l’unanimité et des applaudissements des autres (cf. Rm 8). Le 

“service de la conscience” est authentique s’il témoigne clairement qu’il est avant 

tout un serviteur de l’Esprit. 



63 
 

Les affirmations du Décret Presbyterorum Ordinis, sur le ministère et la vie 

des Sacerdotes, se révèlent être d’actualité. En approfondissant le ministère des 

prêtres en tant que “guides et éducateurs du peuple de Dieu”, le  Concile 

rappelle, avant tout, la référence fondamentale au Christ :  

En exerçant, avec l’autorité qui leur revient, la fonction du Christ tête et pasteur, les 

prêtres réunissent, au nom de l’évêque, la famille de Dieu, en tant que fraternité 

unie, et par le Christ, dans l’Esprit Saint, la conduisent à Dieu le Père. Pour exercer 

ce ministère, comme pour les autres offices sacerdotaux, le pouvoir spirituel est 

conféré, donné pour l’édification.  

Mais, dans l’édification de l‘Eglise, les prêtres doivent s’adresser à tous avec une 

grande humanité, à l’exemple du Seigneur. Ils ne doivent pas procéder selon les 

goûts des hommes, mais selon les exigences de la doctrine et de la vie chrétienne, 

leur enseignant et les réprimandant comme des fils très chers, en harmonie avec 

les paroles de l’Apôtre : il insiste dans le temps et hors du temps, reprend, supplie, 

réprimande avec toute la patience et la doctrine (2Tim. 4,2)” (PO, 6).  

Cette fidélité, à l’exemple du Rédempteur, permettre un ministère 

effectivement évangélique,  est ainsi décrite par le Concile : 

Il revient aux prêtres, comme éducateurs de la foi, de veiller  pour lui et pour les 

autres à ce que chaque fidèle soit amené, dans l’Esprit Saint, à cultiver sa propre 

vocation selon l’Evangile, à une charité sincère et agissante, et à la liberté avec 

laquelle le Christ nous a libérés.  

Les cérémonies serviront peu, même si elles sont belles, comme les associations, 

même florissantes, si elles ne se s’enjoignent pas à éduquer les hommes pour 

atteindre la maturité chrétienne.  Les prêtres les aideront à promouvoir cette 

maturité, pour que même dans les évènements, grands ou petits, ils arrivent à voir 

ce que les choses signifient et quelle est la volonté de Dieu.  

Qu’il soit aussi enseigné aux chrétiens à ne pas vivre que pour soi, mais, selon les 

exigences de la loi nouvelle de la charité, que chacun, comme il a reçu la grâce, 

l’administre mutuellement, et ainsi tous accompliront chrétiennement leurs devoirs 

dans la communauté humaine.  

Bien qu’ils soient dédiés à tous, les prêtres se voient recommandés 

particulièrement les pauvres et les plus fragiles, avec lesquels le Seigneur lui-

même s’est montré uni, et dont l’évangélisation est présentée comme signe de 

l’œuvre messianique.  

Mais aussi avec une attention particulière, ils accompagnent les jeunes et, au-delà, 

les couples et les parents, qui se réunissent en groupes amicaux, pour s’aider 

mutuellement à procéder chrétiennement, plus facilement et en plénitude dans la 

vie souvent difficile.  

Que les prêtres se rappellent que tous les religieux, hommes et femmes, en tant 

que part élue dans la maison du Seigneur, sont dignes d’une attention spéciale, 

pour leur profit personnel au bénéfice de toute l’église.  

Finalement, qu’ils soient aussi sollicités par les malades et les mourants, en les 

visitant et en les réconfortant dans le Seigneur” (PO, 6).  

La diaconie des consciences devra toujours être régie en partant de la 

perspective dite universelle pour la sainteté de tous les baptisés. C’est l’indication 

du Novo Millennio Ineunte:  

En premier lieu, je n’hésite pas à dire que l’horizon vers lequel doit tendre le 

chemin pastoral est la sainteté [...] Ainsi, il faut redécouvrir, dans toute sa valeur 



64 
 

programmatique, le chapitre V de la Constitution Dogmatique Lumen Gentium, 

intitulée ‘vocation universelle à la sainteté’ [...] La redécouverte de l’Eglise comme 

‘ministère’, c’est à dire comme ‘un peuple uni par l’unité du Père, du Fils et du Saint 

Esprit’, ne pouvait pas cesser d’impliquer une nouvelle rencontre avec sa ‘sainteté’, 

comprise dans son sens fondamental d’appartenance à celui qui est le Saint par 

excellence, le “trois fois saint” (cf. Is 6,3).  

Professer l’Eglise comme sainte signifie montrer sa face d’Epouse du Christ, qui 

l’aima, se donnant précisément à elle pour la sanctifier (cf. Ef 5,25-26). Ce don de 

sainteté, pour ainsi dire, objectif est offert à chaque baptisé. Mais le don crée, à son 

tour un devoir, qui va façonner la vie entière : “Ceci est la volonté de Dieu : votre 

sanctification’ (1 Ts 4,3). C’est un engagement qui ne s’adresse pas qu’à quelques-

uns, mais ‘les chrétiens de quelque état ou ordre sont appelés à la plénitude de la 

vie chrétienne et à la perfection de la charité” (NMI, 30). 

Le pape Jean Paul II savait que tout cela “pourrait paraitre, à première vue, 

comme quelque chose de difficilement opérationnel”. Mais en réalité  

Mettre la programmation pastorale sous le signe de la sainteté est un choix 

lourd de conséquences. Cela signifie exprimer la conviction que, si le Baptême 

est une véritable entrée dans la sainteté de Dieu à travers l’insertion au Christ et 

l’accueil de son Esprit, ce serait un contresens de se contenter d’une vie médiocre, 

vécue selon une  éthique minimaliste et une religiosité superficielle. 

Demander à un catéchumène ; “Tu veux recevoir le baptême ?” revient à lui 

demander en même temps ; “Tu veux devenir saint ?”. Cela signifie mettre sur son 

chemin la radicalité du discours de la Montagne : “Soyez parfaits comme votre père 

au ciel est parfait (Mt 5,48)” (NMI, 31).  

Pour cela, il est nécessaire de :  

Proposer à tous, avec conviction, cette “mesure pleine” de la vie chrétienne 

ordinaire : toute la vie de la communauté ecclésiale et des familles chrétiennes 

doivent viser cette direction.  

Mais, il est clair, aussi que les chemins de sainteté sont personnels et exigent une 

pédagogie de la sainteté vraie et appropriée, capable de s’adapter au rythme des 

individus ; elle devra intégrer les richesses de la proposition lancée à tous sous la 

forme traditionnelle de l’aide personnalisée et de groupe et les formes plus 

récentes offertes par les associations et mouvements reconnus par l’Eglise (NMI, 

31). 

 Ce n’est pas omettre, réduire au silence ou trahir la vérité, mais faire en 

sorte que celle-ci soit reconnue comme “bonne nouvelle” par la conscience ; ce 

n’est pas relativiser les valeurs morales, mais souligner le chemin qu’elles 

indiquent ; ce n’est pas minimiser ou proposer une tentative d’échapper à 

l’impératif moral, mais une ouverture et une tension vers la sainteté en partant des 

fragilités.  

Aujourd’hui tout cela est important pour affronter de manière constructive les 

nombreuses situations de difficultés à partir des informations des moyens de 

communications sur la conscience. Tout cela vaut particulièrement pour le 

dialogue dans le Sacrement de Réconciliation.  

 

 

 



65 
 

4.5.5- Les moyens pour former correctement la conscience 

Nous pouvons expliquer maintenant les normes et les moyens pour la 

formation d’une conscience droite et véritable. Cependant, nous ne pouvons voir 

ces normes comme une facilité de notre part, “parce qu’il n’y a pas d’autre moyen”. 

La formation, ce n’est pas “nous mettre sur un chemin qui nous mène où nous ne 

voulons pas aller”, mais ce sont des moyens qui nous portent à la Vérité et à 

l’Amour (à la sainteté).  

Si nous n’agissons pas ainsi, cela signifie que nous n’avons pas le désir de 

nous former. Il faut aussi prendre en compte le fait que cela demande quelques 

sacrifices d’avoir une conscience correctement formée ;  nous n’oublions pas 

qu’une vie chrétienne, ne peut exclure la croix : “Celui qui veut me suivre, qu’il 

renonce à lui-même, porte sa croix et me suive” (Mt 16,24). 

Enfin, si l’on forme sa conscience, alors on ne tombe pas dans 

l’enfermement intérieur, ni dans l’ignorance ou la dépréciation des normes de 

l’Eglise. Une bonne éducation (ou formation) éloigne du scrupule comme du 

laxisme36. Il faut avoir les idées bien claires, et les appliquer aussitôt, chacun à sa 

manière, en toute liberté et responsabilité. 

 

 Chercher Dieu sérieusement  

Une bonne formation de la conscience devra prendre pour base une  

recherche sérieuse de Dieu fait Homme, descendu à nous pour se faire proche. 

Cette  recherche, qui demande dès ses débuts des efforts,  peut aboutir à une 

rencontre, parce que le Christ nous appelle non pas à ce que nous l’admirions 

comme un être exceptionnel, mais à ce que nous le suivions jusqu’à nous identifier 

à lui. 

 

 La sincérité 

La sincérité envers soi-même, envers Dieu et envers les autres est 

absolument essentielle pour le développement d’une conscience droite. Et souvent 

nous essayons de nous mentir à nous même, pour ensuite mentir aux autres, et 

enfin, à Dieu.  

Un moyen courant pour pratiquer la sincérité avec soi-même et avec Dieu 

est l’examen de conscience. Nous y exerçons clairement la responsabilité 

individuelle en prenant conscience de nos erreurs, en encourageant l’objectif 

d’amendement, en nous confessant si nécessaire, et en souffrant d’avoir offensé 

Dieu notre Père. 

Un autre bon moyen de nous connaitre mieux, de mieux connaitre le 

Seigneur et de nous conduire avec plus de sincérité, est l’oraison, dans laquelle 

nous dialoguons directement avec Dieu de nos affaires (les joies, les soucis, les 

                                                            
36 Laxisme: tolérance excessive en relation avec le manque d’accomplissement des devoirs et des 
obligations. 



66 
 

succès, les préoccupations...), les regardant alors sous un angle qui n’est plus 

uniquement humain et accommodant vis-à-vis de nos intérêts personnels. 

 

 S’appuyer sur les autres  

S’appuyer sur les autres nécessite de faire preuve de l’humilité de celui qui 

ne se suffit pas à lui-même, mais se reconnait dans le besoin. Cette aide pourra 

prendre différentes formes, complémentaires les unes les autres : la direction 

spirituelle, la confession, le conseil d’un ami, des cours pour améliorer les 

connaissances doctrinales, un bon livre, etc.  

Il faut rappeler l’importance de la sincérité quand on parle de direction 

spirituelle, et il serait bon de rappeler que, en étant sincère avec nous-même, il ne 

sera pas difficile – même si cela coûte – de l’être avec le directeur, parce que la 

direction spirituelle soit se fait en totale sincérité, ou alors ne se fait pas. 

La confession est le point culminant de la direction spirituelle, à travers 

laquelle Dieu nous donne sa grâce pour lutter au quotidien. La confession 

pardonne nos péchés et rend droite notre conscience, parce qu’elle consacre et 

divinise notre désir de correction. “En réalité, la confession habituelle des péchés 

véniels aide à former la conscience, à lutter contre les mauvaises inclinations, à se 

laisser soigner par le Christ, à progresser dans la vie de l’Esprit” (CIC, 1458). 

 

 La formation à travers la lecture  

Il est évident que si l’Eglise est la dépositaire et l’interprète authentique de la 

vérité révélée ; notre premier moyen de formation sera l’étude des documents du 

Magistère, et d’autres livres de doctrine, approuvés par l’autorité ecclésiastique 

compétente.  

Et, parmi celles-ci, le Catéchisme de l’Eglise Catholique ; à propos de la  

lecture des livres – si nécessaire – il n’est pas superflu de considérer qu’il est 

nécessaire d’être assisté avant de lire un livre, afin que ce livre aide effectivement 

à illuminer la conscience et non à l’obscurcir. 

 

 

 

Pour réfléchir: 

1) Qu’est-ce que la conscience morale ? Pourquoi la conscience est-elle 

sacrée chez la personne ? Réfléchissez à cela.  

2) Regardez comment Gaudium et Spes (nº 16) décrit le rôle de la conscience 

dans la vie morale des personnes.  

3) Regardez comment est présentée la conscience au chapitre 8 de la Lettre 

aux Romains. Approfondissez encore cette réflexion. 

4) Quels sont les types de consciences que peut avoir une personne ? Que 

signifie chacune d’elles ? 



67 
 

5) Qu’est-ce qu’une conscience droite ou véritable ? Donnez des exemples de 

quelques “situations de vie” qui vous sont arrivées. 

6) Qu’est ce qui peut conduire une personne à des dérives dans sa conduite 

morale ? Voyez quelques exemples dans notre société actuelle. 

7) Que veut dire “la conscience bonne et pure est éclairée par la foi véritable”? 

Comment est votre foi en ce moment ? 

8) Voyez ce que nous enseigne le Catéchisme de l’Eglise Catholique 

concernant la conscience morale. Lisez avec plus d’attention les numéros 

1.776 à 1.794. 

9) Pourquoi cet effort de formation de la conscience au quotidien et tout au 

long de la vie est-il nécessaire ? Où trouver cette formation ? 

10)  Cherchez ce que dit « Familiaris Consortio », spécialement au numéro 34, 

à propos de la “formation graduelle des conjoints” sur les questions 

morales.  

11)  Que signifie le fait de dire que la formation doit être une diaconie pour les 

consciences ? Approfondissez votre réflexion en vous arrêtant sur le sens 

du mot “service”. 

12)  Comment définiriez-vous l’importance des prêtres dans la formation du 

Peuple de Dieu ?  

13)  Et comment voyez-vous l’importance du prêtre Conseiller Spirituel dans la 

formation du couple équipier ? 

14)  Comment le Concile Vatican II délimite-t-il le rôle de formation confié aux 

prêtres ? Comment percevez-vous votre curé dans ce rôle de “formateur” de 

la conscience morale du chrétien ? 

15)  Quels sont les moyens pour former correctement la conscience humaine ? 

Expliquez un peu chacun de ces moyens. 



68 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nous allons voir dans ce chapitre que l’histoire de l’humanité est la 

chronique de l’amour de Dieu pour l’homme. De la création à la rédemption, 

l’amour divin non seulement accompagne l’histoire de l’humanité, mais ce fut 

précisément l’amour qui motiva les grands moments des relations entre Dieu et 

l’homme.  

De fait, la Bible et la tradition théologique, sont une confirmation continue du 

fait qu’à travers la création,  Dieu voulait manifester son amour. L’incarnation du 

Verbe, elle aussi, est la démonstration plus palpable de cet amour pour l’humanité 

entière, dans un état de faiblesse profonde. Jésus le déclare expressément : “Dieu 

a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique” (Jo 3,16). C’est, notamment 

dans la Rédemption que l’amour de Dieu pour l’homme atteint le sommet et 

devient évident : “Personne n’a de plus grand amour que celui-là : donner sa vie 

pour ses propres amis” (Jo 15,13). 

Si l’amour que Dieu a pour nous est le moteur de l’histoire de l’humanité, le 

rôle joué par l’homme constitue, très fréquemment, “le revers de la médaille » ; ce 

qui veut dire que le comportement de l’homme et de la femme dans cette histoire 

grandiose consiste, relativement souvent, en une désobéissance envers Dieu.  

Par ailleurs, l’histoire du mal dans le monde, initiée avec la rébellion de 

l’ange, se prolonge et culmine avec le péché de l’homme. 

On peut donc conclure, avec certains théologiens, que les deux réalités qui 

constituent l’argument de la Bible sont “la grâce” et “le péché” ; ou, grâce et 

miséricorde de la part de Dieu, et péché de la part de l’homme. Ces réalités 

constituent la trame sur laquelle se réalise la relation magnifique de Dieu avec 

l’humanité, autrement appelée “Histoire du Salut”. 

 

5.1- Le mal moral et la liberté 

Le message des Evangiles nous dit que Dieu est bon et réalise le salut de 

l’homme et de toute la création, malgré le mal, et surpassant tout le mal. 

Même en ayant conscience de ce message, il n’est pas facile de le 

transmettre et de l’incarner dans la vie concrète, parce qu’il parait être en 

contradiction avec de nombreuses et diverses expériences humaines.  

 

TABLE 5 

MORALE PERSONNELLE : 

PÉCHÉ ET CONVERSION 



69 
 

En réalité, l’expérience quotidienne est tellement exposée au mal et aux 

souffrances, que l’homme a l’impression d’être un “jouet”. Il se sent comme 

prisonnier de forces immenses et profondes, lesquelles lui transmettent un 

message autre : il n’y a pas de salut, parce que les nombreuses manifestations du 

mal semblent indiquer que la fin ultime de tout est la mort, la destruction, le vide de 

sens, la chute dans le néant. 

De fait, le grand pouvoir et en même temps l’obscurité du mal, peuvent 

conduire à une attitude de pessimisme, scepticisme et adhésion au nihilisme.37  

Mais, l’expérience humaine témoigne aussi d’une réaction et d’une 

vision contraires face au mal. Les expériences de l’amour étant propres aux 

hommes, les coups destructeurs du mal allument et augmentent en l’homme le 

désir et la soif de vivre, de s’opposer de manière décisive à la menace de 

l’absurde et de l’anonymat. Ils disent, ou plutôt crient : nos souffrances, 

oppressions et malheurs, nos douleurs et sacrifices ne peuvent être pour rien.  

Le mal lui-même et son absurdité (contraire au bon sens) révèlent un désir 

incorruptible de l’homme pour le positif et pour le bon, pour la justice et pour 

l’accomplissement, pour le bonheur et pour le sens ultime.  

La même expérience nous apprend que ce salut, ce sens ultime, ne peut se 

trouver à l’intérieur de ce monde dans lequel l’homme vit. Le propre fait que notre 

réalité humaine est imprégnée par le mal, pousse l’homme à chercher l’instance du 

sens et le salut, et au-delà en une transcendance, dans ce que nous appelons 

Dieu.  

La réalité et le défi du mal, en même temps, mettent Dieu en doute et le 

clament. Saint Thomas d’Aquin a exprimé ce cri à Dieu avec une audace 

intellectuelle réellement inédite. Développant la thèse selon laquelle le mal 

démontrerait que Dieu n’existe pas, il fait du mal un indicateur très fort de 

l’existence de Dieu : “quia malum est, Deus est” (“Parce que le mal existe, Dieu 

existe”.). 

Depuis les débuts de l’histoire, l’homme se demande : comment est-ce 

possible de concilier un Dieu créateur bon et omnipotent, et le mal du monde, qui 

crie contre le ciel ? Devant le mal, Dieu peut-il être le sens ultime de la réalité ?  

Nous avons déjà vu précédemment que le mal est en lien avec la liberté de 

l’homme. La liberté signifie que l’homme n’est pas une chose statique, un objet. 

Elle signifie qu’il n’est pas aveuglément lié à des modèles de comportements et de 

mécanismes préétablis. Ainsi, la liberté signifie avant tout, que l’homme est confié 

à lui-même.  

L’option et le choix du mal n’augmentent pas la liberté de l’homme et ne 

signifient pas une autoréalisation ; Ils signifient au contraire une trahison de la 

liberté, une diminution des possibilités de réalisation de l’être humain, et la perte 

de l’unique fondement qui peut donner à l’homme une vie en plénitude. 

                                                            
37  Réduction  au  rien  ;  annihilation  ;  non  existence.  Point  de  vue  qui  considère  que  les  croyances  et  les 
valeurs traditionnelles sont infondées et qu’il n’y a aucun sens ou utilité dans l’existence. 



70 
 

Le livre de la Genèse (chapitre 3) exprime ce fait, en disant que les yeux 

d’Adam et Eve s’ouvrent après leur mauvaise action, pour leur faire découvrir leur 

nudité (Gn 3,7). Cependant, la nudité n’est pas, en premier lieu, un symbole lié à la 

sexualité, mais bien un symbole qui exprime la perte totale de dignité et d’estime ; 

la nudité exprime l’aliénation de soi-même. Cette aliénation est tellement 

profonde qu’elle s’exprime avec le symbole de l’expulsion du jardin, qui signifie 

éloignement de Dieu, seule source de vie et du bien.  

Ainsi, la liberté n’est pas le fruit du mal, mais le don de Dieu bon. Dieu 

créé l’homme comme être confié  lui-même, comme image du modèle original qui 

est Dieu lui-même, afin qu’il puisse dire librement son oui au cadeau de la 

communication divine.  

Nous pouvons, donc, dire : le mal moral découle de la liberté de l’homme. 

L’homme a été créé dans cette liberté “très bon” par Dieu. Associée à cette liberté 

est aussi donnée la possibilité du mal, possibilité qui, à travers l’action mauvaise 

de l’homme, devient réalité historique. Ce fait ne contredit pas l’omnipotence et la 

bonté de Dieu. Au contraire : la liberté de l’homme est le levain constant de cette 

omnipotence et de cette bonté, même à travers toutes ses dérives. 

 

5.2- Les problèmes et les défis autour du péché 

Une confrontation sommaire entre la conscience contemporaine du péché et 

celle des temps anciens fournit un résultat paradoxal.  

Le moyen âge a connu un développement dans la pratique pénitentielle et a 

soulevé des discussions, par exemple, quand il s’agissait de déterminer ce qui 

était péché véniel ou mortel, ou s’il convenait de donner plus de poids à la matière 

ou à l’intention. Mais, le péché en tant que tel n’était pas un problème. Chaque 

homme se savait, de toute évidence, dans le besoin de la miséricorde divine.  

Des millions de personnes réalisent quotidiennement des pèlerinages longs 

et fatigants pour obtenir l’absolution des péchés ou la rémission des peines dues 

au péché. Quand le riche au moyen âge sentait approcher la mort, il laissait 

fréquemment à l’Eglise de grandes richesses, dans l’espoir de s’assurer les 

faveurs de Dieu. 

Notre temps, au contraire, est particulièrement sensible au fait que le monde 

et les hommes sont exposés à de forts pouvoirs du mal. La littérature moderne se 

complait à discuter le destin de tout et de tous dans le contexte du mal. La 

psychologie, les sciences sociales et celles du comportement sont occupées à 

examiner les mécanismes et les structures du mal, dans l’espoir que, une fois 

connus, il soit possible de lancer des stratégies pour surpasser le mal.  

Parallèlement, il apparait que la conscience du péché va en s’effondrant. 

Plus l’homme d’aujourd’hui connait le mal, plus cela devient pour lui un problème. 

D’ailleurs, dans un message radiophonique au Congrès Catéchétique 

National des Etats Unis, Pie XII affirmait déjà en 1946 :  



71 
 

Peut-être le plus grand péché du monde d’aujourd’hui est-il d’avoir 

commencé à perdre le sens du péché.  

Cette affirmation indique, sans aucun doute, une tendance inexorable des 

temps modernes et post-modernes.  

Le fait que la conscience du péché disparaisse est constant, en premier lieu, 

sur le plan du langage. Dans le champ religieux, le concept d’homme pêcheur 

parait perdre toujours plus son contenu concret.  

Beaucoup de fidèles ne réussissent plus à comprendre les distinctions 

traditionnelles entre péchés “véniels, graves et mortels”, ou simplement ne 

veulent plus entendre parler de ces graduations.  

Sur le plan du comportement nous notons une régression claire dans la 

pratique de la confession. Des recherches réalisées dans les années 1980-90 

indiquent une chute dramatique de la fréquence du Sacrement de pénitence dans 

diverses églises locales, surtout en Europe et en Amérique du Nord.38 

Il n’est pas rare que le pénitent ne sache que penser ou que dire quand il 

arrive au confessionnal. Pendant que les générations passées n’avaient aucune 

difficulté à énoncer leurs péchés selon le nombre et l’espèce, aujourd’hui le 

confesseur entend fréquemment ce refrain : “Je ne sais que dire ; je ne sais par où 

commencer ; s’il vous plait, aidez-moi” !  

Affirmer que l’homme d’aujourd’hui, même celui qui croit, n’a plus aucun 

sens de la réalité du péché serait, sans doute, un jugement hâtif et téméraire. De 

toute manière,  le péché est devenu une espèce de brouillard. Parmi les causes 

de la perte du sens du péché nous avons : 

  

a) La perte du sens de Dieu  

Le Pape Jean Paul II souligne que “la perte du sens du péché est une forme 

ou un fruit de la négation de Dieu : non seulement de cette négation athée, mais 

aussi de cette négation séculariste ".39 

Le monde contemporain n’est pas seulement caractérisé par un processus 

de sécularisation. Il est aussi devenu un monde pluraliste. Les voyages, les 

échanges culturels et, surtout, les moyens de communication ont clairement 

montré à chaque individu qu’il vit dans un monde différent, qui lui permet de 

connaitre des religions, des convictions, coutumes et échelles de valeurs des plus 

diverses, où Dieu n’est pas toujours présent. 

 

 

 

                                                            
38  Nous  ne  trouvons  pas  d’étude  récente  sur  la  question.  Mais  le  pape  François  et  les  Conférences 
Episcopales  de  divers  pais  ont  stimulé  la  catéchèse  sur  le  Sacrement  de  Réconciliation  (confession),  en 
mettant en évidence que se reconnaitre pêcheur devant Dieu est une grâce. Mais la perplexité de beaucoup 
de  fidèles,  dans  la  pratique  pénitentielle,  semble  provenir  de  quatre  ensembles  de  facteurs  :  crise  de  la 
Morale  ;  différentes  formes  de  célébrations  ;  inutilité  apparente  de  la  confession  ;  certains  schémas 
d’examens de conscience déphasés de la situation actuelle.  
39 Voir Exhortation Apostolique Reconciliatio et Paenitentia, 18. 



72 
 

b) La liberté mise en question  

En regardant les choses de plus près, il résulte que la question de la 

disparition de la conscience du péché a toujours à voir avec la question de la 

liberté.  

Le Pape Jean Paul II a souligné cette problématique dans son Encyclique 

Veritatis Splendor en disant :  

Un ensemble de disciplines, regroupées sous le nom de “sciences humaines”, a 

justement attiré l’attention pour les conditionnements d’ordre psychologique et 

social, qui pèsent sur l’exercice de la liberté humaine. La connaissance de ces 

conditionnements et l’attention qui leur est prêtée sont des conquêtes importantes, 

qui trouveront des applications dans divers champs de l’existence, comme, par 

exemple, dans la pédagogie ou dans l’administration de la justice. Mais certains, 

outrepassant les conclusions, qui peuvent être légitimement tirées de ces 

observations, sont arrivés au point de mettre en doute ou de nier la réalité propre 

de la liberté humaine. 

Pour beaucoup, tout ce qui s’oppose à une telle liberté, comme celle 

préexistante, apparait nécessairement comme une limitation et une menace : les 

traditions et les autorités, cultures et institutions. Il est nécessaire, surtout, de 

poser un examen radical, au moyen d’une herméneutique de la suspicion, quand 

de telles réalités préexistantes se font passer pour normes et valeurs. 

 

c) Un concept restreint du péché dans la théologie morale  

Il n’y a pas que les options philosophiques ou théologiques fondamentales 

qui contribuent à la disparition de la conscience du péché ; y contribuent aussi 

certaines conceptions restreintes de la Théologie Morale elle-même.  

Au fil du temps le péché est considéré comme une chose simple, qui s’en 

trouve plus légère ou plus lourde exclusivement et selon les circonstances 

juridiques.40. N’entrent pas en considération, par exemple, les circonstances dans 

lesquelles le pêcheur qui se confesse a agi, et les intentions pour lesquelles il a été 

incité à agir. 

La dimension de la miséricorde et de la réconciliation était presque 

inexistante. Il en résultait donc une image réduite et faussée de Dieu.  

 

d) La bonne manière de parler du péché  

Le point de départ doit être l’homme concret dans son orientation vers Dieu. 

L’homme est, de fait, le sujet du péché. Deux éléments occupent une position clé 

dans une telle analyse : la relation entre l’homme et Dieu, et la question de la 

liberté de l’homme. De cela découlent deux exigences fondamentales :  

 Sur le plan anthropologique il faut éclaircir, avant tout, la relation 

mal/culpabilité/péché et liberté ;  

                                                            
40 L’objectif est de classifier le péché avec plus de précision selon son espèce et son degré de gravité. 



73 
 

 Sur le plan théologique il faut montrer qu’il est possible de parler selon 

les règles du péché à la lumière de la grâce de Dieu, qui est apparu en 

Jésus Christ pour sauver tous les hommes (cf. Tit 2,11).  

C’est uniquement à  la lumière de la sainteté et de la miséricorde de Dieu 

que devient évident ce qu’est le péché. Ce n’est que devant Dieu que le péché 

révèle toute son essence négative et destructrice. 

Le péché n’est pas simplement une petite faille dans le mécanisme du 

monde ; ce n’est pas simplement le manque de respect à une quelconque 

prescription ; mais c’est le rejet de ce Dieu saint qui a doté l’homme de la liberté ; 

c’est le rejet de ce Dieu qui va à la rencontre de l’homme avec un amour infini, 

même quand l’homme pêche ; c’est le rejet de ce Dieu qui, pour toute la création, 

est un chemin, une vérité et la vie (Jo 14,6).  

Avec le rejet de Dieu est implicitement rejeté tout ce qui est en relation avec 

Dieu, et c’est seulement sur la base de cette relation que ce rejet peut être 

évidemment évalué et situé. Et quand cela se produit, le péché devient 

nécessairement une idolâtrie de tout ce qui n’est pas Dieu et est, donc, rien. 

 

5.3- Le péché dans les Saintes Écritures  

Le péché touche le noyau le plus profond de l’existence humaine. Il est, en 

dernière analyse, la volonté de ne pas réaliser la liberté et de ne pas entrer en 

relation avec Dieu. Ainsi, il est opportun de tourner le regard vers les Saintes 

Ecritures.  

La bible connait en profondeur la réalité du péché. Ce n’est cependant pas 

son thème principal. La thématique principale des Saintes Ecritures est la louange 

et la glorification de ce Dieu qui a créé le monde et l’homme pour pouvoir entrer 

dans une relation d’amour avec sa création, et fait tout pour protéger et sauver une 

telle relation, bien qu’il coûte de se dépouiller de la manière la plus radicale. 

La bible, donc, ne parle pas ni originalement ni principalement du péché, 

même si elle le mentionne dans presque toutes les pages. Tous les énoncés sur 

Adam et sur l’humanité pècheresse sont subordonnés à l’annonce du salut définitif 

et universel en Jésus Christ. 

Nous sommes capables, donc, de délier la théologie biblique du péché 

seulement si, en même temps, nous faisons briller de manière infiniment plus forte 

la théologie biblique de la grâce.  

 

5.3.1- Aspects du péché dans l’ancien testament : le péché comme rupture 

de l’alliance 

L’ancien testament n’a élaboré aucune théologie systématique du péché. Il 

suffit de le parcourir pour voir qu’il parle très rarement en termes systématiques au 

sujet du péché. Mais il dédie beaucoup de place à la perte de l’homme, déjà dans 

l’histoire des origines (Gn, 1-11). L’histoire des origines a devant les yeux l’horizon 

universel du monde et de l’homme, et trace les constantes de tout ce qui va suivre.  



74 
 

L’histoire des origines raconte, pour ainsi dire, pas à pas, ce comportement 

erroné de l’homme devant Dieu, à commencer par Adam et Eve, les premiers 

représentants de l’humanité, jusqu’à l’orgueil de la construction de la Tour de 

Babel.  

Les prophètes témoignent continuellement de l’universalité de ce péché en 

Israël : voir Jérémie 6,28; Oséias 1,2; 6; 9.  

Le même tableau est dessiné dans la littérature de riva : voir Ecclésiastes 

7,20; Jó 4,17-21; 15,14-16; 25,4-6; Salomon 50(51). 

L’ancien Testament met en évidence la nature collective du péché, 

quand il déclare toute une ville pècheresse de haut en bas. La ville devient, pour 

ainsi dire, comme une métaphore du caractère pêcheur collectif dans ses divers 

aspects. Sodome et Gomorrhe représentent une perversion sexuelle collective 

(Gn, 19). La Babel de Genèse 11 devient l’expression de cette illusion collective, 

qui induit les hommes de tous les temps à s’élever vers les hauteurs divines en 

vertu de leurs propres forces et de leur efficacité. 

La période de l’exil, la destruction de Jérusalem et la chute de l’ordre ancien 

ont aussi profondément secoué les idées religieuses traditionnelles des israélites.  

La cadre décisif dans lequel apparait le péché, est, dans la plus grande 

partie de l’Ancien Testament, la rupture de l’alliance entre Dieu et son peuple.  

Avec la conclusion de l’alliance au Sinaï, Jahvé et Israël deviennent 

partenaires, qui assument solennellement les engagements mutuels et jurent une 

fidélité éternelle (Ex 20,24). Ce sont, surtout, les prophètes qui étiquettent le péché 

comme une rupture de l’alliance de la part de l’homme et mettent en lumière les 

diverses attitudes qui le poussent à cela.  

Dans Amos il s’agit de l’ingratitude ; dans Osais de la présomption ; dans 

Jérémie de l’hostilité contre Dieu, qui bout secrètement dans l’intime du cœur. Ces 

différents aspects selon lesquels le péché peut advenir, suppose une inclination 

radicale pour la désobéissance au partenaire de l’alliance.  

Les Ecritures Saintes indiquent une telle désobéissance spécialement avec 

ces mots : “Ne pas prêter l’oreille à la voix du Seigneur, ne pas lui obéir " (Dt 8,20; 

9,23,18,16; 28,15.45.62).  

Jeremias tout particulièrement va asséner, dans ses sermons sur le péché, 

cette forme de désobéissance, qui bouche les oreilles et les cœurs, afin d’être 

capable de s’éloigner du Dieu de l’alliance :  

Alors ils n’écoutèrent pas et n’ouvrirent pas les oreilles, mais ont plutôt procédé par 

entêtement et obstination de leurs cœurs méchants, et au lieu de tourner la tête 

vers moi, me tournèrent le dos (Jr 7,24). 

Tous ces aspects sont comme les reflets, qui font apparaitre de 

différentes manières le péché comme une rupture de l’alliance. L’essence du 

péché devient visible au point de convergence de la violation du pacte / 

alliance. 



75 
 

La raison fondamentale qui pousse l’homme à trahir l’alliance avec Dieu est 

l’orgueil présomptueux, qui voudrait prendre la place de Dieu et, ainsi, ne reconnait 

plus Dieu comme l’interlocuteur qui est devant lui et qui fonde cette relation 

réciproque.  

La relation originale entre Dieu et l’homme est décrite par la Bible comme 

une relation faite d’amitié, de confiance, et familiarité. Dieu a créé le monde et 

l’homme par amour (Sb 11,24-25), pour commencer une histoire d’amour entre lui 

et la créature humaine. Cela s’exprime, surtout, par le fait que l’homme est 

façonné à l’image de Dieu. L’homme est créé à l’image de Dieu, de façon à être 

capable de répondre à l’appel du Modèle originel. 

Pour les Saintes Ecritures, le commandement n’est pas un instrument 

d’oppression, mais sert à rendre possible la liberté concrète. Le 

commandement établit des limites et éclaircit les relations. Il manifeste qui est le 

créateur et qui est la créature, qui est le donateur originel, qui est par principe le 

récepteur.  

 

5.3.2- Aspects du péché dans le Nouveau Testament 

Même le Nouveau Testament, à l’instar de l’Ancien, ne se propose pas de 

formuler une théorie systématique du péché. Il suppose simplement le pouvoir du 

péché et les formes variées de péchés individuels.  

Tant Jésus que la communauté primitive utilisent le sens du péché transmis 

à partir des écrits de l’Ancien Testament; L’incrédulité, qui portera au rejet du 

Messie, est critiqué par Jésus lui-même (Mt, 23) et par Etienne (At, 7,51ss.) 

comme une continuation des péchés de ses parents.  

Dans sa lettre aux Romains, Paul commence sa doctrine de la rédemption 

en décrivant la culpabilité des païens et des juifs, et arrive à la conclusion que tous 

sont sous la colère de Dieu : “Personne n’est juste, même pas un seul " (Rm 3,10).  

Cette notion de l’universalité du péché, héritée de l’Ancien Testament induit 

aussi le Nouveau Testament à utiliser des termes variés, des images et concepts, 

quand le sujet revient sur le péché et sur les péchés.  

Généralement, nous pouvons dire que dans les Evangiles Synoptiques41 les 

affirmations sur le péché sont encore très peu systématiques. Non seulement 

parce qu’ils présentent un certain nombre de termes différents, mais aussi parce 

que ces termes, quand il s’agit de substantifs, sont souvent au pluriel.  

Cela montre que les Synoptiques pensent, en premier, aux actions 

individuelles coupables, qui peuvent être réalisées de manière concrète sous des 

formes les plus variées.  

Au lieu de cela, dans la théologie paulinienne on note une tendance claire 

pour la systématisation. Cela est dû au fait que l’apôtre des païens, avec peu 
                                                            
41 Les Evangiles de Mathieu, Marc, et Luc sont connus comme les Evangiles Synoptiques du fait de raconter 
beaucoup  d’histoires  en  commun,  dans  la même  séquence,  et,  parfois,  en  utilisant  exactement  la même 
structure et même en utilisant les mêmes mots. Plusieurs études accréditent que ces évangiles partagent le 
même point de vue et sont clairement liés entre eux. 



76 
 

d’exceptions, utilise le mot péché au singulier. En cela, il nous dit que, pour lui, il 

n’existe pas de péché individuel, mais plutôt “le péché”, dont le principe manifeste 

une orientation générale erronée et corrompue de toute la personne humaine. Le 

péché est un état et un pouvoir, qui domine l’homme individuellement, et 

l’humanité dans son entier. 

  Paul met cela en évidence, surtout, dans la lettre aux galates (Gl, 3,22) et 

aux Romains  (Rm, 6,6.17.20), dans lesquelles il affirme que seule la foi en Jésus 

peut libérer et racheter le péché. Ainsi, le péché apparait comme une puissance 

qui domine toute l’humanité, et pousse l’humanité à toujours commettre de 

nouveaux péchés individuels, lesquels, à leur tour, incarnent la domination du 

péché.  

Au contraire de Paul, Jean voit dans le péché un état présent dans l’intimité 

de l’homme, plus que comme un pouvoir dominant les hommes. La nature de cet 

état nous est vraiment révélée dans le première lettre de Jean, qui identifie “le 

péché” à une volonté de ne pas prêter attention à ce que l’on appelle la grâce, qui 

est faite en Jésus (1Jn 3,4b). 

Le  “péché" est, donc, à la base, un refus de reconnaitre et de 

confesser la véritable nature de Jésus Christ. L’essence de Dieu contient aussi 

son amour, ce qui est devenu visible d’une façon incomparable précisément en 

Jésus (1Jn 4,7ss.). En toute cohérence, la première lettre de Jean met au côté du 

péché d’hérésie, le péché de colère contre son frère (1Jn 2,9-11).  

Que ce soit la colère ou l’incrédulité, le péché plonge, dans tous les cas, 

dans l’obscurité, dans les ténèbres. Dans la terminologie de Jean, les ténèbres 

sont en net contraste avec Dieu, qui est lumière. Le représentant des ténèbres est 

le diable, à qui Jean  (Jn 16,11) donne le titre de “prince de ce monde”. Le monde 

entier est sous le pouvoir du malin. Il est ténèbres et obscurité, et est sujet au 

verdict du péché. Ainsi, le concept du monde est revêtu d’une signification 

négative sous l’aspect éthique et religieux. « Qui aime le monde se trouve en 

désaccord avec l’amour de Dieu » (1Jn 2,15). 

En ce sens, les écrits de Jean présentent une sorte de cercle. D’un côté, le 

pêcheur est responsable de son péché, porte la faute de son chemin dans les 

obscurités. D’un autre côté, il pêche, nécessairement, parce que dans les ténèbres 

et en sa qualité de fils du diable il ne peut s’empêcher de fauter. Le péché est 

donc, en même temps, cause et effet, élément constitutif et phénomène consécutif.  

Seul un chemin extrait de ce cercle vicieux : la foi en Jésus. L’Evangile 

de Jean l’illustre largement et de manière éloquente dans la narration de la 

guérison de l’aveugle de naissance (Jean 9). Seul Jésus et la foi en Lui peuvent 

faire naitre la lumière dans les ténèbres du cœur, parce que Jésus est la lumière 

du monde. Ceux qui, au contraire, croient pouvoir voir cette lumière sans Jésus ou 

en l’ignorant, restent dans le péché (Jean 9,41).  

Le refus conscient de voir Jésus et de l’accueillir avec foi peut aller jusqu’au 

“péché qui conduit à la mort ", comme dit la première lettre de Jean (1Jn 5,16). Ce 



77 
 

péché est impardonnable pour celui qui nie que c’est en Jésus que Dieu lui-même 

est apparu ; même en sachant cela, il nie que Dieu est amour. 

Dieu, de fait, a révélé son amour “en envoyant au monde son fils unique, 

pour que nous puissions avoir la vie en lui " (1Jn 4,9). Mais, cette révélation est, en 

même temps, le jugement qui est venu au monde avec le Christ. 

  

5.4- Notions de péché mortel et véniel 

La distinction entre péché véniel et mortel a été un facteur décisif pour la 

formation de la conscience de la morale chrétienne et a eu un rôle très important 

dans la pastorale, surtout pénitentielle. Cette distinction a été, dans la théologie et 

dans la pastorale, en étroite relation avec des aspects importants du christianisme: 

la privation ou non privation de la grâce ; la possibilité d’accès à l’Eucharistie-

Communion. De plus, dans cette distinction s’affirme le salut ou la condamnation 

éternelle. 

Pendant que les divisions du péché se mettent dans l’objet ou la valeur qu’il 

compromet (distinction spécifique ; distinction numérique ; péchés internes-

externes ; péchés capitaux, etc.), la division entre péché mortel et véniel se situe 

dans l’engagement chrétien définitif. En elle se met en jeu le “être ou ne pas être” 

de la vie chrétienne du croyant.  

Par conséquent, il est nécessaire de bien connaitre les termes et concepts 

de péché mortel et de péché véniel.  

 

5.4.1- Histoire de la distinction entre Péché Mortel et Véniel 

Comment en est-on arrivé à cette formulation en vigueur, qui distingue 

péché mortel et péché véniel ? Cette formulation appartient-elle au noyau de la 

compréhension chrétienne ? Autrement dit, c’est une formulation historiquement 

conditionnée, et ainsi est-elle passible de révision ? 

 

a) Origine biblique de la distinction 

Les Saintes Ecritures ne nous offrent pas de distinction entre péché mortel 

et péché véniel. Mais, dans l’évaluation que les Ecritures font des péchés il y a une 

graduation, il y a “un plus et un moins”.  

 

b) La pratique pénitentielle 

Dans les écrits du christianisme primitif (les Pères apostoliques) nous 

trouvons des listes de vices et de vertus. Cependant il n’apparait pas de distinction 

nette entre péché mortel et véniel comme dans nos manuels de morale. On savait 

qu’un péché était plus grave qu’un autre. Mais la distinction entre péchés “majeurs” 

et “mineurs” était très imprécise. 

C’est la pratique pénitentielle qui introduira de plus grandes précisions dans 

l’appréciation de la gravité majeure ou mineure des péchés.  



78 
 

Il existe une corrélation entre l’histoire du Sacrement de Pénitence et 

l’histoire de la distinction des péchés en raison de leur gravité. Dans la pénitence 

canonique (séc. III-VII) étaient considérés comme graves les péchés de la 

fameuse triade : apostasie, adultère et homicide. A l’époque de la “pénitence 

tarifée” (séc. VII-XII) sont établies des listes plus précises et détaillées de péchés 

“graves” et “petits”. La pratique pénitentielle actuelle (XIII-XXème siècle) est 

conditionnée par la notion de péché mortel ; il est uniquement obligatoire de 

confesser les péchés mortels ; et cela pour que la personne puisse communier. 

Cette relation entre pratique pénitentielle et distinction de gravité des 

péchés est très importante ; de cela peuvent être déduites des conséquences 

importantes pour la théologie du péché et pour la pastorale de la pénitence. 

 

c) La réflexion théologique 

Il faut souligner un autre facteur de grande importance dans l’histoire de la 

prise de conscience au sujet de la distinction entre péchés mortels et véniels. C’est 

une réflexion théologique.  

Cette réflexion théologique a commencé entre les Saints Pères. Jusqu’à la 

fin de la période patristique, au-delà des “crimes” qui séparent le croyant de l‘autel 

et qui exigent la pratique de la pénitence canonique, est faite la distinction entre 

péchés mortels et véniels (= “mortifères” et “quotidiens”).  

Ainsi, Saint Augustin admet que, pour la rémission des péchés quotidiens, 

la prière suffit, l’aumône, le jeûne. D’autre part, Saint Augustin, avec Saint Jérôme, 

rejette l’opinion des stoïciens et des écrivains chrétiens influencés par le stoïcisme 

en ce que tous les péchés sont égaux. 

La distinction entre péchés mortels et véniels trouve sa réflexion théologique 

dans la renaissance théologique du Moyen Age. Au XIIème siècle, est née la 

discussion sur le péché véniel, considéré comme un péché matériel sans 

importance. Au XIIIème siècle est faite une considération plus profonde au sujet de 

la distinction entre péché véniel et mortel, en raison de sa relation avec Dieu, avec 

la fin ultime et avec la loi.  

Ce fut surtout Saint Thomas qui fit une réflexion théologique sérieuse sur le 

péché et, concrètement, sur la distinction entre péché mortel et péché véniel. C’est 

une réflexion qui a prévalu dans la théologie catholique, surtout à travers l’œuvre 

des commentateurs de la Somme Théologique. 

 

d) La morale casuistique 

La doctrine Thomiste fut prolongée par la Morale Casuistique dans deux 

directions : élément objectif et élément subjectif.  

Les casuistes ont réalisé une œuvre aboutie de précisions et de distinctions, 

comme on peut le voir dans tout manuel de morale. Les points essentiels sur 



79 
 

lesquels s’est penchée la doctrine en cours sur la distinction entre péché mortel et 

véniel sont les suivants :42  

 Le dogme de la foi dit que les péchés ne sont pas tous égaux (certains 

sont plus graves que d’autres) ; les preuves de cette affirmation 

proviennent du Magistère de l’Eglise, des Saintes Ecritures, de la 

tradition patristique et de la raison théologique ; 

 Le jugement sur la gravité des péchés peut se former à partir de 

quelques règles élaborées par les moralistes ; 

 Dans cette gravité majeure ou mineure, il faut admettre comme doctrine 

de foi que certains péchés sont mortels (graves) et d’autres véniels 

(légers) ; 

 Dans chaque espèce (mortel-véniel) existe aussi une diversité de 

gravités ; 

 Le péché mortel est un acte moral et parfaitement libre, dans lequel 

l’homme se positionne contre la loi divine et se détourne tout simplement 

de Dieu, qui est la fin ultime ; il a la plus grande gravité parmi les maux 

qui peuvent arriver à l’homme ;  

 Les effets du péché mortel sont : la privation de la grâce sanctifiante, le 

rejet de l’amitié divine, la perte des mérites (mais non une perte 

définitive); 

 Les conditions pour qu’il y ait péché mortel sont : une matière grave, une 

pleine mise en garde, un consentement entier ; 

 Les conditions pour qu’il y ait péché véniel sont : une certaine malice de 

l’objet, une certaine mise en garde et un certain consentement. 

 

e) La Magistère de l’Eglise 

Le magistère de l’Eglise suppose la distinction entre péchés mortel et véniel. 

A l’encontre de la pensée des Pélagiens,43 il défend que tous les péchés 

n’empêchent pas la justice. A l’encontre de la pensée des Protestants, il affirme 

qu’il peut se produire des péchés mortels entre fidèles.  

Le Magistère de l’Eglise apprend qu’aux péchés mortels correspond la 

peine éternelle, et aux véniels la peine temporelle. Il affirme la nécessité de 

confesser les péchés mortels. Il condamne la proposition qu’il n’existe pas de 

péché véniel “ex natura sua”.  

Ce sont les principales postures du magistère de l’Eglise sur la distinction 

du péché en mortel et véniel. 

 

 

 
                                                            
42 M. ZALBA. Theologiae Moralis compendium, I (Madrid, 1958). 
43 Le pélagianisme fut un concept théologique qui niait le péché originel, la corruption de la nature humaine, 
l’esclave arbitre (arbitre réduit en esclavage, captif) et la nécessité de la grâce divine pour le salut. Le terme 
est dérivé du nom de Pelage de Bretagne. 



80 
 

5.4.2- Les nouveaux points de vues sur la notion de Péché Mortel et Véniel 

La formulation de la morale casuistique, basée en partie sur la réflexion 

théologique thomiste, fut acceptée en théorie et en pratique durant les derniers 

siècles.  

Depuis le Concile de Trente, cette doctrine s’est définie de manière à 

comprendre la gravité distincte du péché, et a conditionné la pratique du 

Sacrement de Pénitence (surtout dans ses aspects d’obligation et de déclaration), 

et, pour partie, la pratique du Sacrement Eucharistique (sur le plan de la 

participation à la communion).  

Cette distinction du péché entre mortel et véniel a aussi défini une grande 

partie de la prédication et de la vie chrétienne. Il y a des années qu’a commencé 

l’avertissement sur les symptômes clairs du mal-être face à la manière d’interpréter 

cette distinction. Il y a eu une augmentation progressive des péchés mortels, en 

fonction du type d’analyse faite par les moralistes et par une conscience 

chrétienne exacerbée.  

D’un certain côté, cette prolifération de péchés mortels, sur certains terrains 

du comportement moral, était accompagnée d’un manque de sensibilisation 

morale. D’un autre côté, il est indéniable que le dénominateur commun de 

l’instruction religieuse et du sentiment du peuple chrétien sur le péché, revient sur 

la mesure du péché plus que sur comprendre son intention morale.  

Le mal-être a entrainé à repenser la doctrine en vigueur. Une refonte qui 

s’est faite depuis les hypothèses d’une considération plus personnalisée de la 

morale et depuis une connaissance plus exacte de la psychologie humaine. 

 

 Le péché mortel dans la perspective de « l’option fondamentale » 

Dans la refonte actuelle de la distinction de péché en mortel/véniel est 

observé une certaine unanimité pour définir le péché mortel dans la perspective de 

l’option fondamentale. En exemple, nous en appellerons au point de vue de B. 

HÄRING:44 

 Il met en évidence la nature de la distinction entre péché mortel et péché 

véniel : “ la différence entre péché mortel et péché véniel est immense et 

qualitative. Ainsi, la raison spécifique de sa différence ne peut en aucune 

manière être uniquement quantitative. Dans la tradition arrivée jusqu’à 

nous, y compris jusqu’à nos jours, est défendue la différence spécifique 

entre péché mortel et péché véniel. Cela signifie que le concept de 

péché n’est pas univoque, mais analogue”.  

                                                            
44  B.  HÄRING,  Péché  et  sécularisation,  Madrid,  1974,  133‐151.  Cette  orientation  personnaliste  dans  la 
considération du péché et dans la notion de péché mortel, est partagée par beaucoup d’autres théologiens: 
J.  FÜCHS,  Theologia Moralis  Generalis,  II  (Roma,  1966‐67),  138);  L.  MONDEN,  Conciencia,  libre  albedrío, 
pecado, Barcelona 1963, 50). Anciaux (P. ANCIAUX, Das Sakrament der Busse, Mainz 1961, 37‐41), Rahner 
(K.  RAHNER,  Gerecht  und  Siinder  zugleich:  «Geist  und  Leben»,  36  (1963),  434‐443),  Scheffczyk  (L. 
SCHEFFCZ'XK, Pecado: Conceptos fundamentales de Teología, III, Madrid 1966, 387‐398.), Schoonenberg (P. 
SCHOONENBERG, El poder del pecado, Buenos Aires 1968), etc. 



81 
 

 D’un autre côté, il croit que la différence entre l’un et l’autre ne peut se 

concrétiser exclusivement et préférentiellement à partir de l’objet. “Le 

péché mortel est une détermination, libre et profondément consciente, 

contre le commandement du Seigneur. Une telle détermination doit 

provenir directement de la capacité délibérative de l’homme, de telle 

façon que l’homme, avec sa décision, s’exprime et s’oriente contre 

l’amitié du Seigneur.”  

 “Quand la liberté humaine est compromise sous l’influence de la 

concupiscence ou de la pression de l’environnement, le péché mortel 

peut l’être véritablement s’il touche à l’intimité de la personne libre ; c’est 

à dire, quand l’homme prévient de façon suffisante et équilibrée qu’il 

s’agit d’une décision qui fournit la dernière orientation de sa vie et, ainsi, 

qu’il y consent librement”.  

 “L’élément décisif du péché mortel est, donc, l’origine de l’acte du fond 

de son cœur méchant et de cette manière une lucidité et une liberté qui 

puisse imprimer à toute la vie une orientation contraire au Seigneur”.  

 

5.5- L’occasion proche du péché 

a) L’occasion volontaire et l’occasion nécessaire du péché 

Le concept d’occasion de péché est un concept relatif. Ce qui pour certains 

est une occasion éloignée du péché, est pour d’autre une occasion proche. 

Un ensemble de circonstances (ou une ambiance) est considérée comme 

une occasion éloignée du péché si la tentation qui en tire son origine est légère et 

facile à surpasser par la personne en question.  

D’un autre côté, si elle est forte et difficile à surpasser, la tentation qui 

résulte de telles circonstances et d’une telle ambiance, alors, devra être appelée 

occasion proche du péché.  

Une personne doit déterminer si l’occasion de péché est volontaire et 

nécessaire. Est occasion volontaire celle qui peut être évitée par une personne de 

bonne volonté. Il n’en est pas ainsi pour l’occasion nécessaire du péché. 

 

b) L’occasion proche du péché 

Il est humainement impossible d’éviter toutes les occasions de péché. Ce 

qu’une personne peut faire, c’est équilibrer sincèrement ses propres forces en 

fonction des forces qui le tentent. Ainsi, il se met lui-même en position de pouvoir 

déterminer prudemment le risque dans lequel il se trouve, et agir en conséquence. 

 

c) La Vision Chrétienne de l’environnement 

Les manuels de théologie morale du siècle passé voyaient dans 

l’environnement une occasion possible de péché. De cette manière, considérer 

l’environnement exclusivement comme une menace est quelque chose de 

difficilement conciliable avec notre mission de chrétiens, de promouvoir dans notre 



82 
 

société la liberté des fils de Dieu. Une telle manière de considérer les choses est 

une vision négative qui peut, au-delà de ça, être préjudiciable en termes 

psychologiques.  

Saint Paul nous met en garde contre le danger de présenter au peuple une 

collection de prescriptions et d’interdits : “Fais ceci”, “ne fait pas cela”. Ainsi il 

écrivit :  

Que dirons-nous alors ? Que la loi est péché ? N’y pensez même pas ! Mais je 

n’aurais pas connu le péché si je n’avais pas connu la Loi, ni connu la convoitise si 

la Loi n’avait pas dit ; Ne convoite pas. Mais, le péché, à l’occasion de ce 

commandement, a produit en moi toutes sortes de convoitises... (Rm 7,7-8).  

Au-delà de la loi, il faut inciter le chrétien à mourir spirituellement au moi. Si 

nous ne réussissons pas à infuser dans un cœur humain des incitations pour vivre 

une vie nouvelle dédiée à Dieu, la loi ne servira qu’à éveiller sa curiosité sur la 

chose interdite.  

Pour que le chrétien puisse agir efficacement dans la société, il doit 

assumer le commandement de ses vices, tout autant que de ses vertus. C’est ainsi 

seulement qu’il s’immunisera contre les maux de son temps.  

Il est indispensable, donc, que l’éducation chrétienne produise des hommes 

et des femmes mûrs, qui comprennent la valeur de l’autorité et de la responsabilité 

personnelles. Parce que ce sont les hommes et les femmes qui doivent se 

confronter à la société, avec la force de leurs convictions, ils ont à aider à illuminer 

les ruelles et impasses de la société séculaire.  

Nous ne pouvons pas préparer un chrétien à son rôle dans le monde avec 

une doctrine d’obéissance aveugle. 

Depuis leurs premières années, les enfants doivent apprendre une 

hiérarchie de valeurs ; il doit leur être appris à apprécier les valeurs de leur 

religion, de leur famille et de leur environnement. Leur éducation doit les mener 

vers une pénétration en profondeur des valeurs et une maturité qui les rende 

capables d’observer fermement les principes et les convictions acquis dans leur 

formation chrétienne. 

Réfléchissez à partir du quotidien de votre vie, en cherchant à voir : 

 Quelles sont les occasions qui peuvent représenter un danger pour ma 

foi ou la foi du chrétien en général ? 

 Quelles sont les occasions de pécher contre la charité et la justice ? 

 Quelles sont les occasions de pécher contre la chasteté et la fidélité 

conjugale ? 

 Quelles sont les occasions de pêcher dans mon travail ou lieu de travail? 

 

 

 

 

 



83 
 

5.6- La conversion : en quoi consiste-t-elle ? 

Le sens premier du terme conversion, qui est dans la racine originelle du 

mot et dans tous ses dérivés, clôt une expérience humaine, étrangère à une 

quelconque dimension religieuse. Elle suppose l’idée de s’être trompé de chemin, 

et la nécessité postérieure de prendre une direction différente. C’est un demi-tour 

afin de s’orienter vers le but que l’on souhaite atteindre et non pas se perdre en 

des “sentiers” qui ne nous conduisent nulle part. C’est la reconnaissance de 

l’erreur et le désir de la corriger. 

Cette même expérience se reproduit aussi dans la vie du croyant. Notre 

option fondamentale vacille et, occasionnellement, peut aller jusqu’à se rompre à 

cause du mensonge, de la faiblesse et des incohérences. Il faut se convertir de 

nouveau pour revenir sur la bonne voie. La conversion est donc un changement 

qui restaure l’amitié avec Dieu et éloigne le croyant du péché. 

La vie chrétienne est dans un processus constant de conversion, parce que 

personne ne peut être satisfait de ce qu’il réalise. Entre l’idéal évangélique et la 

pratique concrète, il y a un espace que la personne croyante cherche à combler. Il 

s’agit d’un effort d’amélioration et de conversion qui ne finit vraiment jamais. 

La conversion chrétienne ne consiste pas à obtenir une bonne note ou à 

figurer sur le tableau d’honneur, sur le chemin de la perfection, de la sainteté. Ce 

que la conversion nous demande est la recherche, avec engagement, et de s’en 

remettre totalement à Dieu pour l’aimer sur toutes les choses, même dans les 

propres incohérences et les limitations humaines. 

La conversion est une offrande ; cependant, elle ne sera pas vraie si elle ne 

s’ouvre pas aussi à la dimension sociale et communautaire, afin de surpasser le 

danger d’une éthique par trop individualiste. 

 

5.7- L’évangile incarné de la conversion 

Le Christ, vrai Fils de Dieu et vrai Fils de l’Homme est l’Evangile vivant, le 

Sacrement de la conversion. Il est le Prophète (qui dénonce l’aliénation et conduit 

à la réconciliation). Il est l’Alliance (l’incarnation de la solidarité salvatrice). 

 

a) Le Christ est le Sacrement originel de la conversion 

Le Christ symbolise et met en lumière la réalité de la conversion. Il apporte 

à l’humanité l’expérience salvifique de la proximité de Dieu, et appelle tous les 

hommes à se tourner vers Dieu. Il est le messager de la Bonne-nouvelle de la 

conversion. Il est le “temps favorable” annoncé par les prophètes, qui annonce 

l’avènement du règne de Dieu. 

La conversion devient possible et, ainsi, devient un commandement. Ce 

n’est pas juste une conversion intellectuelle et morale. Son principal contenu est la 

foi, comme acceptation heureuse, humblement reconnaissante à celui qui est la 

Vérité, le Chemin et la Vie. La foi est la réponse de vie totale, la dédicace au 

Christ, dans les normes du mystère pascal. 



84 
 

La conversion, à la lumière du mystère pascal et de l’évangile de Jésus 

Christ, signifie, surtout, l’éloignement total du péché, de l’égoïsme, de l’orgueil, de 

l’aliénation.  

L’expression grecque utilisée pour la conversion est metanoia 

(transformation spirituelle). Elle sous-entend le regret et la profonde tristesse à 

cause des péchés. Le sens principal est celui d’une nouvelle relation avec Dieu, 

d’un retour à la maison du Père, d’un « être à la maison » avec Lui. C’est le 

dévouement total à Lui, qui est la Vérité ; un “oui” total à la vérité et au chemin qu’Il 

nous enseigne. 

La conversion englobe tout l’être humain dans toutes ses relations 

fondamentales. Le point central de la conversion chrétienne est toujours le Christ. 

Il est le désir ardent de le connaitre dans tous ses rapports, de le suivre et de 

l’accepter comme Seigneur et Sauveur.  

Qui se convertit au Christ sait qu’il est accepté sans aucun mérite. Le vrai 

converti est en et avec Jésus Christ, comme signe et force vivante du règne de 

Dieu. La conversion au Christ est pour ses disciples la participation à sa liberté et 

sa fidélité créatives ; elle représente un rôle de co-acteur dans l’œuvre  continue 

de rédemption et de libération. 

 

b) Christ prophète – libération de l’aliénation 

Les prophètes n’ont jamais enseigné de doctrine abstraite. Ils étaient 

toujours appelés à prier pour la conversion et, dans cet objectif, démasquaient le 

péché à la lumière de la bonté et de la justice divine.  

Ils invitent à la conversion tout individu dans l’intimité de son cœur, mais, en 

même temps, aussi à la rénovation des coutumes et au changement des 

structures de l’autorité. Ils proclament la souveraineté de Dieu et son action 

salvifique, afin que personne ne puisse s’excuser s’il ne répond pas à l’appel à la 

conversion. 

Le Christ est le prophète par excellence. En Lui le règne de Dieu est visible. 

Avec lui est advenue la “fin des temps”, le “moment favorable”. Dans toutes les 

leçons de Jésus résonne prophétiquement l’invitation à faire un usage sage de ce 

temps favorable. Le christ reproche les péché de ceux qui prêchent la justice elle-

même, des hypocrites, de ceux qui utilisent la religion pour leur auto-exaltation (cf. 

Lc 15,7). 

 

c) Le Christ, celui qui réconcilie 

Notre conversion doit être vue intérieurement à la lumière de l’initiative 

propre de Dieu. Elle est l’acceptation de la réconciliation concédée par Dieu à 

travers Jésus Christ et des inspirations de l’Esprit Saint. Elle est la “nouvelle 

création”. 

Comme cette nouvelle création est une initiative spontanée de Dieu, elle ne 

peut qu’être reçue par nous avec une gratitude illimitée. Quand il n’y a pas de 



85 
 

gratitude, le don est perdu, et la générosité de Dieu est déshonorée. Une telle joie 

et gratitude créent l’énergie nécessaire pour vivre au niveau de la réconciliation. La 

“nouvelle création” que Saint Paul appelle la réconciliation (cf. 2Cor 5, 17-19), 

signifie surtout une nouvelle sorte de relation.  

Il est important de regarder la réconciliation comme une initiative créative de 

Dieu. Cela nous permet de donner une réponse créative et d’accepter fidèlement 

nos responsabilités face à la réconciliation de notre monde, afin que nous soyons 

des ambassadeurs de paix à tous les niveaux et dans toutes les dimensions. 

 

d) “Que l’Esprit Saint descende sur nous et nous purifie” 

La réconciliation et la conversion constituent l’œuvre de l’Esprit Saint qui 

nous donne un “cœur neuf”, sans lequel de nouvelles relations seraient 

impossibles. Les inspirations de l’Esprit nous permettent de poursuivre dans la 

conversion continue, jusqu’à la purification de l’esprit, du cœur et de la volonté. 

La venue de l’Esprit Saint signale l’ère eschatologique45 et l’appel plus 

urgent au changement et à la purification radicale, et au retour vers Dieu. Du début 

à la fin, tout est œuvre de l’Esprit Saint, mais ces inspirations deviennent possible 

et exigent notre coopération fidèle. 

C’est seulement par la confiance en l’Esprit Saint et en étant dociles à ses 

inspirations que nous pourrons vivre la conversion permanente qui nous rend 

chaque fois plus conformes au Christ crucifié et ressuscité. 

 

e) Le Christ, libérateur de la solidarité au péché 

Une approche uniquement et principalement individualiste ne nous 

apprendra jamais le mystère de la rédemption et du péché original. La conversion 

doit être individuelle et en même temps communautaire. 

Nous sommes rachetés par une unique personne, Jésus Christ, qui, donc, 

incarne aussi la solidarité salvatrice, la solidarité de l’alliance, en quoi se manifeste 

la justice salvatrice de l’unique Dieu et Père de tous. Ainsi, la doctrine sur le péché 

et la conversion doit être présentée dans la perspective de l’alliance, et n’est 

jamais une simple moralité de défense. 

 

5.8- Les sacrements de conversion 

a) L’Eglise comme sacrement 

Le Christ est le signe de rédemption originale et parfaite, et est appel effectif 

à la conversion. Il accorde à l’Eglise les sacrements qui sont des signes et des 

sources de notre conversion et de nos efforts communautaires de rénovation. 

                                                            
45 L’eschatologie est la partie de la théologie qui étudie le respect de la doctrine des dernières choses, de la 
fin des temps, du retour de Christ. Dans  l’eschatologie, en résumé, est étudié ce qui a trait à  la deuxième 
venue de  Jésus Christ, de  la  résurrection  finale  (qui est  le  retour à  la vie de  tous  les morts), du  jugement 
dernier (jugement de Dieu) et aussi ce qui concerne le ciel et l’enfer. 
 



86 
 

L’Eglise est une sorte de sacrement ou de signe d’union intime avec Dieu et 

de l’unité de toute l’humanité. Elle est aussi un instrument pour le 

perfectionnement d’une telle union et unité. Cependant, il faut reconnaitre qu’elle 

aussi a besoin d’une rénovation permanente.  

Le Christ stimule l’Eglise, dans son pèlerinage, cette réforme continue dont 

elle a toujours besoin, puisque c’est une institution d’hommes ici sur terre. L’Eglise 

appelle réellement à la conversion, à la réconciliation et à l’unité, mais seulement à 

la condition qu’elle-même soit une sainte pénitente. 

 

b) Les sacrements de la conversion 

Les sept sacrements sont signes privilégiés de la conversion de base et 

permanente. Ils nous enseignent qu’il ne s’agit pas seulement de conversion 

morale face aux préceptes individuels, mais, avant cela, de conversion à une vie 

de plénitude de la foi, de l’espérance, de l’amour, de la justice et de la paix : une 

plénitude de l’adoration en esprit et en vérité. 

Les sacrements de la foi proclament l’indicatif, c’est à dire, la Bonne 

nouvelle que Dieu tourne vers nous son visage et nous appelle à nous tourner vers 

Lui. La célébration des sacrements se transforme en un effet impératif de la joie et 

de la force de la communauté de foi. 

Bien que tous les sacrements stimulent et promeuvent la conversion 

permanente, les sacrements du baptême et de la réconciliation sont liés à la 

conversion à l’option fondamentale par le Christ et par son règne. La célébration 

elle-même trouve le pêcheur dans une disposition d’option fondamentale pour le 

Christ et pour le bien. 

 

c) Conversion et Baptême 

Le baptême est le sacrement de base de la conversion. Il exprime la vérité 

de ce qu’est la bonté de Dieu, manifestée en Jésus Christ, qui attire à lui le 

pêcheur en confiance et gratitude.  

Le baptême met en évidence que la conversion est une rencontre salvifique 

avec Jésus Christ, et à travers lui, avec le Père céleste. La préparation au 

Baptême doit être telle que l’accueil que le Christ veut donner au pêcheur ne 

rencontre aucun obstacle de sa part. A cet effet, cela nécessite une lutte continue 

contre toutes les tendances pècheresses en nous et autour de nous. 

Le sacrement de Confirmation, strictement lié au Baptême, devrait aussi 

être vu dans la dimension de conversion permanente. La confirmation doit être vue 

dans la perspective plus large du Christ qui baptise ses disciples “dans l’Esprit 

Saint”, afin qu’ils puissent être saints et unis en son amour dans la lutte contre les 

pouvoirs ennemis. 

 

 

 



87 
 

d) La pénitence canonique  

Aux origines de la forme la plus récente du sacrement de Pénitence se 

trouve la “Pénitence Canonique” des premiers siècles du christianisme. Comme 

appel à la conversion à cette époque, l’Eglise excluait de la participation 

eucharistique ceux qui avaient commis des péchés gravement scandaleux. 

Le sacrement de Pénitence n’est pas seulement une réconciliation pour 

ceux qui ont abandonné Dieu, mais aussi un évènement qui restaure et empêche 

une aggravation de la situation, et porte à une plus grande pureté du cœur et, 

ainsi, une union plus étroite avec le Seigneur. 

 

e) L’Eucharistie 

Au centre de tout le ministère et de toute la vie d’Eglise se trouve 

l’Eucharistie, qui est aussi une célébration centrale du pardon des péchés. 

L’Eucharistie est aussi un moment de pardon restaurateur. Ce que le baptême a 

initié, l’Eucharistie le continue et le porte à sa réalisation. 

La célébration eucharistique comme un tout porte la dimension de 

Confessio Laudis : confession de nos péchés, louant la miséricorde de Dieu. Dans 

l’Eucharistie, le Christ lui-même continue à proclamer la Bonne nouvelle de ce qu’il 

est mort pour nous et qu’il veut que nous vivions en lui. 

 

f) La correction fraternelle 

La correction fraternelle, telle qu’elle est enseignée par l’Ancien et le 

Nouveau Testament, fut sans doute la plus grande contribution pour le 

développement de la confession spontanée devant un prêtre, quand il n’y avait pas 

d’obligation de se soumettre à la pénitence canonique. 

Tous les chrétiens sont obligés d’assurer le service d’entraide fraternelle, 

mais ils ne pourront le faire que s’ils sont “spirituels”, produisant les fruits de 

l’Esprit (Cf. Gl 5,19-25).  

La correction fraternelle est l’expression la plus significative de la “Loi du 

Christ”. Elle donne en exemple la solidarité du salut manifeste du Christ ; et “la vie 

en Christ Jésus” en fait une loi écrite dans l’intimité de notre être. Ainsi, nous 

pouvons nous aider réciproquement sur le chemin du salut et de la conversion, 

pour autant que nous le fassions avec la confiance de la grâce de Dieu. 

Le Christ invite tous ses disciples à agir de manière similaire, en 

n’abandonnant jamais un frère en danger. L’acte lui-même de la correction 

fraternelle, offert et accepté correctement, est la garantie de la présence libératrice 

et restauratrice du Seigneur. 

La dimension religieuse de la correction fraternelle est d’une très grande 

importance. En accord avec une tradition restée intacte jusqu’au XIIIème siècle, 

nous pouvons dire que la correction fraternelle est une espèce de sacrement 

quand elle est réalisée de manière spirituelle, dans une profonde solidarité entre 

celui qui la donne et celui qui la reçoit. 



88 
 

 

g) Les manières de célébrer le pardon : l’examen de  conscience  

Un instrument important de la grâce et de la louange à Dieu est l’examen de 

conscience au sein des familles chrétiennes. La révision de vie dans les 

communautés religieuses ou dans les groupes de laïcs a un rôle similaire en vue 

d’une expérience communautaire de notre solidarité dans le salut. 

L’Eglise a revalorisé les célébrations communautaires de pénitence, elles 

qui ne sont pas seulement une bonne préparation à la confession individuelle – un 

aspect qui ne devrait pas être sous-estimé -, mais aussi un signe privilégié de 

grâce pour la communauté, en nous aidant à mieux comprendre l’aspect social du 

péché et de la conversion. Bien qu’elles ne remplacent pas la confession 

individuelle, elles sont très utiles pour encourager la conversion et la rénovation. 

La discipline actuelle requiert la confession individuelle des péchés mortels, 

laquelle n’est pas une imposition arbitraire, mais une invitation urgente à 

l’approfondissement de la repentance et de la bonne intention, et l’ouverture de la 

personne dans son entier à l’action restauratrice du Christ.  

Une confession personnelle humble devant un prêtre n’est pas qu’un 

exercice important d’humilité, mais c’est aussi un moment favorable pour une 

rencontre avec le Christ. 

 

5.9- La participation du converti dans la conversion 

La réconciliation et la conversion sont l’œuvre de Dieu. Et, en accord avec 

le Concile de Trente, la repentance, la confession et la satisfaction sont les trois 

parties essentielles du sacrement de Pénitence en tant qu’actes de pénitence. 

 

a) La contrition 

L’auto-examen constitue une partie du moment de contrition : il faut 

l’humilité de base et l’humble reconnaissance de notre condition de pêcheur. Les 

racines les plus profondes de tout péché sont l’orgueil. Il faut avoir le courage d’en 

finir avec notre état de pêcheur, et non seulement avec les fautes individuelles. 

Les plus grands pêcheurs ne réussissent pas à comprendre la profondeur 

de leur abaissement et, ainsi, ne ressentent pas la nécessité de la pénitence. 

Arrêter notre état de pêcheur est déjà le début de la louange à la bonté du 

Seigneur. 

La repentance, dans le sens pleinement religieux, suppose la foi en Dieu. La 

repentance profonde pénètre au plus profond de la liberté de l’homme, touchant 

son esprit, sa volonté et ses émotions avec une douleur qui caractérise les 

blessures du péché. Conscience de la liberté trahie et ouverture à la grâce de 

Dieu. 

La contrition est permanente, c’est à dire qu’elle va au-delà des actes 

individuels dans le processus de conversion. A mesure que la repentance 

s’approfondit, l’amour aussi grandit, et, avec la progression dans l’amour, il est 



89 
 

constaté un développement de la repentance. A mesure que s’approfondit notre 

contrition, les blessures causées par les péchés passés se soignent. 

 

b) Le but de l’amendement  

La sincérité et la profondeur de la repentance transparaissent à travers le 

but de l’amendement. Pour que l’objectif soit ferme et fort, il devient nécessaire 

que la contrition mûrisse bien. 

La conversion à Dieu n’admet pas de médiocrité. Le but de l’amendement 

doit être marqué par le sérieux et la persévérance, en atteignant la racine du mal. Il 

ne suffit pas, par exemple, qu’un adultère décide ne plus jamais commettre le 

péché d’adultère ; il lui faut aussi être prêt à éloigner le mauvais désir de son esprit 

et de son cœur. 

 

c) La confession comme louange à la miséricorde de Dieu 

La confession est une nécessité humaine. La personne humaine est un 

esprit incarné, qui a la nécessité existentielle de se confesser. Notre auto-

accusation contrite adore la justice salvifique de Dieu et glorifie son admirable 

miséricorde. La confession neutralise le pouvoir obscur du péché, parce qu’il 

arrache le masque du mal et répand la lumière dans les recoins les plus cachés de 

nos âmes. 

La confession est plus qu’une application de la loi. L’effort pour être plus 

complet dans la confession peut causer des conflits avec les valeurs et les devoirs 

les plus importants. Le sacrement de pénitence nous est donné comme une 

expérience libératrice et, ainsi, elle ne doit jamais fournir d’occasion pour une 

confession compulsive ou pour quelque type de scrupule. 

Les péchés mortels doivent être confessés dans la mesure où le pénitent en 

est conscient, après un examen de conscience attentif. 

Il faut distinguer entre : intégrité matérielle des confessions (confession 

intégrale de tous les péchés mortels en accord avec le nombre et l’espèce) et  

l’intégrité formelle de la confession (la volonté sincère de faire une confession 

matériellement intégrale). 

Toutes les interrogations qui transforment le sacrement de Pénitence en 

une forme de torture doivent absolument être évitées. 

La confession doit être répétée et les péchés mortels confessés de nouveau 

quand les confessions précédentes ont été invalides ou même sacrilèges. 

 

d) Expiation / Satisfaction 

“J’ai alors produit des fruits qui prouvent votre conversion” (Mt 3,8; Lc 3,8).  

“Qu’ils se repentissent et se tournent vers Dieu, et prouvent par leurs actes leur 

repentance” (cf. At 26,20).  

Donc, l’opinion selon laquelle aucun caractère expiatoire ne doit être 

introduit dans l’expiation humaine, vu que le Christ seul a expié, est intenable. 



90 
 

L’esprit d’expiation est une louange reconnaissante à l’expiation offerte pour nous 

par Jésus Christ. 

L’œuvre pénitentielle (satisfactio) devrait nous préparer à mieux apprécier et 

à accepter plus généreusement toutes les souffrances que nous devons supporter 

(satispassio).  

La satisfaction est une reconnaissance remerciante pour la justice salvifique 

et la miséricorde gratuite de Dieu. La pénitence imposée par le confesseur, et 

toutes les souffrances acceptées dans l’esprit de repentance et d’expiation, ont 

une valeur pour le Christ, c‘est le sacrement de réconciliation, en vue de la 

sacramentalité de l’Eglise. 

Dans les siècles passés, la satisfaction sacramentelle fut fréquemment 

évacuée par la routine. La réparation devrait être une espèce d’antidote contre nos 

tendances pècheresses, un remède et un rappel. 

 

 

 

 

Pour réfléchir: 

 

1) Quelles sont les réalités qui, à partir de l’argument biblique, constituent la 

trame de l’Histoire du Salut de l’homme ? 

2) Selon vous, est-il possible de concilier l’idée d’un Dieu créateur bon et 

omnipotent, et l’existence de tant de maux dans le monde, qui affligent tant 

de monde ? Comment l’expliquez-vous ?  

3) Comment expliquez-vous la phrase suivante ou affirmation du pape Pie XII: 

"Peut-être que le plus grand péché du monde d’aujourd’hui est celui d’avoir 

commencé à perdre le sens du péché ". 

4) Trouvez-vous que la conscience du péché va en disparaissant, même chez 

les catholiques ? Quelles sont les causes de ce phénomène ? 

5) Sous quelle forme la Bible nous parle-t-elle du péché ? Quelles sont les 

différences que vous comprenez sur l’idée du péché dans l’Ancien 

Testament et dans le Nouveau Testament ? 

6) Comment différenciez-vous le péché véniel du péché mortel ? 

7)  Nous tous vivons des “occasions proches” de péché, dans tous les milieux 

que nous fréquentons. Comme chrétien, cherchez-vous à vous en éloigner? 

Faites une brève réflexion sur ce sujet. 

8) En quoi consiste la conversion du pêcheur ? 

9) Que signifie dire que la vie chrétienne se produit dans un processus 

constant de conversion ? 

10)  Que signifie affirmer que Jésus Christ est le sacrement originel de la 

conversion de chaque homme et de toute l’humanité ? 



91 
 

11)  Quels sont les sacrements de conversion ? Réfléchissez sur la valeur que 

vous donnez au sacrement de Pénitence ou de Réconciliation ? Ce 

sacrement a-t-il un effet ou une valeur restauratrice de votre foi en Jésus 

Christ ? 

12)  Quelles sont les trois parties essentielles du sacrement de Pénitence ? 

Quelle est la valeur que vous attribuez à chacune d’elles ?  



92 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dans cette partie nous verrons que Dieu attend de nous – en tant que 

chrétiens – un processus de croissance et de maturation continue dans la vie de 

foi. 

La vie chrétienne est la poursuite et l’imitation de la vie de Jésus. Dans 

le baptême une nouvelle vie nous est communiquée, pour que le chrétien, comme 

l’enseigne l’apôtre Saint Pierre, “participe de la nature divine” (2Pd 1,4). Et, la vie 

divine étant la vie du Christ, le chrétien peut dire : “Je ne suis plus celui qui vit, 

mais c’est le Christ qui vit en moi” (Gl 2,20).  

Par conséquent, chaque baptisé ne doit pas seulement “imiter” Jésus Christ, 

mais il doit aussi “identifier” sa propre vie avec l’existence de Jésus. S’identifier 

n’est pas seulement faire un pas vers la vie morale, mais la proposer comme idéal, 

arriver au sommet de la sainteté. Le pape Jean Paul II, dans Veritatis Splendor, 

écrit : 

Il ne s’agit pas seulement de se disposer à écouter un enseignement et d’accueillir 

un commandement dans l’obéissance. Il s’agit, plus radicalement, d’adhérer à la 

personne même du Christ, de partager sa vie et son destin, de participer de 

son obéissance libre et aimante à la volonté du Père. En suivant, selon la 

réponse de la foi, Celui qui est la Sagesse incarnée, le disciple de Jésus devient 

véritablement disciple de Dieu (VS, 19). 

Dans l’Encyclique spécifique, est encore plus détaillé ce qu’un chrétien doit 

comprendre par “s’identifier au Christ” ; il s’agit de configurer sa propre vie à la vie 

du Christ. L’encyclique s’exprime en ces termes : 

Suivre le Christ n’est pas une imitation extérieure, puisque cela atteint l’homme 

dans sa profonde intériorité. Etre disciple de Jésus signifie devenir comme Lui, 

qui s’est fait escale jusqu’au don de Soi sur la croix (cf. Fil 2,5-8). Par la foi, le 

Christ habite dans le cœur du croyant (cf. Ef 3,17), et ainsi le disciple est assimilé 

au Seigneur et est configuré par Lui. C’est le fruit de la grâce, de la présence 

opérante de l’Esprit Saint en nous (VS, 21). 

La vocation divine à s’identifier au Christ et à vivre sa vie est si réelle – 

même si ce n’est pas naturel mais surnaturel -, que le pape Jean Paul II reprend 

les mots que Saint Augustin adressait aux néo-baptisés :  

Nous nous réjouissons et remercions : nous devenons non seulement chrétiens 

mais le Christ lui-même. Emerveillez-vous et réjouissez-vous : nous devenons 

Christ ! 

Par conséquent, la première page d’un traité de morale chrétienne est la vie 

historique de Jésus de Nazareth, parce qu’il est le prototype de l’homme, de sorte 

 

TABLE 6 

MORALE PERSONNELLE : 

LES VERTUS 



93 
 

que, si quelqu’un cherche un modèle d’existence digne de la personne humaine, 

ce ne peut qu’être la propre vie de Jésus Christ.  

Jésus lui-même s’est présenté (ou s’est proposé) comme modèle : “Je vous 

ai donné l’exemple, pour que, comme je l’ai fait, vous fassiez vous aussi” (Jo 

13,15). Et Saint Pierre rappelle aux chrétiens qu’”Il vous a laissé un exemple, pour 

que vous suiviez ses pas” (cf. 1Pd 2, 21) ; pendant que Saint Jean propose aux 

croyants de “se comporter comme il s’est comporté” (1Jo 2,6). 

 

a) La nécessité de l’action de l’Esprit Saint 

Pour s’identifier à Jésus Christ il y a besoin de l’action de l’Esprit Saint. Les 

simples forces de l’homme ne sont pas capables de l’élever au sommet ainsi 

élevé, parce qu’il doit “christifier” tout son être : l’identification englobe les divers 

aspects de l’être spirituel, c’est à dire, la raison, la volonté et la vie affectivo-

sentimentale.  

Selon la doctrine du Nouveau Testament, le chrétien doit penser comme le 

Christ (1Cor 2,16), aimer comme le Christ (Ef 3,17; Fl 4,7) et avoir les mêmes 

sentiments que le Christ (Fl 2,5). Il faut le répéter : le point final de ce processus de 

sanctification est indiqué par Saint Paul, quand il propose au croyant de s’identifier 

au Christ jusqu’au point de pouvoir dire : “ce n’est plus moi qui vis, mais c’est le 

Christ qui vit en moi” (Gl 2,20). 

Un chrétien doit correspondre à l’action de l’Esprit Saint, en s’exerçant à 

une série d’actes qui lui permettent d’arriver plus facilement au sommet que cette 

vie nouvelle comporte. La coopération du croyant doit être tenace ; elle ne doit pas 

se limiter à un temps déterminé ; et, encore moins, se limiter à des actes isolés ; 

mais, au contraire, ce doit être une disposition continue à la lutte ascétique.46  

En d’autres termes, la coopération humaine à l’action de l’Esprit Saint doit 

être permanente, de façon à créer chez le sujet une série d’habitudes. Cette 

disposition constante reçoit dans la théologie Morale le nom de “vertu”. De fait, la 

vertu est une habitude qui rend plus facile l’agir droit de l’homme. 

La vie morale ne consiste pas en une succession d’actes discontinus, mais 

elle est l’expression d’habitudes qui donnent une continuité et une certaine unité 

au comportement humain : si ces habitudes, enracinés dans l’intimité du sujet, 

s’inclinent vers le bien, elles sont appelées vertus ; au cas où elles s’inclinent vers 

le mal, elles sont appelées vices. 

 

 

 

                                                            
46 L’ascèse chrétienne est l’effort que nous faisons pour dominer nos sens, corriger nos tendances mauvaises 
et  vivre  un  processus  de  libération  intérieure.  L’ascèse  est  très  importante  dans  le  processus  de 
sanctification  personnelle.  Il  lui  est  aussi  donné  le  nom  de  mortification.  L’Eglise  propose  aux  fidèles 
quelques pratiques ascétiques, comme  le  jeûne et  l’abstinence pendant  les  jours pénitentiels.  Jésus et  les 
Saints  ont  enseignés,  par  leurs  paroles  et  leurs  exemples  de  vie,  la  pratique  équilibrée  de  l’ascèse 
chrétienne. 



94 
 

b) Signification du mot “vertu” 

Le mot vertu vient de “vir” (homme, en latin), et signifie une disposition 

habituelle forte et vigoureuse pour faire le bien ; c’est une bonne habitude 

opérante. La vertu n’est pas l’équivalent d’une “coutume”, parce que celle-ci peut 

juste être une routine – un simple reflexe physique ou psychique -, alors que la 

vertu est désirée et, par son acquisition, la personne est entrainée en totalité.  

La simple coutume est répétée de manière presque automatique, alors que 

la vertu entraine la personne à s’impliquer dans chaque action, de façon à ce que 

la personne se perfectionne dans l’acquisition des vertus, étant donné que celles-ci 

exigent une ténacité dans la pratique du bien. 

La vertu est une disposition habituelle et résolue pour pratiquer le bien. Elle 

permet à la personne non seulement de pratiquer des actes bons, mais de donner 

le meilleur d’elle-même. La personne vertueuse tend vers le bien de toutes ses 

forces sensibles et spirituelles ; elle cherche le bien et opte pour lui dans les actes 

concrets (Catéchisme de l’Eglise Catholique, 1803). 

Il existe quelques raisons qui justifient et plaident pour la pratique des 

vertus. Ce sont : 

a) La vertu suppose chez le sujet une disposition consciente et délibérée à 

pratiquer le bien. Quand un chrétien décide de prendre le chemin des 

vertus, il prend une option fondamentale pour Dieu, et dans cette option 

il engage toute sa vie. Ici, justement, est le sens et la valeur de l’”option 

fondamentale” dans la théologie Morale. 

b) Pour qui décide de pratiquer les vertus, il devient plus facile de conduire 

une existence chrétienne, étant donné que les habitudes acquises 

favorisent la pratique du bien dans tous les actes, étant donné que, 

comme on a l’habitude de le dire, ces habitudes sont comme une 

“seconde nature”. De cette manière, l’homme arrive plus facilement à 

faire le bien. 

c) L’exercice de la liberté devient plus facile, étant donné que, habitué à 

choisir le bien, la volonté libre de l’individu demeure plus distante de ces 

passions qui obscurcissent l’intelligence et rendent difficiles un choix 

droit. La pratique continue du bien augmente la liberté. 

d) Elles empêchent que la personne se laisse entrainer par la spontanéité, 

qui parfois la fait agir instinctivement, comme les animaux. Les animaux 

n’ont pas d’habitude, mais ils sont guidés par les actes instinctifs du 

moment. 

e) Elles aident la personne à acquérir la perfection qui lui revient, étant 

donné que les vertus ne font rien d’autre que de perfectionner les 

inclinations profondes de l’être humain vers le bien. Ainsi, la vertu est 

comme une rencontre de l’homme avec lui-même et, par conséquent, 

avec Dieu. 



95 
 

f) En outre, la pratique de la vertu garantit que l’option fondamentale faite 

pour Dieu soit authentique : c’est sa garantie. Non seulement cela, mais 

elle est le signe qu’une telle option est authentique et efficace, et 

démontre que cette détermination pour Dieu n’est pas un simple désir, 

mais est l’effort – garanti par la pratique habituelle et constante des 

actes bons – d’une personne qui a sérieusement décidé d’accomplir le 

programme de la morale chrétienne. 

Toutes les vertus aboutissent à l’amour de Dieu et du prochain ; c’est aussi 

l’amour qui, en dernière instance, mobilise les nombreuses vertus et stimule le 

chrétien pour cultiver la force, la tempérance, la justice...Les vertus sont 

intimement liées entre elles. 

 

c) Classification des vertus 

Nous distinguons les vertus acquises ou naturelles, et les vertus infusées ou 

surnaturelles.  

 Les vertus acquises, aussi appelées vertus humaines, se divisent en ; 

vertus intellectuelles (comme la science, la sagesse, les arts) et les 

vertus morales (s’y trouvent les quatre vertus classiques de prudence, 

justice, force et tempérance).  

 Les vertus infusées sont celles qui s’acquièrent par l’engagement 

humain, mais qui sont données par Dieu. Elles sont appelées vertus 

théologales : la foi, l’espérance et la charité. A ces vertus s’ajoutent les 

dons de l’Esprit Saint, elles aussi infusées par Dieu dans l’âme du juste.  

Les vertus acquises sont celles qui découlent d’actes bons issus de la 

même source ; celles-ci prédisposent le sujet à de nouveaux actes bons de la 

même engeance, étant ainsi à l’origine de l’habitude ou de la vertu respective ; 

ainsi qui s’abstient d’alcool durant 24 heures et renouvelle son objectif 

successivement, finit par acquérir l’habitude ou la vertu de tempérance. 

Les vertus infuses sont le début d’actions bonnes que Dieu communique à 

nos âmes, sans que nous fassions d’effort pour les acquérir ; ce sont des dons de 

Dieu. Saint Paul développe : “L’amour de Dieu a infusé dans nos cœurs par l’Esprit 

Saint, qui nous a été donné” (Rm 5,5). Tout chrétien reçoit, dans le baptême, en 

même temps que la grâce sanctifiante, les vertus infuses, qui l’habilitent à agir sur 

un plan nouveau, c’est à dire comme fils de Dieu. 

Se distinguent, en outre, les vertus théologales et les vertus morales. Les 

vertus théologales concernent directement Dieu ; ce sont la foi, l’espérance et la 

charité, dont parle fréquemment Saint Paul (cf. 1Cor 13,13; 1Ts 1,3; 5,8).  

Chez les chrétiens, les vertus théologales sont toujours des vertus infuses. 

Cela ne veut pas dire que tout chrétien soit toujours une personne de foi et 

d’amour ; mais cela signifie que tout chrétien depuis son baptême, possède 

certaines potentialités pour connaitre comme Dieu connait et aimer comme Dieu 



96 
 

aime. Ces potentialités devront être développées par l’éducation religieuse et par 

l’exercice même de ces vertus. 

Les vertus morales, aussi appelées cardinales, concernent directement les 

créatures. Elles guident la conduite de l’homme en lien avec les biens de ce 

monde. Elles sont appelées vertus cardinales, parce qu’elles constituent les 

cardines (charnières), et les axes autour desquelles s’articule toute la morale.  

Les vertus morales peuvent être naturelles (ou acquises) et surnaturelles 

(ou infuses). Dans le baptême, le chrétien reçoit l’aptitude à être prudent, juste, 

courageux, et tempérant non seulement sur le plan de la nature, mais aussi sur 

celui de la filiation divine. 

 

6.1- Les vertus cardinales 

6.1.1- La prudence 

La prudence fut appelée “auriga virtutum” (conductrice des vertus)47, parce 

qu’elle indique aux autres vertus la règle et la mesure qui doivent être la base de la 

pratique.  

Saint Thomas d’Aquin définit la prudence comme “la droite norme de 

l’action” (STh II-II, 47,2). L’homme et la femme prudents sont ceux qui dans leurs 

actes agissent toujours avec mesure et modération. Le catéchisme la définit ainsi :  

La prudence est la vertu qui fournit la raison pratique pour discerner, en toute 

circonstance, notre véritable bien et pour choisir les moyens justes de l’atteindre. 

“L’homme prudent surveille ses pas” (Pr 14,15) [...]  Elle ne se confond pas avec la 

timidité ou la peur, ni avec la duplicité ou la dissimulation [...] C’est la prudence qui 

guide immédiatement la sagesse de la conscience. L’homme prudent décide et 

ordonne sa conduite selon cette sagesse. Grâce à cette vertu, nous appliquons 

sans nous tromper les principes moraux aux cas particuliers et dépassons les 

doutes sur le bien à faire et le mal à éviter (CIC, 1806).  

La prudence, donc, concerne soit le bien à pratiquer, soit les moyens 

adéquats pour le réaliser. Ainsi, la vertu de la prudence rend plus facile pour le  

sujet l’application, dans les actes concrets, des principes moraux qui doivent 

guider sa conduite. 

La prudence est celle qui, en chaque action, oriente le choix, selon l’appel 

du Christ à la perfection du Père céleste ; non pas dans le sens d’une obligation à 

tendre au plus parfait en soi, mais à la perfection requise pour le développement 

de sa propre personnalité, correspondant aux grâces et à la structure de la vie 

chrétienne dans le moment actuel, selon les exigences ecclésiales. 

La prudence est la vertu qui juge et dirige tous les actes humains en accord 

avec les normes de la moralité. C’est une sorte de lumière qui indique à l’homme 

le chemin pour arriver à la fin qu’il désire.  

Le concept de prudence diffère beaucoup de la notion que l’on a 

actuellement de cette vertu. Pour beaucoup, aujourd’hui, la prudence signifie “peur 

                                                            
47 Dans l’antiquité, auriga était le conducteur du char, le cochet. 



97 
 

du risque, calcul avare, timidité presque lâche”. En vérité, la prudence contient 

toujours le courage pour agir ou ne pas agir, allant même jusqu’à être de l’audace.  

La prudence est une vertu des initiatives et des responsabilités ; celle qui 

ouvre le chemin en acceptant les risques mesurés. 

 

a) Les missions de la prudence 

Les missions de la prudence sont multiples et variées, parce que sont très 

diverses les situations dans lesquelles la personne peut se trouver. C’est pourquoi 

la prudence suppose et mobilise un ensemble de vertus qui l’assistent :  

 Dans sa capacité à réfléchir, de se rappeler du passé et, de là, tirer les 

conclusions pour le futur ; 

 Dans la promptitude à juger et à décider, en ne cédant pas à la 

précipitation enthousiaste ou téméraire ni à la timidité ou à la léthargie 

paresseuse ; 

 Dans la circonspection ou la capacité de voir autour de soi et évaluer les 

circonstances de son acte.  

La prudence est intimement liée au don de l’Esprit Saint de “conseil”. Il 

contribue à donner au chrétien la flexibilité et la docilité ou l’”art de se taire et 

d’écouter”, qui rend le chrétien ouvert aux avertissements les plus délicats de la 

volonté de Dieu. 

La vertu de prudence ne peut être correctement cultivée que par celui qui 

possède une conscience droite et sincère, qui n’ait pas peur de la vérité et qui ne 

se laisse pas abattre lâchement par les conséquences de sa droiture. Enfin, elle 

suppose une personne guidée par l’amour à Dieu. 

 

b) Les vices opposés à la prudence 

Il existe aussi certains vices opposés à la prudence. Ce sont : 

 A-PRUDENCE => la personne a-prudente peut avoir en vue un objectif 

bon, mais elle ne sait pas découvrir les moyens qui l’y conduisent ; 

 IM-PRUDENCE => dans ce cas, la personne peut choisir un objectif bon, 

mais coupablement il ne sait pas choisir les moyens adéquats. L’individu 

agit avec légèreté, parce qu’il est négligent ou désinvolte ; 

 CONTRE-PRUDENCE => c’est la recherche de moyens adéquats pour 

arriver à une fin inadéquate ou mauvaise. La personne met son 

expérience et ses connaissances au service d’une finalité illusoire. 

 

 6.1.2- La justice 

Une définition classique de la justice, qui tient d’une longue tradition depuis 

le droit romain, dit :  

La justice est la volonté constante et ferme de donner à chacun ce qui lui est dû. 

Dans le schéma académique de la théologie morale, la vertu de justice en 

référence à Dieu s’appelle “vertu de religion”.  



98 
 

Les auteurs affirment que la “religion est la partie potentielle de la justice”. 

Ils veulent dire en cela que, dans ce cas, une des caractéristiques essentielles à 

proprement parler n’est pas atteinte, l’équité, étant donné que la créature ne peut 

restituer à Dieu ce qu’elle a reçu de lui.  

Saint Thomas est celui qui unit l’aspect de la justice avec la religion, 

justement parce que la religion exprime ce qui est dû à Dieu, dette qui par ailleurs 

n’est pas remboursable, étant donné que l’homme Lui doit tout et ne pourra jamais 

lui rendre une quelconque compensation sur un pied d’égalité (cf. S. Th., 2-2ae, q. 

80, a. 1).  

En référence aux hommes, la justice reconnait les droits et les devoirs 

réciproques des citoyens et demande que “soit donné à chacun ce qui lui est dû ou 

ce qui lui revient de droit”. En ce sens, la vertu de justice examine les relations des 

hommes en coexistence, en vue d’atteindre le bien commun dans les relations 

humaines, que ce soit dans la communauté ecclésiale ou bien dans le cadre de la 

société civile. 

La justice comme vertu morale, alors, est la volonté ferme et constante de 

donner à chacun ce qui lui revient. Elle implique aussi la reconnaissance des droits 

d’autrui.  

“Donner à chacun ce qui lui revient” ne signifie pas donner à chacun 

exactement la même chose. La distribution doit être proportionnelle, c’est à dire, 

doit correspondre à la capacité de chacun. Là où l’un est égal à l’autre, les droits 

sont égaux ; là où l’un est différent de l’autre, il y a des droits différents.  

Les responsabilités de chacun correspondent à ses talents. Saint Paul a 

longuement développé la doctrine de la diversité des dons et des tâches 

correspondantes, ayant recours à l’image du corps humain : celui-ci est un et 

harmonieux malgré les différences qui existent entre ses membres et ses fonctions 

(cf. 1Cor 12, 12-27). 

 

a) Les éléments spécifiques de la justice et les types de justice 

Les éléments spécifiques, exigés par l’objet ou la Justice elle-même, sont 

les suivants : 

 L’altérité : les relations de Justice sont toujours bilatérales ; elles exigent 

l’altérité ; 

 La stricte exigibilité : il appartient à l’attitude éthique de la Justice de se  

référer à quelque chose de “dû” à l’autre, c’est à dire ce qu’il y a à 

donner à l’autre qui soit à soi ; 

 L’égalité : la Justice exige l’égalité entre la demande et la satisfaction, 

entre ce qui est dû et ce qui est reçu, entre la dette et le paiement. 

Les trois types de Justice, au sens strict, sont :  

 La Justice commutative : le sujet actif et passif est la personne privée 

(ou une société comme personne morale) : les termes de la justice 

commutative sont des personnes ou des communautés considérées 



99 
 

comme distinctes et inégales. L’exigence est celle de l’équivalence 

absolue ; elle exige un équilibre parfait. Ces exigences se basent sur des 

données objectives (procédant d’obligations contractuelles ou 

opérationnelles d’échange : achat-vente, travail). 

 La Justice distributive : le sujet passif est l’individu en relation avec la 

communauté ; le sujet actif est la communauté au moyen de ses 

organes officiels. L’objet de cette justice est de répartir 

proportionnellement les bénéfices et les charges de la société entre ses 

membres (charges officielles, bénéfices et assurance sociale, 

subventions concédées à des écoles, etc.). 

 La Justice légale : l’objet de cette justice est le bien commun, auquel 

doit contribuer chaque membre avec une mesure de proportionnalité.  

 

b) Notes classiques sur la Justice 

Quatre notes classiques distinguent la justice des autres vertus morales :  

 Le caractère précis de l’obligation => nous observons que, quand il 

s’agit de pratiquer la charité, il peut y avoir hésitation (suis-je obligé ou 

pas de donner ?...Jusqu’à quel point dois-je donner ?...à qui dois-je 

donner ?). Au contraire, quand il s’agit de justice, le devoir est plus défini 

et objectif (moins sujet à pondérations subjectives). Je dois restituer 

cette quantité déterminée que j’ai volé ; je dois restaurer la bonne 

réputation du prochain que j’ai lésé ; je dois retirer la calomnie que j’ai 

répandue. 

 Les biens dont s’occupe la justice => ce sont tous les biens des 

hommes, y compris l’honneur, la vérité, la fidélité. Mais ce sont, dans la 

majorité des cas, des biens matériels. 

 L’observance de la justice peut être imposée par la force => 

l’autorité compétente peut contraindre ceux qui ne veulent pas respecter 

la justice. 

 Il est licite que quelqu’un renonce à ses justes droits => tant qu’il le 

fait en vue d’un bien supérieur ; pour aider le prochain, par exemple, je 

peux lui remettre une dette (si, à travers ce pardon, je ne suis pas en 

train de porter préjudice à ma famille) ; je peux aussi renoncer à mes 

droits pour imiter le Christ, qui s’est dépouillé de tout (cf. Fl 2, 5-11). 

Saint Paul est le grand héraut du renoncement aux droits en vue du bien du 

prochain : ainsi, par exemple, il proclamait sa disposition de ne plus jamais manger 

de viande, si cela venait à scandaliser ses frères de conscience peu éclairée (cf. 

1Cor 8,13). 

Toutefois, l’amour du prochain n’implique pas que le chrétien soit “paisible” 

ou renonce à quelque droit. Celui qui comprendrait ainsi le sermon de la montagne 

se tromperait, là où Jésus a dit :  



100 
 

Ne résiste pas à l’homme mauvais ; mais plutôt, celui qui te frappe la joue droite, 

offre-lui aussi la gauche ; et celui qui veut argumenter avec toi pour te prendre la 

tunique, laisse lui aussi ton manteau ; et si quelqu’un t’oblige à marcher un mille, 

chemine avec lui deux (Mt 5, 39-41).   

Avec de telles paroles, Jésus veut inciter ses disciples à dépasser la justice, 

quand cela implique un amour plus généreux. La justice et ses exigences ne 

doivent pas étouffer les manifestations de générosité et les inspirations de l’Esprit 

Saint Esprit pour un comportement détaché, inspiré par un plus grand amour pour 

Dieu et le prochain.  

 

6.1.3- La Force 

La force est une vertu morale qui, dans les difficultés, assure la fermeté et la 

constance de la recherche du bien. La force est une vertu en soi, mais, au-delà, 

rend possible pour le chrétien l’exercice des autres vertus, étant donné que la 

pratique vertueuse est une activité ardue et exigeante. Jésus ne cache pas à ses 

disciples la vie difficile qui les attend : “Dans le monde vous aurez des épreuves, 

mais aussi du courage : j’ai vaincu le monde” (Jn 16,33). 

De fait, la force donne à l’homme et à la femme la force de résister aux 

tentations et de surmonter les obstacles qui surgissent dans la conquête de la vie 

morale. Le catéchisme de l’Eglise Catholique exalte le rôle de la vertu de la force 

et enseigne que c’est justement cette vertu rend qui donne la possibilité au 

chrétien d’affronter les situations les plus ardues de l’existence, même le martyre :  

La vertu de force donne la capacité à vaincre la peur, même de la mort, et affronter 

la mise à l’épreuve et les persécutions. Elle va jusqu’au renoncement et au sacrifice 

de sa propre vie, pour la défense d’une cause juste (CIC, 1808). 

Il n’existe pas de vie morale sans force. C’est pourquoi l’éducation morale 

doit soutenir cette vertu, sans laquelle une vie éthiquement chrétienne est 

impossible. 

  

a) La force humaine 

La force est une des vertus les plus célébrées par l’humanité de tous les 

temps. La poésie et les arts figuratifs semblent avoir été justement inventés pour 

célébrer les gestes glorieux des forts ; ou, de toute façon, il est indiscutable qu’ils 

ont traité presque tout le temps des œuvres extraordinaires des hommes célèbres. 

Combien de fois disons nous, encore aujourd’hui, aussi bien à l’enfant qu’au soldat 

ou vieillard : “Ânimo”! 

Mais, il est vrai qu’il nous est rarement donné d’être témoin d’actes de 

valeur authentiques, alors même que très peu ont la sincérité du personnage qui 

disait : “On ne peut donner de valeur à soi-même”.  

 

b) La vertu de force 

Le mot force nous apporte, à la suite, l’idée de quelque chose qui favorise la 

vie morale, et ouvre les horizons de la grandeur d’âme et de la générosité altruiste. 



101 
 

Au sens large, en effet, la force est synonyme de fermeté, c’est à dire de ténacité 

dans l’accomplissement du bien. Au sens strict, la force est la fermeté particulière 

de l’âme, qui consiste en ne pas se laisser apeurer par de graves dangers ou de 

des maux annexes à l’accomplissement du devoir ou, même si c’est facultatif, de 

l’exercice de la vertu, même s’agissant de danger de mort. Il y aura donc vertu de 

la force quand nous sommes disposés à faire le bien en oubliant tous les maux, 

sans peur. C’est un moyen terme : entre la peur et l’audace. 

La force, ou le courage, est la vertu qui nous rend capable d’affronter la 

souffrance et même la mort, si une juste cause l’exige. Il est vrai que la personne 

forte continue à expérimenter le dégout de la souffrance et de la mort, mais ce 

sentiment ne la paralyse pas ni ne l’empêche de se placer au service du bien. Elle 

préfère la douleur et la mort au péché. L’expression suprême de la force est le 

martyre ou la mort par le Christ et par la foi. 

 Souvent, la force du chrétien doit renoncer à des actions agressives pour 

assumer l’attitude de patience courageuse. Cela peut être plus difficile et pénible 

que la lutte et la polémique. Il est fréquemment plus facile d’exploser avec violence 

que d’avoir la patience courageuse pour attendre le moment opportun pour 

intervenir. La force prend aussi l’aspect de la persévérance ou de la capacité à 

aller au bout des bons objectifs. Cela suppose un degré élevé de maitrise 

personnelle. 

 

c) La force chrétienne et les autres vertus 

La force chrétienne est intimement liée aux autres vertus : 

 Elle doit être inspirée par l’amour et par l’amour du bien => seul celui qui 

aime la vérité est capable de tout sacrifier, jusqu’à sa propre vie ; 

 Elle doit servir la justice => la force déconnectée de la justice est un pas 

vers le mal ; 

 Elle ne doit pas être imprudente => il n’est normal pour personne de 

mettre sa vie en danger s’il est possible de ne pas le faire ; 

 La force doit être humble, en, évitant la vantardise et l’orgueil => le 

chrétien sait qu’il ne peut pratiquer que le bien, s’il est soutenu par la 

grâce de Dieu. C’est pourquoi il ne s’offre pas inconsidérément au 

martyre, ni ne doit provoquer la colère de ses juges, mais bien attendre 

l’appel de Dieu pour s’en remettre à la mort. 

La vertu de force est au premier plan de l’horizon chrétien, comme le 

démontre la vie des saints, qui, dans le secret et le silence ont été les témoins du 

courage élevé et de la ténacité.  

 

 6.1.4- La tempérance 

La tempérance est la vertu qui modère et harmonise les désirs du plaisir 

sensuel et, principalement, les instincts les plus forts et spontanés de la nature 

humaine. 



102 
 

La vertu de tempérance lutte contre le désordre contenu en tout individu par 

le péché originel. Ce péché pousse l’homme à s’aimer plus lui-même que Dieu, 

tombant dans l’égoïsme et l’égocentrisme. 

L’importance de la vertu de tempérance est énorme. En effet, la personne 

intempérante se dégrade rapidement, tombant, ce n’est pas rare, au niveau de la 

bestialité sexuelle ou de la gloutonnerie ou de l’ivresse. Elle devient esclave de ses 

passions. Par conséquent, elle ne réussit pas à juger avec objectivité, et se laisse 

obséder par ses instincts. 

Selon le Catéchisme de l’Eglise Catholique : 

La tempérance est la vertu morale qui modère l’attraction pour les plaisirs et 

cherche l’équilibre dans l’usage des biens créés. Elle assure la domination de la 

volonté sur les instincts et maintient les désirs dans les limites de l’honnêteté. La 

personne tempérante oriente vers le bien ses appétits sensibles, conserve une 

sainte discrétion et “ne se laisse par emporter par les passions du cœur”.  

La tempérance est souvent louée dans l’Ancien Testament : “Ne te laisse pas 

emporter par tes passions et réfrène tes désirs” (Eclo 18,30). Dans le Nouveau 

Testament, elle est appelée modération et sobriété. Nous devons “vivre avec 

modération, justice et piété dans ce monde (Tt 2,12)” (CIC, 1809). 

La tempérance occupe la dernière place dans le cortège des quatre vertus 

cardinales. Elle est inférieure à la prudence, qui adapte en proportion les moyens 

au but poursuivi, que ce soit le bien temporel ou le bien surnaturel, et qui est la 

recta ratio agibilium, la règle objective du bien qui doit se faire, et qui, pour être 

atteint, doit être le juste équilibre entre l’excès et le manque.  

Elle est inférieure à la justice, qui régule nos relations avec les autres 

hommes et qui vise le bien commun, particulièrement celui de l’union. Elle est 

inférieure à la force, qui affronte la mort pour le salut du peuple.  

 

a) Etymologie 

Le mot tempérance vient du latin : Temperantia. Le mot 

grec sôphrosunê, qui traduit temperantia, est composé d’un adjectif (sôs), qui 

signifie sain, robuste, et d’un substantif (phrên) qui désigne l’enveloppe, la 

membrane d’un membre qui le maintient uni, particulièrement, l’âme, le cœur, le 

siège des sentiments et des passions.  

L’homme tempérant est celui dont l’esprit sain équilibre – comme pour la 

santé des organes de son corps – les passions du cœur et, plus spécifiquement, 

les passions de concupiscence.48 

La tempérance est, alors, cette vertu par laquelle les personnes deviennent 

plus saines (en bonne santé, équilibrées, sobres, prudentes), plus qu’avec les 

autres vertus, et par laquelle sont vaincues les impulsions illicites.49 

                                                            
48  La  concupiscence  est  le  terme  utilisé  pour  désigner  l’avidité  et  la  reconnaissance  des  biens matériels, 
comme les plaisirs sexuels. 
49 Avoir de la tempérance est avoir le contrôle sur les passions ; c’est avoir de la sobriété dans ses attitudes 
et décisions ; c’est éviter les excès dans ses appétits, ses désirs et ses volontés. 



103 
 

La tempérance est en correspondance avec la justice, en mesurant avec 

elle les choses illicites, se prévenant et se défendant de tout ce qui est illicite. La 

tempérance est en correspondance avec la force contre les grands appétits de la 

gloutonnerie, dans le manger et le boire. La tempérance est en correspondance 

avec la prudence, qui enseigne les précautions et les moyens par lesquels nous 

pouvons avoir de la tempérance face à l’avidité et à ses circonstances.  

 

b) Aspect théologico-ascetique de la tempérance 

La vertu de tempérance occupe une place spéciale pour la pratique de 

l’ascèse, puisque l’abstinence, le jeûne et d’autres vertus sont justement des 

vertus annexes de la tempérance. 

 

c) Aspect mystique de la tempérance 

La pureté du cœur, par laquelle le Seigneur nous a promis la vision de Dieu, 

requiert, avant tout, de vivre la vertu de tempérance : “Bienheureux les cœurs 

purs, parce qu’ils verront Dieu” (Mt, 5,8).  

L’expression “purs de cœur” désigne ceux qui remettent le cœur et 

l’intelligence aux exigences de la sainteté de Dieu. Aux “purs de cœurs” est promis 

de voir Dieu en face à face et d’être semblables à Lui. La pureté du cœur est la 

condition première de la vision. Elle nous permet déjà de voir selon Dieu, accueillir 

l’autre comme un “prochain” : elle nous permet de comprendre le corps humain, le 

nôtre et celui du prochain, comme un temple de l’Esprit Saint, une manifestation de 

la beauté divine. (Cf. CIC, 2518-2519).  

 

d) Aspect pratique de la tempérance 

La tempérance a un sens et une fin qui est d’ordonner l’intérieur de 

l’homme. De cet ordre, et seulement de lui, germera la tranquillité d’esprit. 

Tempérance veut dire, par conséquent, réaliser l’ordre dans l’agir lui-même. Agir 

avec tempérance, c’est agir sur soi, sur son propre intérieur.  

La vertu de tempérance garantit à chaque homme la domination de son 

“moi supérieur” sur son “moi inférieur”. Cette vertu suppose-t-elle la honte de notre 

corps ? Ou plutôt porte-t-elle au mépris de celui-ci ? Au contraire, cette domination 

donne plus de valeur au corps. La vertu de tempérance fait que le corps et ses 

sens occupent la place exacte qui leur est due dans l’état d’homme. 

Est tempérant l’homme qui est maître de lui. Celui en qui les passions ne 

dominent pas la raison, la volonté et même le cœur. L’homme qui sait se maitriser 

lui-même !  

Ainsi, nous comprenons facilement la valeur fondamentale et extrême de la 

tempérance. Elle n’est rien de moins qu’indispensable pour que l’homme soit 

pleinement homme. Il suffit de voir quelqu’un qui est devenu “victime” des passions 

qui l’entrainent, qui a renoncé à l’usage de la raison (comme, par exemple, un 

drogué ou un alcoolique), pour prouver clairement qu’”être homme” veut dire 



104 
 

respecter sa propre dignité et, pour ce motif et d’autres, se laisse guider par la 

vertu de tempérance.  

Cette vertu est aussi appelée sobriété. Et, en réalité, il convient bien qu’elle 

le soit ! En effet, pour pouvoir dominer ses propres passions – la concupiscence de 

la chair, les explosions de sensualité (par exemple, dans les relations avec l’autre 

sexe), etc. – nous ne devons pas dépasser la juste limite entre nous-même et 

notre “moi inférieur”.  

La vertu de tempérance fait éviter toute sorte d’excès, l’abus de nourriture, 

d’alcool, de cigarette et de médicaments. Ceux qui, en état d’ébriété, ou par leur 

goût immodéré pour la vitesse, mettent en danger la sécurité d’autrui, sur les 

routes, sur la mer et dans les airs, se rendent gravement coupables. L’usage de la 

drogue cause des dommages gravissimes à la santé et à la vie humaine. Sauf 

indications strictement thérapeutiques, cela constitue une faute grave. La 

production clandestine et le trafic de drogue sont des pratiques scandaleuses ; 

elles constituent une coopération directe avec le mal, et incitent à des pratiques 

gravement contraires à la loi morale. 

 

e) Les diverses formes que prend la tempérance 

 Le jeûne => provoque l’exercice de la volonté sur les pulsions 

naturelles pour acquérir l’autocontrôle ; 

 L’abstinence de viande => se priver de viande signifie tendre à 

l’harmonie des pulsions naturelles ; 

 La sobriété => la modération du manger et boire protège la vivacité 

de l’intelligence et la liberté intérieure de la personne; 

 La chasteté => c’est le juste usage de la sexualité ; 

 La pudeur => attitude de respect ou de réserve (pudeur des regards, 

de la curiosité...); 

 La virginité => concentration de toutes les énergies de la personne au 

service de Dieu ; 

 La mansuétude => qui s’oppose à la colère excessive et à 

l’indifférence impassible (insensible) ; 

 Les bonnes mœurs ; 

 La clémence => qui reste équidistante de la dureté de jugement et de 

la fausse compassion. 

 

6.1.5- Les péchés contre les vertus cardinales 

a) Les péchés contre la prudence 

 La précipitation ; c’est le péché contraire au bon conseil. Elle consiste 

en un manque de discernement nécessaire ;  

 La bêtise : c’est le contraire du jugement pratique et droit ; 

 L’inconstance : c’est le contraire de la maitrise. Elle consiste en ne 

pas se préoccuper de porter au but l’objectif ou la décision.  



105 
 

 

b) Les péches contre la justice 

 Un acte à l’encontre du droit d’autrui, ou la blessure de son propre 

droit ; 

 L’injustice peut être matérielle : quand est attaqué le droit d’autrui 

sans volonté de le faire ; et formelle : quand existe l’intention de faire 

un dommage. Celle-ci, à son tour, peut être directe ou indirecte ; 

 Pour qu’elle ait lieu, l’injustice formelle exige, au-delà du lien causal 

objectif entre action et dommage, la connaissance et la volonté. 

 

c) Les péchés contre la force 

 La timidité ou la lâcheté ; quand la personne fuit, selon la raison, ce 

qu’il doit fuir, il agit bien. Par exemple quand il fuit une occasion de 

péché, ou un mal auquel il ne peut résister et dont la résistance à 

celui-ci n’apporte aucune utilité. Sa crainte, dans ce cas, est ordonné 

et droit. Par ailleurs, il agit mal quand il fuit ce que la raison lui 

ordonne de supporter pour ne pas renoncer à d’autres biens qu’il doit 

atteindre : en cela consiste la crainte désordonnée ou lâcheté. 

 Le courage ou la bravoure : n’est pas valeureux ou fort celui qui, en 

méconnaissant ou en faussant la réalité, c’est à dire, par stupidité, 

n’a aucune peur. On ne doit pas craindre la mort, de sorte que, en la 

craignant, nous offensons Dieu ; mais, la mort doit être crainte quand 

elle constitue un obstacle qui empêche l’homme de réaliser l’œuvre 

des vertus, que ce soit pour lui ou pour l’utilité d’autrui. De même, 

nous ne devons pas céder à la peur de perdre les biens temporels 

quand ils nous empêchent d’aimer Dieu. Mais, ils ne doivent pas être 

délaissés quand ils nous servent à aimer Dieu. La valeureux résiste, 

mais pas d’une quelconque façon, mais bien en conformité avec la 

raison et la foi. 

 La témérité : le manque de peur rationnelle porte à la témérité. 

Témérité est le nom d’une passion de l’appétit irascible. La témérité 

comme péché consiste en ne pas vouloir modérer cette passion 

selon la raison et la foi. 

 

d) Les péchés contre la tempérance 

Face à la tempérance, qui met de la modération dans la volonté face à 

l’avidité concupiscente, s’opposent les vices : la gloutonnerie, l’appétit désordonné 

du désir et des délices des aliments ; et la luxure, appétit désordonné du désir et 

des plaisirs sexuels.  

 

 

 



106 
 

6.2- Les vertus théologales 

Les vertus théologales sont en référence directe à Dieu : d’où leur nom. Les 

vertus théologales sont spécifiques à la morale chrétienne. Leur place dans la 

vie morale chrétienne est d’une importance exceptionnelle, étant donné que la vie 

nouvelle requiert, à son tour, une expression nouvelle.  

De fait, les vertus théologales au-delà de modeler et élever les quatre vertus 

morales, sont une nouveauté radicale dans la vie du baptisé. Ce ne sont pas les 

fruits de l’œuvre humaine, mais ce sont des vertus infuses, c’est à dire que c’est 

Dieu lui-même qui les infuse dans les baptisés. 

Les vertus théologales fondent, animent et caractérisent l’agir moral du chrétien. 

Elles forment et vivifient toutes les vertus morales. Elles sont infusées par Dieu 

dans l’âme des fidèles pour les rendre capables de procéder comme ses enfants et 

ainsi mériter la vie éternelle. Elles sont le gage de la présence et de l’action de 

l’Esprit Saint dans les facultés de l’être humain (CIC, 1813). 

A partir de l’enseignement de Saint Paul, lequel énumère “la foi, l’espérance 

et la charité” (1Cor 13,13) comme dispositions fondamentales du chrétien, la 

tradition a conservé cette triple répartition. 

Le fondement des vertus théologales est que nous devenons “participants 

de la nature divine” (2Pd 1,4), ce qui nous oblige à la perfection. Cette nature est 

l’être, la vie même de Dieu. La participation de l’homme dans la nature divine est 

l’évènement historico-salvifique déterminant et décisif : révélateur de la volonté 

créatrice et rédemptrice de Dieu, et de la dignité vocationnelle de l’homme. 

Dans cette participation à la vie de Dieu, par laquelle Dieu partage avec 

l’homme sa nature, l’être humain fait l’expérience révélatrice du surnaturel, dont la 

dimension-évènement réellement à la mesure de l’homme ; pour que l’humain soit 

vrai dans l’intégralité de son être personnel, social, cosmique, historique, 

transcendent.  

Cette participation à la nature divine, à son tour, est une manifestation 

dialogique50 et hautement personnalisante. L’homme ne reste pas passivement 

réceptif. De manière certaine, il en bénéficie gratuitement : cela constitue une 

manifestation de la grâce. Mais c’est une manifestation qui, comme elle constitue 

l’homme ontologiquement, l’appelle éthiquement.  

Pour la théologie, la participation dans la nature divine est “le lieu” 

herméneutique nodal et décisif pour récolter et non perdre l’essentiel : “lieu”, 

toutefois, de l’expérience participative personnelle-ecclésiale et de l’intelligence 

reflétée dans la foi.  

La théologie morale, en particulier, récolte les fruits de l’éthique chrétienne 

spécifique et rencontre sa nature théologale et personnaliste, obscurcie et perdue 

par l’essentialisme rationaliste et par le rationalisme casuistique qui les ont 

dominés et conditionnés pendant longtemps.  

                                                            
50 Dans laquelle il y a une forme de dialogue. 



107 
 

La foi parle d’une nouvelle façon de “connaitre” : l’espérance évoque un 

fondement nouveau d’attente confiante ; et la charité présuppose une manière 

radicalement nouvelle d’aimer.   

 

6.2.1- La foi 

La libre réponse de l’homme à Dieu, qui lui parle sur le plan naturel, est la 

foi théologale. Au centre de ce dialogue entre Dieu et l’humanité se trouve Jésus 

Christ. La foi est chrétienne dans le témoignage reçu et professé de Jésus le 

Seigneur ; “la foi en Jésus Christ” (Ef 1,15).  

Le chrétien professe la foi en Dieu dans la foi en Jésus Christ : de manière 

unitaire et indivisible (cf. Jo 12,44-45). C’est en Jésus Christ que la vérité de la foi, 

vérité de Dieu, s’offre à l’homme. Il est le visage visible de Dieu invisible (cf. Jo 

1,18) : en lui le Dieu absconditus devient le Dieu revelatus.  

L’Eglise est le corps du Christ prolongé. La foi, au sens plein du mot, 

implique l’adhésion à Dieu Père par le Christ dans l’Eglise. La foi inaugure en 

chaque chrétien une vie ecclésiale. 

L’objet de la foi n’est pas évident en soi. C’est toujours un clair-obscur (Dieu 

Un et Trinitaire ; Jésus Dieu et homme). L’acte de foi est acte de l’intelligence mue 

par la volonté. Celle-ci, à son tour, n’accepte de croire que si elle est libérée des 

passions impétueuses ou si la vie affective du sujet n’est pas obsédée par des 

concepts qui s’opposent aux vérités de la foi.  

Embrasser la foi est lié à la vie morale de la personne. Celui qui ne vit 

pas comme il pense, finit en pensant comme il vit. 

Si la foi est un acte de volonté mue par l’intelligence, on comprend que, qui 

veut croire sincèrement, croit déjà. La foi est un don de Dieu offert à tous les 

hommes, mais tous n’ont pas l’humeur ou la liberté intérieure pour l’accepter. Ce 

sont des vérités évidentes pour Dieu, mais mitigées pour nous, qui avons une 

intelligence limitée. C’est pourquoi, il faut que l’individu veuille croire. C’est don de 

Dieu, mais aussi acte de volonté de l’homme. 

La vérité est que nous ne voyons pas ce que nous croyons, mais nous 

voyons qu’il faut croire dans ce que nous ne voyons pas. De là, la foi n’est pas un 

acte aveugle, sentimental, émotif, mais bien à la hauteur de l’intelligence humaine. 

 

a) Les devoirs liés à la foi  

 Tout être humain a l’obligation d’étudier le sujet de Dieu => personne ne 

doit vivre sans une opinion formée, avec sincérité et lucidité, au sujet de 

Dieu. Qui, sans préjugé, cherche Dieu, le trouve. 

 Chercher à mieux connaitre les vérités de sa foi => la bonne formation 

doctrinaire est, pour tous, un élément de grande importance, car elle 

favorise la vie de prière et l’union avec Dieu. L’Eglise introduit les fidèles 

dans la vérité de la foi. Il incombe donc aux parents d’éduquer  les 

enfants dans la foi dès les premières années. 



108 
 

 Faire acte – implicite ou explicite – de foi => il faut exercer la foi pour 

qu’elle ne s’atrophie et ne dépérisse pas. La prière est le meilleur et le 

plus riche exercice de foi. 

 Transmettre les vérités de la foi => tout chrétien a vocation à l’apostolat. 

Il faut exercer un travail évangélisateur et catéchétique, sans confondre, 

pour autant, catéchèse et prosélytisme. Il faut aussi la propager à ceux 

qui n’ont jamais entendu parler du message chrétien ou ignorent certains 

de ses contenus. 

 Confesser la foi => il ne sera jamais normal de renier sa foi ou d’avoir 

honte de sa foi. Pêche aussi celui qui se met en danger de perdre la foi. 

Il doit plutôt grandir dans la foi, en se laissant alimenter par la prière et 

par les sacrements. 

 Protéger la foi => la foi de nos jours souffre de multiples agressions, par 

exemple, de la part des moyens de communication sociaux (films, 

journaux, revues). Le chrétien a l’obligation de combattre les erreurs qui 

peuvent être divulguées contre la foi. 

 La fidélité au Magistère de l’Eglise => Dieu ne nous parle pas par des 

canaux particuliers ou secrets, mais par l’Eglise qu’il a fondée et qu’il 

assiste pour qu’elle transmette intégralement les vérités de la foi. 

 

b) Quelques péchés contre la foi 

 L’incrédulité => il existe l’incrédulité non coupable (absence de foi 

explicite), incrédulité par négligence (absence de foi chez quelqu’un qui 

a volontairement négligé de s’informer au sujet de la religion, ou s’il a 

cherché, n’a pas cherché autant qu’il aurait dû), et l’incrédulité 

proprement dite (refus formel de croire ; opposition consciente à la foi). 

 Hérésie et apostasie => l’hérésie proprement dite concerne le chrétien 

qui nie une ou plusieurs vérités de la foi proposées par l’Eglise comme 

articles de la foi catholique. Quand le chrétien refuse toutes les vérités 

de la foi, il encoure l’apostasie. 

 L’indifférence religieuse => elle peut être pratique ou théorique. La 

première est le désintérêt pour les vérités de la foi, pour le salut des 

hommes, etc. La seconde consiste en l’affirmation que toutes les 

religions sont également véridiques et salvatrices. 

 Le doute => le doute à l’encontre de la foi est péché quand il est inspiré 

par le mépris ou la mauvaise volonté. Il équivaut en pratique à 

l’incrédulité ou à l’hérésie. 

 

6.2.2- L’espérance 

La foi est intimement liée à l’espérance. Si un chrétien vit de foi, c’est elle 

qui garantit son espérance et sa confiance illimitée en Dieu. C’est le sens de la 



109 
 

phrase de Saint Paul pour qui une foi est une espérance : “Je sais en qui j’ai 

déposé ma foi” (2Tm 1,12).  

L’espérance théologale est, ainsi, la vertu selon laquelle nous avons la 

confiance pour atteindre la vision de Dieu en face-à-face, appuyés par la bonté et 

la fidélité au milieu des difficultés. C’est la vertu qui garantit l’assurance du 

salut éternel et lui confère la force de continuer à être sûr de l’atteindre même au 

milieu des difficultés. 

La vertu de l’espérance concerne deux vastes champs : l’aspiration au salut 

éternel et la confiance tout au long du parcours qui y conduit. L’espérance répond 

à l’aspiration innée que Dieu dépose dans le cœur de chaque homme à aspirer à 

une authentique félicité éternelle. 

Le chrétien aspire au salut du ciel et a confiance pour y accéder, en ne 

s’appuyant pas sur ses propres forces, mais en ayant confiance dans l’aide de 

Dieu, qui avec certitude ne lui manquera pas. La Lettre aux Hébreux renforce cette 

conviction : “sans vaciller, maintenons la profession de notre espérance, car celui 

qui a fait la promesse est fidèle” (Hb 10,23).  

Et, au-delà de la promesse divine, la raison de la confiance est l’immense 

pouvoir de Dieu et son amour illimité pour l’homme. Cette double réalité lui 

provient de la Révélation, parce que tant de témoignages des Ecritures lui 

garantissent que Dieu est toujours disposé à l’aider.  

Dans la Lettre à Titus, Saint Paul déclare cette profonde certitude :  

Ce n’est pas à cause des actes justes que nous avons pratiqués, mais parce que 

nous avons été lavés par sa miséricorde à travers le pouvoir régénérateur et 

rénovateur de l’Esprit Saint sur nous, par Jésus Christ notre sauveur, pour que, 

justifiés par sa grâce, nous devenions héritiers de la vie éternelle (Tt 3, 5-7). 

Dieu est l’objet de l’espérance, car il est le Bien Suprême, et offre à l’homme 

le plus grand bonheur. Le serviteur fidèle, dans la parabole, entend l’hôte : “Entre 

dans la joie de ton Seigneur” (Mt 25,23). 

L’espérance est le moteur fondamental non seulement de la vie chrétienne, 

mais de la vie de tout homme, de manière générale. Personne, même le non 

chrétien, ne peut mener une existence authentiquement humaine sans alimenter 

une certaine espérance. 

L’espérance chrétienne est liée, d’un côté, à la crainte et, de l’autre, à 

l’amour. Comme nous sommes des pèlerins, nous pouvons avoir la crainte de ne 

pas arriver à notre but définitif. Malgré cela, l’espérance ne perd pas sa fermeté, 

parce qu’elle est ancrée en Dieu. De Dieu nous attendons tout ; de nous-même 

nous pouvons craindre. 

Dans les vertus théologales, la plus grande est la charité, comme l’affirme 

Saint Paul dans 1Cor 13,13. Cependant, le plus grand mal que quelqu’un puisse 

souffrir, n’est pas celui de perdre la charité, mais celui de la perte de l’espérance. 

Qui a perdu l’espérance ne prie pas et, s’il ne prie pas, ferme toutes les issues à 



110 
 

son problème. S’il manque l’espérance, il manque le moteur fondamental pour 

l’issue. 

 

a) Les péchés contre l’espérance 

Les péchés qui peuvent être commis contre l’espérance sont au nombre de 

deux : le désespoir (qui doute des promesses divines) et la présomption (qui abuse 

d’elles).  

 Le désespoir => le goût des biens éternels manque à beaucoup. 

L’individu se laisse abattre par le découragement et n’a ni le courage de 

poursuivre le chemin vers la plénitude de la vie, ni le courage de reculer. 

Parfois, l’abattement spirituel est lié à des infirmités psychiques ou 

physiques, qui méritent un traitement approprié. Le suicide, ou l’atteinte 

directe contre sa propre vie est, objectivement, l’expression suprême du 

désespoir. Il est bon de ne pas perdre de vue, cependant, que seul Dieu 

voit ce qui se produit dans l’intimité d’une personne qui commet le 

suicide. De plus, le désespoir, est identifié comme manque de confiance 

dans l’infinie bonté de Dieu. C’est grave et dangereux, car le chrétien 

ferme son cœur à l’action de l’Esprit Saint, inspirateur de la conversion 

des hommes pour Dieu. 

 La présomption => c’est l’attitude de celui qui attend de posséder la 

béatitude définitive et les aides de Dieu nécessaires à cette vie, sans 

prendre en compte la fragilité humaine et la gratuité totale du don de 

Dieu. C’est le péché de qui a trop confiance en ses forces naturelles, de 

qui pense qu’il mérite déjà la vie éternelle moyennant de bonnes 

œuvres. Pêche aussi par présomption la personne qui repousse sa 

conversion et pense que Dieu ne permettra pas qu’il meure sans les 

sacrements. Face à cela, le chrétien doit porter en lui une sainte crainte 

de Dieu, crainte filiale, qui ne redoute pas d’être puni par Dieu, mais qui 

a peur d’offenser Dieu, qui est l’Amour Premier et le Bien Suprême. 

 

b) L’espérance comme engagement moral 

L’espérance qui habite le chrétien est un potentiel d’action : “Fortifiés par 

une telle espérance, nous sommes pleinement confiants”, nous enseigne Saint 

Paul (2Cor 3,12).  

L’espérance ne nous projette pas au ciel, mais nous met en action sur terre: 

l’espérance est une source inexorable d’action. La morale chrétienne, de fait, est 

une morale d’espérance qui stimule la confiance (parousie).  

L’espérance stimule la faiblesse courageuse d’oser, jusqu’aux confins de la 

vérité, de la fidélité, de la gratuité, dans ce qu’elles ont d’ardu, d’oblatif, subi. Ainsi, 

“donner raison à l’espérance qu’il y a nous” (1Pd 3,15) signifie démentir les doutes 

et accusations d’une espérance consolatrice, fuite du monde, projection du ciel, 

trahison vers le haut, cession des responsabilités dans le monde.  



111 
 

Cela parce que non seulement l’espérance théologale n’écarte d’aucun 

engagement temporel et terrestre, mais elle-même est le principe et la source de la 

responsabilité et de la fidélité morale et ministérielle, sociale et ecclésiale, 

personnelle et solidaire.  

L’espérance se professe et s’annonce avec l’agir qu’elle suscite. 

L’espérance n’est pas une attente passive, mais missionnaire. A commencer par la 

vie personnelle, à partir de l’intériorité de la personne, profondément stimulée par 

le devoir salvifique de la grâce. Cela appelle la conformité de soi avec la 

nouveauté de la vie anticipée dans l’espérance. 

L’espérance n’est pas hors du temps, mais embrasse et concerne le temps : 

“la promesse le futur promis est préfiguré dans le présent”. Et cette préfiguration 

est, de même, une donnée et une mission : 

 Une donnée, liée à la venue de Dieu dans l’histoire, qui a son apogée 

dans la Pâques du Christ et dans la Pentecôte, le centre de son 

rayonnement dans l’Eglise, par le baptême, dans la vie chrétienne.  

 Une mission liée à la liberté du chrétien, appelé à assumer la donnée 

dans l’aujourd’hui de son être dans le monde, pour que son aujourd’hui 

prenne forme dans le futur de Dieu et devienne moment anticipé et pré 

figuratif. 

L’espérance chrétienne se distingue de l’optimisme. Bien qu’elle vise aux 

biens définitifs, elle n’ignore pas les valeurs temporelles. Pour qui a l’espérance, la 

croix n’est pas déception. L’espérance chrétienne est inséparable de la prière, qui 

est l’expression de l’espérance et sa garantie. L’espérance stimule aussi la joie du 

chrétien. 

 

 6.2.3- La charité 

Par charité nous entendons l’amour, ou plutôt, l’amour chrétien. La charité 

est la vertu théologale par laquelle nous aimons Dieu à travers toutes choses et le 

prochain par amour de Dieu.  

La charité transforme l’amour chrétien en un amour nouveau et unique. 

Dieu, qui se manifeste comme amour – ou mieux, qui se définit amour (1Jo 4, 8-

16) –, infuse dans le baptême ce même amour, qui le place au-dessus de 

n’importe quel amour humain. La charité est un amour nouveau, exprimé comme 

“agape”. 

Le cœur humain n’est pas capable de produire cet amour, qui est un don 

pur et gratuit de Dieu. Voilà pourquoi l’homme ne peut aimer Dieu à travers toutes 

choses et son prochain par amour de Dieu si ce n’est en vertu de cet amour 

nouveau que Dieu lui infuse en tant que vertu théologale. 

L’amour pour Dieu et l’amour pour le prochain ont la même source, mais il y 

a une hiérarchie entre elles. Le premier est l’amour pour Dieu, lequel est, de 

même, source et racine de l’amour pour le prochain. L’amour pour le prochain est, 



112 
 

par ailleurs, le signe de ce que l’amour pour Dieu est authentique et non faux. 

C’est ce que nous dit clairement Saint Jean : 

Mes très chers, aimons nous les uns les autres, parce que l’amour vient de Dieu : 

celui qui aime est engendré par Dieu et connait Dieu. Qui n’aime pas n’a pas connu 

Dieu, parce que Dieu est amour. En cela fut manifesté l’amour de Dieu pour nous : 

Dieu a envoyé son fils unique au monde, pour que nous ayons la vie par lui. En 

cela est l’amour : ce n’est pas nous qui avons aimé Dieu, mais lui qui nous a aimé 

(1Jo 4, 7-10). 

 

a) Les niveaux de l’amour 

Les grecs avaient trois vocables pour désigner l’amour : Eros (l’amour 

jaloux, intéressé et égocentrique) ; Philia (elle désignait l’amitié) ; et Agápe (amour 

de bienveillance, qui est don de soi gratuit).   

Le chrétien, dans le baptême, reçoit la capacité d’aimer en amour agape, 

qui est la participation de l’amour de Dieu répandu dans le cœur de l’homme. 

Ainsi, les critères de sympathie et d’affinité ne sont pas décisifs pour le chrétien, 

étant donné qu’il doit aimer des amis et des ennemis. 

A ce propos, il convient de distinguer amour affectif et amour effectif. Le 

premier motive les sentiments naturels et se dirige, généralement, vers des 

créatures visibles et attrayantes. L’amour effectif, quant à lui, peut laisser froids les 

sentiments de la personne, mais, nonobstant, fait le bien à l’endroit du prochain. 

Ce dernier a son siège dans la volonté, et non dans les sentiments de l’homme. 

La pratique intensive du bien fait que l’amour se renforce et se consolide de 

plus en plus dans l’intimité de chaque chrétien. Cela se comprend bien : c’est par 

l’exercice que nos facultés se développent. 

 

b) Les péchés contre l’amour 

Il existe certains péchés contre l’amour de Dieu. Cependant, ll faut d’abord 

affirmer que l’on ne peut jamais pêcher par amour de Dieu, car Dieu, étant la bonté 

infinie, est infiniment digne d’être aimé. Pour autant, il est possible de pêcher par 

amour de Dieu de manière erronée : 

 Sentiment religieux => chercher Dieu pour satisfaire ses propres 

sentiments religieux ; 

 Fanatisme religieux => c’est l’adhésion obsessionnelle à de fausses 

croyances ou le zèle irréfléchi pour la défense ou la propagation de la foi 

contraire à la volonté de Dieu. 

Il existe aussi des péchés de manque d’amour de Dieu : 

 Indifférence volontaire => créé un attachement excessif aux biens créés; 

 Haine de Dieu => altération totale de l’ordre moral. 

 

c) Les devoirs de charité fraternelle 

Depuis l’Ancien Testament (Lv 19,18.33s), les Saintes Ecritures nous 

alertent sur la nécessité d’aimer le prochain. L’amour du prochain est très lié à la 



113 
 

justice ; elle incite à l’observance de la justice. La justice doit être illuminée par la 

compréhension des nécessités intimes du prochain, que seul l’amour sincère 

comprend. 

Nous allons maintenant examiner quelques devoirs de charité fraternelle :  

 Aumône et œuvre de miséricorde  => bien que n’étant pas bien vue de 

nos jours, l’aumône continue à être indispensable dans de nombreux 

cas, spécialement dans les cas de nécessité extrême. La Sainte Ecriture 

la recommande avec insistance (cf. Pr 19,17; Lc 6,38; 12,33). L’aumône 

authentique doit être : réellement charitable, prête, discrète et animée 

par le bien et la générosité. L’aumône bénéficie non seulement à celui 

qui la reçoit, mais aussi à celui qui donne. Elle favorise le détachement 

et la liberté intérieure.  

La miséricorde est une forme spéciale d’amour du prochain. Elle 

consiste en compatir des misères d’autrui.  

Les œuvres de miséricordes spirituelles sont au nombre de sept : 

enseigner à celui qui ne sait pas ; donner de bons conseils à qui en a besoin ; 

corriger celui qui se trompe ; pardonner les injures ; consoler les tristes ; tolérer 

avec patience les défauts du prochain ; prier Dieu pour les vivants et les morts.  

Les œuvres de miséricorde corporelles sont également sept : visiter les 

infirmes ; donner à manger à ceux qui ont faim ; donner à boire à ceux qui ont soif ; 

donner le logis au voyageur ; vêtir les nus ; racheter les captifs ; enterrer les morts. 

 Correction fraternelle => elle implique toute intervention directe auprès 

du prochain dans l’intention de l’écarter du mal et de le mener sur le 

chemin du bien. L’objet de la correction fraternelle sont les péchés 

graves du prochain ou le danger de l’incidence de ceux-ci. Pour qu’il y ait 

occasion de correction fraternelle il faut : avoir péché ou être en danger 

de pêcher ; il doit y avoir, aussi, espérance de succès ; le prochain doit 

avoir, réellement, besoin de correction.  

Il y a une chose qui est extrêmement nocive et qui blesse l’amour de Dieu et 

du prochain : la haine. La haine est l’acte de la volonté qui non seulement refuse 

au prochain l’amour qui lui est dû, mais rejette le frère comme mauvais. Elle porte 

fréquemment à désirer la ruine du prochain, dont la mort, et à pratiquer des actes 

hostiles à son encontre. A ce propos, il est important de noter : 

 Une chose est de sentir la haine ; une autre est d’y consentir. 

 Il est nécessaire de porter de la haine oui, au péché. Pour autant, il faut 

aimer le pêcheur. 

 Est justifiée la juste colère (indignation face au péché). 

 L’envie est, souvent, la racine ou la cause de la haine. 

 

d) Relation entre justice et charité  

Ces deux vertus s’imbriquent mutuellement l’une dans l’autre. Elles sont 

intimement connectées ; tout en demeurant spécifiquement distinctes. De cette 



114 
 

façon, l’intégration complète de la justice et de la charité ou de l’amour est un 

élément distinctif essentiel de la morale chrétienne individuelle et sociale. 

Cela nous porte à la réalité suivante : il n’existe pas de vraie charité sans 

justice ; mais aussi il n’existe pas de vraie justice sans charité ; de telle manière 

que l’amour est le moteur de toute justice, c’est à dire, l’âme des structures 

existantes et de toutes les expressions juridiques qui régulent les relations 

humaines. Ainsi, nous pouvons dire que la véritable charité veut avant tout la 

justice, base nécessaire de la vie sociale. 

La charité est véritablement un bien quand elle est le témoignage de 

l’amour, mail un mal quand elle veut nous dispenser de la justice. La vraie charité 

ne doit pas est uniquement affective (d’affection, de sentiment), mais elle doit aussi 

être effective et efficace (d’effets, d’œuvres). 

A la différence de la conception que beaucoup ont de la charité, à savoir le 

concept limité à celui à qui donner l’aumône, ou donner ce qui est superflu, ou bien 

de faire quelque type d’assistance sociale, nous devons apprendre que la charité 

ne doit pas être faite en regardant le pauvre de haut, ni être considérée une 

occasion d’augmenter nos propres mérites devant Dieu et, encore, devant les 

hommes.  

Il n’y a aucun doute que la “charité palliative” a une fonction provisoire dans 

l’attente d’une meilleure action de la justice sociale. La vraie charité chrétienne 

n’est pas seulement une simple aumône, mais, surtout, signifie aider les autres à 

s’aider eux-mêmes, en développant leur personnalité et en utilisant les ressources 

infinies de la terre. C’est pourquoi la charité “est le meilleur commandement 

social”.  

La charité se réfère aux autres et à leurs droits. Elle exige la pratique de la 

justice et seule la justice rend capables les personnes de pratiquer la charité. La 

charité inspire une vie qui est don de soi.51 

La justice, parfois, est subordonnée à la charité, mais n’est pas diluée en 

elle, et il ne peut exister de véritable charité là où la justice est foulée au pied. Le 

droit, alors, a besoin de la charité, qui facilite la réalisation des finalités juridiques 

elles-mêmes, en favorisant la rédemption avec la confiance en l’amour. Alors que 

la justice garantit un ordre donné (elle donne à chacun ce qui est à lui), la charité la 

dépasse, pour susciter quelque chose de meilleur (elle ajoute le sien propre). 

L’amour fait plus : qui aime donne ce qu’il a, ce qu’il est, se donne lui-même. 

La charité, de fait, vient derrière la justice, mais elle n’est pas sous elle ; la charité 

commence où finit la justice.  

Devant un pauvre, nous ne pouvons-nous contenter de lui donner à manger, 

mais nous devons chercher les causes de sa pauvreté et, une fois trouvées avec 

lui, la vaincre pour le faire devenir une véritable personne. Sans la justice, la 

charité perd le substrat humain et devient juste une apparence de vertu, de sorte 

                                                            
51 Catéchisme de l’Eglise Catholique, nº 1889. 



115 
 

que l’on ne peut pas oublier que l’unique charité authentique est celle qui est 

fondée sur la justice. 

Cela nous rappelle l’évêque brésilien Dom Helder Câmara, qui, même mort, 

continue à être très aimé. Il dit une fois : “Quand je donne à manger aux pauvres 

ils m’appellent saint. Cependant, quand je demande pourquoi les pauvres n’ont 

pas de nourriture, ils m’appellent communiste”.52  

Le pape François rappelle que l’option préférentielle en faveur des pauvres 

vient de la parole de Jésus : “L’attention aux pauvres est dans l’Evangile et dans la 

tradition de l’Eglise ; ce n’est pas une invention du communisme et nous ne 

devons pas en faire une idéologie " ; elle est déjà documentée dans les premiers 

siècles du christianisme : il suffit de citer les premiers Pères de l’Eglise, du 

deuxième ou troisième siècle. Leurs homélies ne peuvent pas être considérées 

“marxistes”, explique le pape François, parce que quand “l’Eglise invite à vaincre la 

‘globalisation de l’indifférence’ elle est loin d’un quelconque intérêt politique ou de 

quelque idéologie”. Elle est “juste motivée par les paroles de Jésus” et “veut 

contribuer à la construction d’un monde où l’on prend soin les uns des autres”.53 

De fait, une charité à peine apparente, qui cache les violations les plus 

graves de la justice la plus élémentaire, laquelle doit être réalisée en premier, fait 

qui se présente une caricature, la pire des mystifications pour camoufler l’injustice, 

dont les victimes dénoncent violemment l’hypocrisie. C’est à dire qu’il n’est pas 

suffisant de traiter le prochain comme “objet” de notre amour, mail il faut le 

considérer comme “sujet” de notre amour.  

Donc, il ne faut pas perdre de vue que les concepts de charité et de justice 

avancent la main dans la main et ne peuvent pas être séparés de la dimension 

politique. L’amour du prochain n’est pas efficace si l’on n’a pas l’intention de 

modifier les causes des situations dans lesquelles il se trouve, que ce soit des 

situations de vie sociale, culturelle, économique ou politique. 

Pour avoir eu et cherché un Dieu sans justice, nous avons aujourd’hui une 

justice sans Dieu. Cela nous pousse à changer cette situation et à apprendre que 

l’aumône elle-même doit être donnée avec un éprit surnaturel, comme acte d’un 

frère qui aide un autre frère. 

Là est mise en évidence la nécessité de toujours plus promouvoir une 

culture de la charité. Nous trouvons dans le catéchisme de l’Eglise Catholique les 

déclarations suivantes  

Ce n’est qu’à travers l’amour que l’on peut reconnaitre chaque personne comme un 

prochain, un frère.54 

                                                            
52 Dom Helder Câmara fut un des fondateurs de la CNBB (Conférence Nationale des Evêques du Brasil) et un 
grand défenseur des droits de l’homme durant le régime militaire brésilien. Il prêchait la non‐violence et une 
Eglise  simple avec une attention  tournée vers  les pauvres. Pour  sa  façon de penser et d’agir,  il  a  reçu de 
nombreuses reconnaissances nationales et  internationales. Il fut  le seul brésilien candidat trois fois au Prix 
Nobel de  la Paix  ; cependant,  il  fut accusé par ses adversaires de collusion avec  le marxisme. Considéré  le 
“Dom de Paix”, en mai 2015 a été ouvert le procès pour sa béatification. 
53 Voir Radio Vatican, 11/01/2015. 
54 Catéchisme de l’Eglise Catholique, 1931. 



116 
 

La charité, donc, doit être active et possible. La perfection de cette charité 

consiste en donner la vie pour ses propres frères ; tout d’abord dans l’aumône, en 

aidant ainsi les nécessiteux. Si l’individu ne réussit pas à donner le superflu au 

frère, comment réussira-t-il à lui donner sa vie ? Là commence la charité.  

Une autre chose très importante est que la charité ne s’identifie pas à la 

philanthropie. Ce sont deux choses différentes. La philanthropie instrumentalise la 

charité, de telle sorte que, comme “amour de l’homme”, elle ne peut pas être 

synonyme de charité chrétienne. Il faut refuser une charité “intéressée”, 

simplement diplomatique, qui se maquille faussement de l’amour pour se dégager 

précisément des obligations de la justice.  

La charité, comme la justice, doit être humaine, c’est à dire doit seulement 

avoir comme norme directive la générosité de qui doit donner. Parce que si la 

justice doit être charitable, la charité aussi doit être juste. 

Benoît XVI enseigne que la justice n’est pas une alternative ni un parallèle à 

la charité ; elle est bien inséparable de la charité et intrinsèque à elle. Ce qui veut 

dire que la charité, comprise autrement exclusivement comme une aide et un 

soutien à la personne nécessiteuse, a en réalité deux mains : d’une main, elle 

promeut la justice dans la structure de la société, et de l’autre aide les victimes de 

l’injustice. La charité part de la justice et va au-delà. Cela affirme que charité et 

justice sont inséparables, constituant les deux faces d’une même pièce : la charité 

vivifie la justice et la justice oblige à surpasser une conception intimiste et 

socialement sans importance de la charité.55 

Donc, justice et charité sont “les deux aspects inséparables de l’unique 

œuvre sociale du chrétien”.56 Ainsi, si la charité pouvait exister sans justice, elle 

serait charité injuste ; et la charité injuste n’est pas la charité. 

 

 

Pour réfléchir: 

1) Expliquez cette affirmation : “la vie chrétienne est la suite et l’imitation de la 

vie de Jésus Christ” ? 

2) Pourquoi l’action de l’Esprit Saint est-elle nécessaire pour que le chrétien 

puisse s’identifier à Jésus Christ ? 

3) Que signifie dire que la vie morale des chrétiens est soutenue par les dons 

de l’Esprit Saint ? 

4) Etes-vous en condition pour affirmer comme Saint Paul : “Ce n’est plus moi 

qui vis, mais c’est le Christ qui vit en moi” ? Que manque-t-il pour atteindre 

cette identification avec Jésus Christ? 

5) Que signifie le mot “vertu” ? Quelles sont les raisons qui justifient la pratique 

des vertus chrétiennes ? 

                                                            
55 Cf. BENTO XVI, Caritas in veritate nº 6.  
56  BENTO  XVI.  Il  Cristiano,  chiamato  alla  Giustizia  e  all’Amore.  Discorso  ai  soci  UCID  ‐  Unione  Cristiana 
Imprenditori Dirigenti (4 marzo 2006), in L’Osservatore Romano, 05 de março de 2006. 



117 
 

6) Quelle est la définition des vertus cardinales ? 

7) Que signifie la prudence ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale 

du chrétien ?  

8) Que signifie la justice ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du 

chrétien ?  

9) Que signifie la force ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du 

chrétien ?  

10)  Que signifie la tempérance ? Pourquoi est-elle importante pour la vie 

morale du chrétien ?  

11)  Quelle est la définition des vertus théologales ? Et quelles sont les vertus 

théologales ? 

12)  Que signifie la foi ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du 

chrétien ?  

13)  Que signifie l’espérance ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale 

du chrétien ?  

14)  Que signifie la charité ? Pourquoi est-elle importante pour la vie morale du 

chrétien ? 

15)  Connaissez-vous les œuvres de miséricorde spirituelles ? Voyez la 

signification de chacune d’elles. 

16)  Connaissez-vous les œuvres de miséricorde corporelles ? Voyez la 

signification de chacune d’elles. 

17)  Etablissez quelques relations entre la justice et la charité. 

18)  Pourquoi la justice et la charité sont-elles des éléments distinctifs essentiels 

de la morale chrétienne individuelle et sociale ? Qu’est-ce que cela signifie? 

 



118 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dans cette partie nous allons voir que la Bioéthique est une éthique 

appliquée, aussi appelée “éthique pratique”, qui vise à “rendre compte” des conflits 

et des controverses morales impliquées par les pratiques dans le cadre des 

Sciences de la Vie et de la Santé du point de vue d’un certain système de valeurs 

(aussi appelé l’”éthique”). 

Dans ce contexte, la Bioéthique se base sur un ensemble de recherches, 

discours et pratiques, pluridisciplinaire, dont la finalité est d’éclaircir et résoudre les 

questions éthiques suscitées par les avancées et les applications de la médecine 

et de la biologie. 

La bioéthique donc, a un lien fort avec la Philosophie et la Morale (car elle 

débat des questions éthiques) et considère la responsabilité morale des 

scientifiques dans leurs recherches et leurs pratiques. Parmi les thèmes abordés, 

ressortent l’avortement, l’euthanasie, les transgéniques, la fécondation in vitro, le 

clonage et les tests sur les animaux. 

Dans cette partie, nous allons voir la Bioéthique comme l’étude sur la valeur 

de la vie dans toutes ses dimensions. Son étymologie (bios= vie et ethos= éthique) 

nous amène à comprendre qu’il s’agit d’une réflexion profonde et fondamentale, 

visant des normes de base, essentielles et indispensables pour la valorisation et la 

préservation de la vie, principalement en ce qui concerne la vie humaine. 

Cette réflexion, nécessairement, prend en considération toutes les étapes 

d’une existence dans son aspect biologique, depuis son origine. Ainsi, ce n’est pas 

une réflexion uniquement tournée sur l’aspect biologique, mais qui a aussi pour 

objet d’examiner les relations existantes entre les êtres vivants, les attentions 

nécessaires pour leur bien-être, ayant à l’esprit, toujours plus, la promotion de la 

vie humaine, dans sa dignité et droit d’exister. 

A cette fin, nous pouvons sans peur affirmer l’importance qu’a la réflexion 

théologique en lien avec la réflexion bioéthique. Théologie et Bioéthique ne sont 

pas deux réalités contradictoires, mais au contraire, ce sont des réflexions qui se 

complètent, qui s’aident, qui ne s’annulent pas l’une l’autre. 

L’objet de réflexion de ces deux “sciences” est le même, à savoir : la vie. La 

théologie – étant “l’étude de Dieu et des choses en relation avec Dieu” -, bien 

qu’ayant une dimension surnaturelle, ne nie pas, voire même affirme (et réfléchit 

sur) la dimension naturelle des choses créées. Finalement, le Dieu de la réflexion 

 

TABLE 7 

BIOÉTHIQUE 

 



119 
 

théologique, plus précisément de la théologie chrétienne, est le Dieu de la vie, qui 

a une relation intime avec les êtres humains et qui les créa pour qu’ils soient 

harmonieusement en relation les uns avec les autres. 

Il est clair que, si nous voulons résumer toute la réflexion bioéthique à son 

caractère biologique, nous fermons (pour le moins explicitement) le chemin pour la 

réflexion théologique, mais aussi politique, sociale, culturelle, etc.  

En observant à partir de la Sainte Ecriture, nous voyons que la vie – dans 

son entier – est composée par un ensemble de relations humaines, dans la lutte 

pour la survie, pour le bien-être, dans la recherche de dignité et de répression de 

l’oppression. Nous y trouvons une série de normes et d’indications pour vivre bien 

et pour bien s’occuper de tout ce qui favorise la vie.  

La Bible a à nous offrir une infinité d’enseignements qui se proposent de 

régir librement et spontanément notre action en vue de la promotion de la vie. Tout 

l’enseignement de Jésus de Nazareth a eu pour objet la promotion de la vie 

humaine, et l’Eglise, comme fidèle disciple de son Maitre n’a pas arrêté de réfléchir 

sur les valeurs de la vie et sur les formes les plus adaptées pour sa préservation, 

étant donné qu’elle est l’œuvre de la création de Dieu et, ainsi, pour elle nous 

devons être attentionnés. 

En somme, nous pouvons réaffirmer et souligner qu’il existe et qu’il doit 

toujours exister un “partenariat” entre Théologie et Bioéthique, étant donné que les 

deux réflexions ont comme point de fondement la vie, ses relations et sa 

préservation. Dieu est l’auteur de la vie et, pour cela, le premier à vouloir sa 

promotion ; ainsi il continue à inspirer les hommes et les femmes de tous les temps 

pour qu’ils luttent pour sa défense. De cette manière, la Théologie a, sans aucun 

doute, une grande contribution à offrir à la réflexion Bioéthique. 

 

7.1- Une première réflexion : les cas qui interpellent la Bioéthique 

A suivre, nous allons montrer quatre cas particuliers qui représentent 

certains des divers cas qui interpellent la Bioéthique. Les points qui suivent sont 

extraits de “Initiation à la Bioéthique” de Valter Augusto Della-Rosa:57 

a) Une clinique d’insémination a obtenu, pour un couple, cinq embryons. 

Suite au diagnostic génétique, ont été identifiés deux embryons avec des 

anomalies chromosomiques (syndrome de Down) et trois normaux. La 

législation brésilienne ne permet pas l’élimination ; les embryons ne 

pourront être utilisés que pour implantation ou pour la recherche (Loi nº 

11.105). Le couple ne souhaite pas implanter ces deux embryons portant 

des anomalies. 

b) Une femme, donneuse génétique, ne peut porter d’enfant, mais elle 

produit des ovules et son mari produit normalement des spermatozoïdes. 

Elle demande à sa belle-sœur de porter l’enfant, après avoir été 

                                                            
57 V. A. DELLA‐ROSA, “Initiation à  la Bioéthique”,  in FALCO, J.R.P.  (Org.), Biologia dos Organismos. Eduem, 
Maringá, 2011. 



120 
 

fécondée par la technique de reproduction assistée en laboratoire, avec 

les cellules du couple lui-même. La belle-sœur accepte l’implantation 

dans son utérus. A la fin de la grossesse, la belle-sœur ne souhaite pas 

remettre l’enfant au couple. 

c) Imaginez que vous soyez jeune et brillant dans vos études, et en fin 

d’études. Vous vivez dans un pays qui ne permet pas l’utilisation des 

cellules souches embryonnaires, à finalité thérapeutique. Pour votre part, 

vous pratiquez une religion qui interdit cette technique. Vous découvrez 

que vous avez une dégénérescence musculaire qui vous portera 

fatalement à la mort. Dans le pays voisin, à peu d’heures de vol et pour 

un prix accessible à vos revenus, vous découvrez qu’ils sont déjà 

avancés sur les recherches pour ce type de dégénérescence et qu’ils 

recherchent des patients pour tester un traitement gratuitement. 

d) Vous êtes un professeur(e) en collège. Vous recevez l’ordre de la 

directrice de recevoir une chercheuse d’une université qui souhaite 

connaitre les génotypes de vos élèves pour un gêne en lien avec la 

surdité. Pour autant, celle-ci dit devoir recueillir le sang des élèves, en 

argumentant qu’il n’est pas nécessaire de présenter un Terme de 

Consentement Libre et Eclairé, et encore moins passer par un comité 

d’éthique institutionnel. 

Ces quelques cas et bien d’autres sont le matériel de la réflexion de la 

Bioéthique. “La science et la technique avancent ; là sont les progrès de la 

médecine, de la biologie et de la génétique. Toute cette science peut servir l’être 

humain, mais elle peut aussi le menacer. Pour cela la bioéthique est importante ; 

elle cherche à préserver la vie des personnes et étend son rayon d’action en 

faveur de toute la nature”.58 

 

7.2- La valeur de la vie humaine et les exigences éthiques59 

Avant d’aborder quelques thèmes concrets, il faut avoir une vision globale 

des problèmes liés à la vie humaine ; ces problèmes se réfèrent à la privation 

totale de vie (la mort) et liés aux dangers de perdre la vie et ceux qui sont aux 

choix  que la personne humaine doit faire pour vaincre les infirmités et vivre en 

bonne santé. 

 

7.2.1- La privation de vie (la mort imposée) 

Les exigences de la morale vétérotestamentaire60 sont : “Tu ne tueras 

point”; “La vie est un droit de Dieu”; etc. 

                                                            
58  Nilo  AGOSTINI.  Morale  chrétienne  :  Thèmes  pour  le  quotidien.  En  cette  heure  de  grâce  de  Dieu. 
Petrópolis: Vozes, 2004, p. 95. 
59 Les textes qui suivent dans ce chapitre sont synthétisés à partir de Marciano Vidal. Moral de Actitudes. 
Vol. II – Moral de la persona, Perpetuo Socorro, Madrid, 1977, p. 215‐222. 
60 Vétérotestamentaire : relatif aux livres de la Bible qui correspondent à l’Ancien Testament. 



121 
 

Suicide => Les formes qu’une personne a de disposer de sa propre vie  

sont multiples. Le suicide “désespoir” tout comme le suicide “contestataire” 

suppose une perte de la raison. C’est la foi en Dieu vivant qui libèrera la personne 

humaine de la tentation du suicide.    

Homicide => Enlever la vie à un être humain est faire irruption violemment 

dans le sanctuaire le plus sacré de la dignité humaine. Tuer un homme est, d’une 

certaine manière, comme tuer le Christ. L’homicide a son origine dans le bastion 

de la méchanceté du cœur humain : il nait de la haine, de la vengeance, de 

l’ambition, d’une vie de marginalisation sociale, de justifications magico-

religieuses. 

Mort légalisée (peine de mort, guerre) => Nous chrétiens sommes contre 

la peine de mort ; en premier lieu, parce qu’il ne nous parait pas possible 

d’atteindre l’effet d’empêcher les délinquants potentiels de commettre de nouveaux 

assassinats ou crimes odieux. Par ailleurs, une personne morte ne peut 

compenser en rien la société, elle ne peut contribuer en aucune façon à une 

réparation ; on ne peut tirer de la personne qui a commis un crime l’espérance de 

régénération.  

 

7.2.2- La vie en danger  

Une exigence morale importante face à la vie corporelle consiste à la libérer 

des risques auxquels elle peut être soumise. 

Accidents et maladies au travail => Il est exigé des employeurs la mise en 

place de conditions de travail dans lesquelles, au-delà d’autres aspects de base de 

justice et de sécurité, soit garantie la santé physique et mentale des travailleurs. 

Circulation => La responsabilité morale des conducteurs et des autorités 

des transports consiste à donner une importance majeure à la prévention des 

facteurs potentiels générateurs d’accidents qui paralysent et mutilent les vies. 

Sports dangereux => La morale considère certains sports comme mettant 

en danger la vie humaine. 

Torture, mutilation => Considérées comme une forme brutale allant à 

l’encontre de l’intégrité physique et même de la vie elle-même de l’être humain. 

Grève de la faim => Signe de protestation (met en danger sa propre vie). 

 

7.2.3- Les options éthiques dans la santé et dans l’infirmité 

La personne humaine a le droit de lutter contre toute forme d’infirmité, afin 

de vivre dans le bien-être qu’apporte la santé. Il est certain qu’elle n’arrivera pas 

toujours à éliminer toute forme de mal-être ou de faiblesse, étant donné que de 

telles situations sont inévitablement inhérentes à la condition humaine. Mais, 

même ainsi, il existe une attitude éthique de nature positive. 

Éthos humano-chrétienne de la santé et de l’infirmité => La santé, 

l’infirmité, la douleur ; trois mots qui dénotent une profonde richesse de la réalité 



122 
 

humano-chrétienne. Mais il existe un éthos particulier pour assumer ces situations 

en cohérence. 

L’attention à la santé : exigence éthique => Obligation générale : la 

distinction entre les moyens ordinaires et extraordinaires de traitement ; 

perspective sociale : l’éthique des services de santé dans la société. 

Médicament et thérapie médicale => Les problèmes qui vont de la 

production-vente-consommation de médicaments jusqu’à la thérapie médicale, en 

passant par l’éthique professionnelle du pharmacien et du médecin. 

Interventions chirurgicales => La morale s’est occupée de discerner la 

licité ou l’illicité des chirurgies. Les juges moraux furent orientés par ces critères : 

le danger dans l’intervention (chirurgie plastique) ; l’intervention directe dans le 

psychisme (neurochirurgie). 

 

7.3- L’avortement d’un point de vue moral61 

L’avortement est un problème ancien, dans l’histoire de l’humanité. Les 

hommes d’autres époques historiques et d’autres cultures ont eu à affronter ce 

problème dans la particularité de leur situation. Tant au niveau théorique qu’au 

niveau pratique, l’avortement est une interrogation face à la conscience humaine 

de tous temps. 

Toutefois, actuellement, nous voyons une radicalisation du problème. 

L’avortement acquiert une amplitude et une profondeur de présentation jusqu’ici 

inimaginables. Il ne se réalise pas uniquement comme une manière facile de se 

libérer d’une fécondité non désirée (pour des raisons de contrôle de la natalité, 

selon la bonne dénomination sociale). Il ne se justifie même pas par une 

“indication” médicale pour sauver la vie et la santé de la mère.  

L’avortement s’insère dans un contexte plus large : celui de la révolution 

sexuelle (en admettant une dissociation entre le droit à l’exercice du sexe et 

l’exigence de la procréation) ; celui de la possibilité de découverte de tares 

héréditaires dans la vie intra-utérine (avec la possibilité de son élimination par 

l’avortement) ; celui du passage de la clandestinité à la publicité de ceux qui le 

pratiquent ; celui de l’acceptation par une société “libérale-progressiste”, dans 

laquelle est toujours plus élevé le degré d’acceptation des pratiques abortives 

(avec pour conséquence la libéralisation juridique).  

Ces facteurs et d’autres nous indiquent que la question de l’avortement a 

subit un changement radical dans son concept actuel. 

L’avortement est une réalité sociologique. Nous ne pouvons cesser de 

reconnaitre l’existence de cette donnée sociale, dont le nombre et dont 

l’importance tend à augmenter. 

                                                            
61 Les textes qui suivent dans ce chapitre sont synthétisés à partir de Marciano VIDAL. Moral de Actitudes. 
Vol. II – Moral de la persona, Perpetuo Socorro, Madrid, 1977, p. 222‐237. 



123 
 

On entend par avortement l’interruption d’une grossesse quand le fœtus 

n’est pas viable, c’est à dire avant la fin de son développement et de sa viabilité en 

conditions extra-utérines.  

La notion juridico-positive a une acception plus retreinte. Pour le médecin, 

avorter est expulser le fœtus non viable. Pour le juriste c’est seulement l’action 

volontaire de provoquer cette expulsion, employant à cette fin les moyens 

appropriés. L’avortement moral se base sur la réalité de l’avortement médical, 

mais accroit la particularité de l’instance éthique (le poids de la valorisation 

comprise tant du point de vue objectif que subjectif). Il est admis traditionnellement 

que le fœtus est viable après 28 semaines. 

Médicalement se distinguent deux types d’avortement : le spontané et le 

provoqué.  

 L’avortement spontané est celui qui se produit pour des causes 

naturelles, sans intervention humaine particulière.  

 L’avortement provoqué est celui qui arrive par l’intervention 

spéciale de l’être humain. 

Les causes qui sont à l’origine de la provocation de l’avortement sont 

habituellement appelées “indications” : 

 Indication eugénique  Si l’avortement est provoqué pour se libérer 

d’un fœtus ayant des tares ; 

 Indications médicales ou thérapeutiques  Si la cause est de 

sauvegarder la vie ou la santé de la mère ; 

 Indication sociale  Si la grossesse est interrompue pour ne pas 

endosser la charge sociale ou économique qu’elle implique ; 

 Indication éthique (avortement faussement éthique)  Si l’on prétend 

avec l’interruption de grossesse pallier à une erreur morale ou 

éliminer un déshonneur social. 

L’avortement provoqué est celui qui est considéré par la morale et par le 

droit. Du point de vue juridique, il peut être “légal” (s’il est toléré par la loi) ou 

“criminel” (s’il n’est pas permis par la loi).  

Du point de vue moral, l’avortement provoqué est considéré dans la 

perspective de la responsabilité et de la valeur objective. On parle d’”avortement 

moral” en se référant à un comportement abortif négatif : quand intervient la 

responsabilité dans une action qui porte une contre-valeur dans le cadre de la 

gestation. La morale catholique a introduit une classification de la réalité de 

l’avortement, en distinguant entre avortement “direct” et avortement “indirect”. 

La doctrine officielle de l’Eglise Catholique sur la moralité de l’avortement, et 

celle-ci nous intéresse de manière particulière et absolue, claire et limitative. En 

s’appuyant sur les affirmations de la Bible, sur la tradition chrétienne, sur les 

interventions du Magistère et sur la raison, l’Eglise formule sa doctrine sur 

l’avortement de la manière suivante :  



124 
 

 Tout être humain, même l’enfant encore dans le sein maternel, 

possède le droit à la vie immédiate de Dieu, non des parents ni 

d’aucune autre autorité humaine. 

 L’être humain doit être respecté et traité comme une personne depuis 

sa conception et, pour cela, depuis cet instant doivent lui être 

reconnus les droits de la personne, parmi lesquels et le premier de 

tous, le droit inaliénable de chaque être humain innocent à la vie. 

 Donc, il n’existe aucun homme, aucune autorité humaine, aucune 

“indication” (médicale, eugénique, sociale, morale) qui puisse justifier 

une disposition directe et délibérée sur une vie humaine innocente. 

 L’avortement est un crime gravissime. Le Concile Vatican II le définit 

comme un “crime abominable”, puisque la vie doit être sauvegardée 

avec une sollicitude extrême depuis le premier instant de la 

conception.  

 L’avortement direct, c’est à dire voulu comme fin et comme moyen, 

constitue toujours un désordre moral grave. 

 La gravité de l’avortement est telle que le Code du Droit canonique 

prévoit l’excommunication Latae Sententiae, c’est à dire, par le fait 

même que le crime soit commis, pour tous ceux qui “font la promotion 

de l’avortement, suivi de l’effet” (cf. cân. 1398). 

 Aucune circonstance, aucune fin, aucune loi dans le monde ne 

pourra jamais rendre licite un acte qui est intrinsèquement illicite, 

parce que contraire à la loi de Dieu inscrite dans le cœur de chaque 

homme, reconnaissable par la raison elle-même et proclamée par 

l’Eglise. 

 Seul se justifie le dénommé “avortement indirect”.62 

Häring exprime ainsi le noyau fondamental de la morale de l’avortement :  

Dans l’avortement sont en jeu les valeurs fondamentales suivantes : a) la 

reconnaissance du droit de tout homme aux plus élémentaires conditions de vie et 

à la vie elle-même ; b) la protection de ce droit à vivre, surtout de la part de ceux 

qui collaborent avec l’amour créateur de Dieu ; c) la défense d’une idée droite de la 

maternité ; d) le principe éthique du médecin comme celui qui protège et prend soin 

de la vie humaine et ne peut jamais être son destructeur.  

La force de l’argumentation est déduite de notre foi dans la dignité de toute la 

personne humaine, créée à l’image et à la ressemblance de Dieu, et de notre foi 

dans la vocation de l’homme à la fraternité universelle par un amour, un respect et 

une justice mutuels. Toutes ces valeurs arrivent à un point central et à une urgence 

spéciale dans la famille, dans la relation entre la mère et l’enfant et entre le père et 

l’enfant.  

L’humanisation du genre humain et toutes les relations humaines ne peuvent être 

séparées de cette relation tout à fait fondamentale, qui donne la vie entre la mère et 

l’enfant non encore né.  

                                                            
62 Le dénommé avortement indirect se produit quand est pratiqué un acte avec une finalité différente de la 
mort  du  fœtus  (généralement  un  traitement  médical  de  la  mère),  mais  qu’un  tel  acte  entraine 
secondairement et par accident la mort fœtale. 



125 
 

Tous les efforts d’explication arbitraire pour justifier l’avortement conduisent à 

d’autres formes de rationalisation des relations interpersonnelles et à de plus 

grandes explosions de violence.63 

Enfin, nous disons que la gravité morale de l’avortement provoqué est 

évidente du fait qu’il s’agit d’un homicide, puisque la personne éliminée est un être 

humain innocent. 

 

7.4- Euthanasie et Dysthanasie 

Euthanasie = “Bonne Mort”. C’est la mort “douce” ou la mort provoquée sur 

quelqu’un qui est gravement infirme sans espérance de récupération. Nous 

distinguons deux modalités d’euthanasie : l’euthanasie directe et l’euthanasie 

indirecte (par la suspension de recours ordinaires ; par la suspension des recours 

extraordinaires). 

L’euthanasie directe est l’acte d’infliger la mort au patient en lui appliquant 

un recours mortifère (injections ou choses similaires). Il faut tout d’abord dire : 

cette manière de faire est toujours illicite, parce que l’homme n’a pas le droit de 

disposer ni de sa vie ni de la vie de l’autre. Aucune situation douloureuse ne justifie 

l’euthanasie directe.  

Par ailleurs, derrière la compassion pour l’infirme il peut y avoir des motifs 

égoïstes et intéressés qui portent les accompagnants à provoquer la mort du 

patient : fatigue, dépenses importantes, perspectives d’héritage, entre autres. 

L’euthanasie consiste à soustraire au patient les recours sans lesquels il lui 

est impossible de conserver la vie. De tels recours peuvent être ordinaires ou 

extraordinaires. 

 Les recours ordinaires sont ceux qui sont habituellement appliqués à tout 

malade : perfusion, alimentation légère, injections conventionnelles, 

transfusion de sang. Il n’est pas licite de les suspendre, à partir du 

moment où ils sont à la portée des possibilités du patient ou de ses 

familiers. Les nier au malade serait provoquer sa mort. 

 Les recours extraordinaires (ou disproportionnés) sont ceux qui exigent 

un attirail humain, matériel ou financier difficile ou laborieux, sans que 

puisse être prévu un résultat médical compensateur ; les probabilités de 

récupération ou d’amélioration du patient sont presque nulles ou sont 

disproportionnées par rapport à la charge de recours rares et difficiles 

qui sont appliqués.  

L’usage d’analgésiques (atténuant la douleur) est licite pour le chrétien, car 

la souffrance peut assommer le malade. Il importe donc que les analgésiques 

n’empêchent pas le malade de disposer de ses facultés mentales.  

En effet, l’être humain doit pouvoir affronter le cours de sa vie terrestre de 

manière lucide et consciente ; c’est le moment décisif pour demander pardon et 

pardonner, réparer quelque injure commise, formuler les dernières 

                                                            
63 B. HÄRING. Moral y medicina. Perpetuo Socorro, Madrid, 1972, p. 89‐99. 



126 
 

recommandations et, principalement, recevoir les sacrements des malades. Il faut 

souhaiter que, même en faisant usage d’analgésiques, le patient ait des moments 

de lucidité pour prendre de telles mesures. 

On parle aussi de Dysthanasie. Il s’agit du prolongement d’un traitement de 

manière disproportionnée, avec des procédures, techniques et coûts exagérés et 

excessifs pour des situations réelles où la mort est certaine, proche, ou est déjà 

arrivée.    

 

7.5- Transmission de la vie humaine et exigences éthiques64 

Dieu créa l’homme à son image et sa ressemblance : “homme et femme il 

les créa” (Gn 1,27), en leur confiant la mission de “dominer la terre” (Gn 1,28). 

La recherche scientifique fondamentale comme la recherche appliquée 

constituent une expression significative de cette propriété de l’homme sur la 

création. La science et la technique, ressources précieuses de l’homme quand 

elles sont mis à son service, et promeuvent son développement intégral au 

bénéfice de tous, ne peuvent montrer seuls le sens de l’existence et du progrès 

humain. Etant ordonnées par l’homme, dont elles reçoivent l’origine et leur 

développement, c’est dans la personne et ses valeurs morales qu’elles vont 

chercher l’indication de leur finalité et la conscience de leurs limites. 

Les valeurs fondamentales connexes aux techniques de procréation 

artificielles sont au nombre de deux : la vie de l’être humain et l’originalité de sa 

transmission dans le patrimoine. 

Toutes les autres valeurs de la personne se fondent et se développent sur 

la vie physique. L’intangibilité du droit de l’être humain innocent pour la vie est un 

signe et une exigence de la propre intangibilité de la personne. 

La transmission de la vie humaine a une originalité qui découle de 

l’originalité propre de la personne humaine. 

Les critères moraux appliqués au domaine biomédical se basent sur une 

conception adéquate de la nature de la personne humaine dans sa dimension 

corporelle. C’est une “totalité unifiée”, simultanément corporelle et spirituelle ; le 

corps humain ne peut être considéré comme un ensemble de tissus, organes et 

fonctions, ni être évalué avec les mêmes critères que pour le corps des animaux. 

Aucun biologiste ou médecin ne peut prétendre décider de l’origine et du 

destin de l’homme, particulièrement au sujet de la sexualité et de la procréation, 

dans lequel l’homme et la femme vivent et pratiquent les valeurs fondamentales de 

l’amour et de la vie. Les interventions médicales ne doivent pas être rejetées sur le 

fait d’être artificielles, à partir du moment où elles respectent la dignité de la 

personne humaine. 

                                                            
64 Les textes qui suivent en lien avec la transmission de la vie humaine et les exigences éthiques sont extraits 
de : SAGRADA CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ, Instrução sobre o respeito à vida humana nascente 
e a dignidade da procriação (22 de fevereiro de 1987), in 
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations. 



127 
 

Grâce au progrès des sciences biologiques et médicales, l’homme peut disposer de 

ressources thérapeutiques toujours efficaces, mais peut aussi acquérir de 

nouveaux pouvoirs sur la vie humaine dans sa propre genèse et dans les premiers 

stades, avec des conséquences imprévisibles.  

Aujourd’hui, diverses techniques permettent une intervention non seulement pour 

assister, mais aussi pour dominer les processus de procréation. De telles 

techniques peuvent permettre à l’homme de “prendre son propre destin en main”, 

mais l’exposent aussi “à la tentation de dépasser les limites d’une domination 

raisonnable de la nature”.  

Pour autant qu’elles puissent constituer un progrès au service de l’homme, elles 

comptent aussi de graves risques. Ainsi, un appel urgent est exprimé par 

beaucoup, afin que, dans les interventions sur la procréation, soient sauvegardées 

les valeurs et les droits de la personne humaine. Les demandes d’éclaircissement 

et d’orientation proviennent non seulement de fidèles, mais aussi de la part de tous 

ceux qui, d’une certaine manière, reconnaissent que l’Eglise, “experte en 

humanité”, a une mission au service de la “civilisation de l’amour” et de la vie. 

Quel est le positionnement de l’Eglise Catholique sur la transmission de la 

vie humaine ? 

Par “procréation artificielle” ou “fécondation artificielle” s’entendent ici les 

diverses procédures techniques qui visent à obtenir de diverses manières une 

conception humaine à partir de l’union sexuelle de l’homme et de la femme.  

L’instruction sur le respect pour la vie humaine naissante et la dignité de la 

procréation s’intéresse à la fécondation d’un ovule en éprouvette (fécondation in 

vitro) et de l’insémination artificielle à travers le transfert, dans les voies génitales 

de la femme, du sperme préalablement recueilli.  

Un point préliminaire pour le jugement moral sur de telles techniques est la 

considération des circonstances et des conséquences qu’elles portent, en lien 

avec le respect dû à l’embryon humain. La mise au point de la pratique de la 

fécondation in vitro a exigé de nombreuses fécondations et destructions 

d’embryons humains.  

Aujourd’hui encore, cela présuppose une hyper ovulation de la femme : 

plusieurs ovules sont extraits, fécondés et, ensuite, cultivés in vitro pendant 

quelques jours. Normalement, tous ne sont pas inoculés dans les voies génitales 

de la femme ; certains embryons, communément appelés “excédents”, sont 

détruits ou congelés.  

Parmi les embryons implantés, certains sont parfois sacrifiés pour diverses 

raisons eugéniques, économiques ou psychologiques. Une telle destruction 

volontaire d’êtres humains ou leur utilisation à des fins diverses, au détriment de 

leur intégrité et de leur vie, est contraire à la doctrine déjà évoquée, au sujet de 

l’avortement provoqué.  

Il est fréquemment constaté une relation entre fécondation in vitro et 

élimination volontaire d’embryons humains. Cela est significatif : avec cette 

manière de procéder, de finalités apparemment opposées, la vie et la mort 

finissent soumises aux décisions de l’homme qui, ainsi, vient se constituer donneur 



128 
 

arbitraire de la vie et de la mort. Cette dynamique de violence et de domination 

peut demeurer incomprise de ceux qui, voulant l’utiliser, se soumettent à elle.  

Un jugement moral sur la fécondation in vitro (et transfert d’embryon) doit 

prendre en considération les faits ici mentionnés et la froide logique qui les lie : la 

mentalité abortiste qui l’a rendu possible, conduit ainsi, inévitablement, à la 

domination de l’homme sur la vie et la mort de ses semblables, qui peut porter à 

une eugénie radicale.  

Cependant, les abus de ce type n’exonèrent pas d’une profonde et 

ultérieure réflexion éthique sur les techniques de procréation artificielle 

considérées en soi, abstraction faite, autant que possible, de la destruction des 

embryons produits in vitro.  

 

7.5.1- Fécondation artificielle hétérologue  

a) Pourquoi la procréation humaine doit-elle se donner dans le mariage ?  

Tout être humain doit être accueilli comme un don de Dieu. Pour autant, du 

point de vue moral, une procréation véritablement responsable en lien avec 

l’enfant à naitre doit être le fruit du mariage.  

En effet, la procréation humaine possède des caractéristiques spécifiques, 

en vertu de la dignité personnelle des parents et des enfants : la procréation d’une 

personne nouvelle, à travers laquelle l’homme et la femme collaborent avec la 

puissance du Créateur, devra être le fruit et le signe du don mutuel personnel des 

époux, de leur amour et de leur fidélité. La fidélité des époux, dans l’unité du 

mariage, entraine le respect réciproque de leur droit à devenir père et mère, 

uniquement l’un à travers l’autre.  

L’enfant a le droit d’être conçu, porté, mis au monde et éduqué dans le 

mariage : c’est à travers la référence solide et reconnue à ses propres parents qu’il 

peut découvrir sa propre identité et mûrir sa propre formation humaine.  

Les parents trouvent dans l’enfant une confirmation et un complément de 

leur don réciproque : il est une image vivante de leur amour, le signe permanent de 

leur union conjugale, la synthèse vivante et indissoluble de leur dimension 

paternelle et maternelle.  

En vertu de la vocation et des responsabilités sociales de la personne, le 

bien des enfants et des parents contribue au bien de la société civile ; la vitalité et 

l’équilibre de la société exigent que les enfants viennent au monde au sein d’une 

famille et que celle-ci soit fondée avec stabilité dans le mariage.  

La tradition de l’Eglise et la réflexion anthropologique reconnaissent dans le 

mariage et dans son unité indissoluble l’unique lieu digne pour une procréation 

véritablement responsable.  

 

 

 

 



129 
 

b) La fécondation artificielle hétérologue est-elle conforme à la dignité 

des époux et à la vérité du mariage ?  

A travers la FIVET (fécondation in vitro et transfert d’embryon) et 

l’insémination artificielle hétérologue, la conception humaine est obtenue à travers 

la rencontre des gamètes d’au moins un donateur différent des époux qui sont unis 

par le mariage. La fécondation artificielle hétérologue est contraire à l’unité du 

mariage, à la dignité des époux, à la vocation propre des parents et au droit de 

l’enfant à être conçu et mis au monde dans le mariage et par le mariage. 

Le respect de l’unité du mariage et de la fidélité conjugale exige que l’enfant 

soit conçu dans le mariage ; le lien qui existe entre les conjoints attribue aux 

époux, de manière objective et  inaliénable, le droit exclusif à devenir père et mère 

seulement l’un à travers l’autre. Le recours aux gamètes d’une tierce personne, 

pour avoir à disposition le spermatozoïde et l’ovule, constitue une violation de 

l’engagement réciproque des époux et une faute grave pour cet élément essentiel 

du mariage, qui est son unité.  

La fécondation artificielle hétérologue lèse les droits de l’enfant, le prive de 

la relation filiale avec ses origines parentales et peut faire obstacle à la maturation 

de son identité personnelle. Par ailleurs, elle constitue une offense à la vocation 

commune des époux qui sont appelés à la paternité et à la maternité : elle prive 

objectivement la fécondité conjugale de son unité et de son intégrité ; elle réalise et 

manifeste une rupture entre fonction parentale génétique, fonction parentale de 

gestation et responsabilité éducative. Un tel changement des relations 

personnelles dans la famille se répercute dans la société civile : ce qui menace 

l’unité et la stabilité de la famille est source de dissension, de désordre et 

d’injustices dans toute la vie sociale.  

Ces raisons amènent à un jugement moral négatif sur la fécondation 

artificielle hétérologue : est, donc, moralement illicite la fécondation d’une femme 

avec le spermatozoïde d’un donneur qui n’est pas son mari et la fécondation avec 

le spermatozoïde du mari d’un ovule qui ne provient pas de sa femme. Par ailleurs, 

la fécondation artificielle d’une femme non mariée, célibataire ou veuve, quel que 

soit le donneur, ne peut se justifier moralement.  

Le désir d’avoir un enfant et l’amour entre les époux qui désirent trouver une 

solution à une stérilité insurmontable de toute autre façon, constituent des motifs 

qui méritent la compréhension ; mais les intentions subjectivement bonnes de 

rendent pas la fécondation artificielle hétérologue conforme aux constituants 

objectifs et inaliénables du mariage, et ne respecte pas les droits de l’enfant et des 

époux.  

 

 

 

 

 



130 
 

c) La maternité “substitutive” est-elle moralement licite ?  

Non, pour les mêmes raisons qui mènent à refuser la fécondation artificielle 

hétérologue : en effet, elle est contraire à l’unité du mariage et à la dignité de la 

procréation de la personne humaine.  

La maternité substitutive représente une faute objective contre les 

obligations de l’amour maternel, de la fidélité conjugale et de la maternité 

responsable ; elle offense la dignité et le droit de l’enfant à être conçu, porté, mis 

au monde et éduqué par ses propres parents ; elle instaure, au dépend de la 

famille, une division entre les éléments physiques, psychologiques et moraux qui la 

constituent.  

 

7.5.2- la fécondation artificielle homologue  

La fécondation artificielle hétérologue étant déclarée inacceptable, on se 

demande comment accepter moralement les procédures de la fécondation 

artificielle homologue ? (FIVET et insémination artificielle entre époux). En 

préliminaire il faut éclaircir une question de principe.  

 

a) Du point de vue moral, quel lien est exigé entre procréation et acte 

conjugal ?  

L’enseignement de l’Eglise au sujet du mariage et de la procréation 

humaine affirme “le lien indivisible, que Dieu a voulu et que l’homme ne peut 

rompre, entre les deux sens de l’acte conjugal : le sens unitaire et le procréateur. 

En effet, l’acte conjugal, par sa structure intime, en tant qu’il unit les époux d’un 

lien très profond, les rend aptes à la genèse de nouvelles vies, selon des lois 

inscrites dans l’être même de l’homme et de la femme”. Ce principe, donné dans la 

nature du mariage et dans le lien intime de ses bontés, porte des conséquences 

bien connues au plan de la paternité et de la maternité responsables. “En 

sauvegardant les deux aspects essentiels, intuitif et procréateur, l’acte conjugal 

conserve intégralement le sens du véritable amour mutuel et son ordonnancement 

à la très haute vocation de l’homme pour la paternité”. 

La même doctrine relative au lien existant entre les significations de l’acte 

conjugal et entre les bontés du mariage éclaire le problème moral de la 

fécondation artificielle homologue, étant donné qu’“il n’est jamais permis de 

séparer ces divers aspects, au point d’exclure positivement l’intention procréatrice 

ou la relation conjugale”. 

La contraception prive intentionnellement l’acte conjugal de son ouverture à 

la procréation et, ainsi, réalise une dissociation volontaire des finalités du mariage. 

La fécondation artificielle homologue, en cherchant une procréation qui ne soit pas 

le fruit d’un acte d’union conjugale spécifique, réalise objectivement une séparation 

analogue entre les bontés et les significations du mariage. 

Par conséquent, la fécondation est désirée licitement quand elle est le terme d’un 

“acte conjugal en soi apte à la genèse de descendance, à laquelle, de par sa 



131 
 

nature, s’ordonne le mariage, et avec lequel les conjoints deviennent une seule 

chair”. Mais, du point de vue moral, la procréation est privée de sa propre 

perfection quand elle n’est pas désirée comme le fruit de l’acte conjugal, c’est à 

dire, du geste spécifique d’union des époux.  

La valeur morale du lien intime existant entre les bontés du mariage  et les 

autres sens de l’acte conjugal se fonde dans l’unité de l’être humain, unité 

résultant du corps et de l’âme spirituelle. Les époux expriment réciproquement leur 

amour personnel dans le “langage du corps”, qui porte clairement et, en même 

temps, “les sens conjugaux” et parentaux.  

L’acte conjugal, avec lequel les époux manifestent réciproquement le don 

de soi, exprime simultanément l’ouverture au don de la vie : c’est un acte 

indissolublement corporel et spirituel. C’est dans leur corps et avec lui que les 

époux consomment le mariage et peuvent devenir père et mère.  

Pour respecter le langage des corps et sa générosité naturelle, l’union 

conjugale doit se produire dans le respect de l’ouverture à la procréation, et la 

procréation d’une personne doit être le fruit et le terme de l’amour conjugal.  

De cette manière, l’origine de l’être humain est le résultat d’une procréation 

“liée à l’union non seulement biologique, mais aussi spirituelle des parents unis par 

les liens du mariage”.  

Une fécondation obtenue hors du corps des époux demeure privée, par 

conséquent, des sens et des valeurs qui s’expriment dans le langage du corps et 

de l’union de personnes humaines.  

Seul le respect du lien existant entre les sens de l’acte conjugal et par l’unité 

de l’être humain permet une procréation conforme à la dignité de la personne.  

Dans son origine unique et irremplaçable, l’enfant devra être respecté et 

reconnu comme égal en dignité personnelle à ceux qui lui donnent la vie. La 

personne humaine doit être accueillie dans le geste d’union et d’amour de ses 

parents ; la conception d’un enfant, par conséquent, devra être le fruit du don 

réciproque, qui se réalise dans l’acte conjugal, dans lequel les époux coopèrent 

avec l’œuvre de l’Amour Créateur, comme serviteurs et comme seigneurs. 

L’origine d’une personne humaine, en réalité, est le résultat d’un don. L’être 

conçu devra être le fruit de l’amour de ses parents. Il ne peut pas être désiré et 

conçu comme le produit d’une intervention de techniques médicales et biologiques: 

cela équivaudrait à le réduire à devenir l’objet d’une technologie scientifique. 

Personne ne peut soumettre la venue au monde d’un enfant à des conditions 

d’efficience techniques évaluées selon des paramètres de contrôle et de maîtrise. 

L’importance morale du lien existant entre les sens de l’acte conjugal et les 

bontés du mariage, l’unité de l’être humain et la dignité de son origine exigent que 

la procréation d’une personne humaine soit recherchée comme le fruit d’un acte 

conjugal spécifique de l’amour entre les époux.  



132 
 

Le lien existant entre procréation et acte conjugal, par conséquent, se révèle 

d’une grande importance sur le plan anthropologique et moral, et éclaire les 

positions du Magistère au sujet de la fécondation artificielle homologue.  

 

b) La fécondation homologue “in vitro” est-elle moralement licite ?  

La réponse à cette question dépend strictement des principes que nous 

venons de rappeler.  

Nous ne pouvons ignorer, évidemment, les aspirations légitimes des époux 

stériles ; pour certains le recours à la FIVET homologue apparait comme l’unique 

moyen d’avoir un enfant, désiré sincèrement : on se demande dans ces situations 

si la globalité de la vie conjugale ne suffit pas pour assurer une dignité suffisante 

pour la procréation humaine.  

Il est reconnu que la FIVET ne peut certainement pas combler le manque 

des relations conjugales et ne peut être préférée aux actes spécifiques de l’union 

conjugale, considérant les risques pour l’enfant et les inconvénients du processus. 

Mais on se demande, dans l’impossibilité de remédier d’une autre façon à la 

stérilité, si la cause de la souffrance, si la fécondation in vitro ne peut être une 

aide, si ce n’est une thérapie, si on ne peut pas admettre sa licité morale.  

Le désir d’enfant – ou, au moins, la disponibilité pour transmettre la vie – est 

un prérequis nécessaire, du point de vue moral, pour une procréation humaine 

responsable. Mais, cette bonne intention n’est pas suffisante pour donner un 

jugement moral positif sur la fécondation in vitro entre les époux. Le processus de 

la FIVET doit être jugé en lui-même et ne peut emprunter sa qualification morale ni 

de l’ensemble de la vie conjugale dans laquelle elle s’inscrit, ni des actes 

conjugaux qui peuvent précéder ou suivre. 

Il a déjà été rappelé comment dans les circonstances où elle est 

habituellement pratiquée, la FIVET implique la destruction d’êtres humains, fait 

contraire à la déjà citée doctrine sur l’illicéité de l’avortement. Mais, même au cas 

où toutes les précautions seraient prises pour éviter la mort des embryons 

humains, la FIVET homologue dissocie les gestes qui, par l’acte conjugal, sont 

destinés à la fécondation humaine. La nature même de la FIVET homologue, donc, 

devra aussi être considérée, en la séparant du lien avec l’avortement provoqué. 

 La FIVET homologue est réalisée à l’extérieur du corps des conjoints par 

des gestes de tiers, dont la compétence et l’activité technique déterminent le 

succès de l’intervention ; elle remet la vie et l’identité de l’embryon au pouvoir des 

médecins et des biologistes, et instaure une domination de la technique sur 

l’origine et le destin de la personne humaine. Une telle relation de domination est, 

en soi, contraire à la dignité et à l’égalité qui doivent être communes aux parents et 

aux enfants.  

La conception in vitro est le résultat de l’action technique qui préside la 

fécondation ; elle n’est ni obtenue de fait, ni prétendue positivement comme 

expression et fruit d’un acte spécifique de l’union conjugale. Donc, dans la FIVET 



133 
 

homologue, bien que considérée dans le contexte des relations conjugales 

existantes de fait, la conception de la personne humaine est objectivement privée 

de sa propre perfection : c’est à dire, il lui faut être le terme et le fruit d’un acte 

conjugal dans lequel les époux puissent se faire “coopérateurs de Dieu pour le don 

de la vie à la nouvelle personne”. 

Ces raisons permettent de comprendre pourquoi l’acte d’amour conjugal est 

considéré dans l’enseignement de l’Eglise comme l’unique lieu digne de la 

procréation humaine. Pour les mêmes raisons le dénommé “cas simple”, c’est à 

dire un processus de FIVET homologue qui se libère d’un quelconque compromis 

avec la pratique abortive de la destruction des embryons, avec la masturbation, 

demeure une technique moralement illicite parce qu’elle prive la procréation 

humaine de la dignité qui lui est propre et connaturelle.  

Il est vrai que la FIVET homologue n’est pas aggravée par toute cette 

négativité éthique qui se trouve dans la procréation extra-conjugale ; la famille et le 

mariage continuent de constituer le cadre de la naissance et de l’éducation des 

enfants. Toutefois, en conformité avec la doctrine traditionnelle relative aux bontés 

du mariage et à la dignité de la personne, l’Eglise demeure contre, du point de vue 

moral, la fécondation homologue in vitro; c’est à dire, en elle-même, illicite et 

contraire à la dignité de la procréation et de l’union conjugale, même quand sont 

prises toutes les précautions pour éviter la mort de l’embryon humain.  

Bien que nous ne puissions pas approuver la modalité dans laquelle est 

obtenue la conception humaine dans la FIVET, tout enfant qui vient au monde 

devra, de toutes manières, être accueilli comme un don vivant de la Bonté divine et 

devra être éduqué avec amour. 

 

c) Comment juger du point de vue moral l’insémination artificielle 

homologue ?  

L’insémination artificielle homologue, dans le mariage, ne peut pas être 

admise, sauf quand le moyen technique ne se substitue pas à l’acte conjugal, mais 

se positionne comme une facilitation et une aide pour que celui-ci atteigne sa 

finalité naturelle.  

L’enseignement du Magistère sur ce sujet a déjà été expliqué : il n’est pas 

seulement l’expression de circonstances historiques particulières, mais se base 

sur la doctrine de l’Eglise au sujet du lien entre union conjugale et procréation, et 

dans la considération de la nature personnelle de l’acte conjugal et de la 

procréation humaine.  

L’acte conjugal, dans sa structure naturelle, est une action personnelle, une 

coopération simultanée et immédiate des conjoints, laquelle, par la nature même 

des agents et par la propriété de l’acte, est l’expression du don réciproque qui, 

selon la parole des Ecritures, réalise l’union “en une seule chair”.  

Donc, la conscience morale “n’interdit pas nécessairement l’usage de 

certains moyens artificiels à destination unique ou à faciliter l’acte naturel ou à faire 



134 
 

que l’acte naturel, réalisé normalement, atteigne sa propre finalité”. Si le moyen 

technique facilite l’acte conjugal ou aide à atteindre ses objectifs naturels, il peut 

être moralement accepté. Chaque fois que, au contraire, l’intervention se substitue 

à l’acte conjugal, elle est moralement illicite.  

L’insémination artificielle substitutive de l’acte conjugal est interdite en 

raison de la dissociation volontairement exercée entre les deux sens de l’acte 

conjugal. La masturbation à l’aide de laquelle s’obtient le sperme, est un autre 

signe d’une telle dissociation : quand il est aussi effectué en vue de la procréation, 

le geste demeure privé de son sens unifiant : il lui manque...la relation sexuelle 

exigée par l’ordre moral, celui qui réalise “le sens intégral du don mutuel et de la 

procréation humaine” dans le contexte de l’amour véritable. 

 

d) Quel critère moral doit être proposé au sujet de l’intervention du 

médecin dans la procréation humaine ?  

L’action du médecin ne doit pas être évaluée seulement sur sa dimension 

technique, mais aussi et surtout sur sa finalité, qui est le bien des personnes et 

leur santé corporelle et psychologique. Les critères moraux pour l’intervention 

médicale dans la procréation sont déduits de la dignité tant des personnes 

humaines, que de leur sexualité et origine. 

La médecine qui veut s’ordonner au bien intégral de la personne doit 

respecter les valeurs spécifiquement humaines de la sexualité. Le médecin se 

trouve au service des personnes et de la procréation humaine : il ne possède pas 

la faculté de disposer d’elles ni de décider en ce qui les concerne. L’intervention 

médicale respecte la dignité des personnes quand elle vise à aider l’acte conjugal, 

que ce soit en facilitant sa pleine réalisation, soit en permettant qu’il atteigne sa 

finalité, une fois qu’il a été réalisé normalement. 

Parfois, au contraire, il arrive que l’intervention médicale se substitue 

techniquement à l’acte conjugal, afin d’obtenir une procréation qui n’est ni le 

résultat ni le fruit de ce dernier. Dans un tel cas, l’action médicale ne se trouve pas, 

comme elle devrait, au service de l’union conjugale, mais elle s’approprie la 

fonction procréatrice et contredit, de cette manière, la dignité et les droits 

inaliénables des époux et de l’enfant à naitre.  

L’humanisation de la médecine, aujourd’hui instamment réclamée par tous, 

exige le respect de la dignité intégrale de la personne humaine, en premier lieu 

dans l’acte et le moment où les époux transmettent la vie à une nouvelle personne. 

Il est logique, donc, d’adresser un appel pressant aux médecins et aux chercheurs 

catholiques pour qu’ils donnent un témoignage exemplaire du respect dû à 

l’embryon humain et à la dignité de la procréation. Le personnel médical et 

paramédical des hôpitaux et des cliniques catholiques est spécialement invité à 

observer les obligations morales contractuelles, souvent même de manière 

statutaire. Les responsables de ces hôpitaux et cliniques catholiques et qui sont 



135 
 

fréquemment religieux, seront particulièrement attentifs à garantir une observance 

exacte des normes morales rappelées dans la présente Instruction.  

 

e) La souffrance de la stérilité conjugale  

La souffrance des époux qui ne peuvent avoir d’enfant ou qui craignent de 

mettre au monde un fils anormal est une souffrance que tous doivent comprendre 

et évaluer correctement.  

De la part des époux, Le désir d’enfant est naturel : il exprime la vocation à 

la paternité et à la maternité, inscrite dans l’amour conjugal. Ce désir peut être 

encore plus fort si le couple est atteint par une stérilité qui parait incurable. 

Toutefois, le mariage ne confère pas aux époux un droit à l’enfant, mais plutôt 

seulement le droit à réaliser les actes naturels qui, d’eux-mêmes, sont ordonnés 

pour la procréation. 

Un véritable droit à l’enfant serait contraire à sa dignité et à sa nature. 

L’enfant n’est pas dû et ne peut être considéré comme objet de propriété : il est un 

don, le “plus grand” et le don le plus gratuit du mariage, et est le témoignage vivant 

du don réciproque de ses parents. A ce titre, l’enfant a droit – comme il a déjà été 

dit – d’être le fruit de l’acte spécifique de l’amour conjugal de ses parents et a aussi 

le droit d’être respecté comme personne depuis le moment de sa conception.  

Toutefois, la stérilité, quel qu’en soit la cause et son diagnostic, est 

certainement une dure épreuve. La communauté des fidèles est appelée à 

illuminer et à appuyer la souffrance de ceux qui ne peuvent réaliser une légitime 

aspiration à la maternité et à la paternité.  

Les époux qui se trouvent dans cette douloureuse situation sont appelés à y 

découvrir l’opportunité d’une participation particulière à la croix du Seigneur, 

source de fécondité spirituelle.  

Les couples stériles ne doivent pas oublier que même quand la procréation 

n’est pas possible, la vie ne perd pas pour autant de sa valeur. En effet, la stérilité 

physique peut être l’occasion, pour les époux, de rendre d’autres services 

importants à la vie des personnes humaines, comme l’adoption, les formes variées 

d’œuvres éducatives, l’aide à d’autres familles, aux enfants pauvres et anormaux. 

Beaucoup de chercheurs se battent contre la stérilité. En sauvegardant 

pleinement la dignité de la procréation humaine, certains sont arrivés à des 

résultats qui, auparavant, paraissaient inatteignables. Les hommes de science, 

donc, doivent être encouragés à poursuivre leurs recherches, avec le but de 

prévenir les causes de la stérilité et de pouvoir les guérir, de façon à ce que les 

couples stériles puissent réussir à procréer, dans le respect de leur dignité 

personnelle et de celle de l’enfant à naitre.  

 

 



136 
 

7.6- Interventions humaines pour empêcher la transmission de la vie65  

Aujourd’hui, tous reconnaissent le droit qu’ont les couples, pour des raisons 

sérieuses, de planifier leurs familles, en décidant du nombre d’enfants, du moment 

et des conditions correctes pour les avoir.  

Les parents, comme transmetteurs de la vie, doivent exercer leur paternité 

de manière responsable, en faisant un choix correct pour réussir la grossesse ou 

pour la retarder. Le couple a le droit et le devoir de s’informer largement sur la 

vérité au sujet des différentes méthodes qui existent. Ainsi seulement il sera en 

condition pour choisir de manière responsable la méthode qui contribue vraiment 

au bien-être de sa famille.  

Personne ne peut imposer, et personne ne peut accepter, l’usage d’une 

méthode de planification familiale, si au préalable il ne s’est pas informé 

correctement sur celui-ci, c’est à dire, sur les conséquences bonnes ou mauvaises 

que peut avoir une telle méthode.  

 

a) Quelle est la réalité sur les moyens contraceptifs ? 

L’usage de moyens contraceptifs, surtout de la part de la femme, est 

devenu très commun dans le monde contemporain. Entretemps, la question qui 

apparait et dont la vraie réponse n’est pas toujours évidente ni toujours connue, 

est si en vérité les moyens contraceptifs sont bénéfiques pour la femme.  

Cette question est de la plus grande importance, car de sa réponse 

dépendent autant la santé féminine, que la vie humaine de toute femme en âge 

fertile.  

Aujourd’hui, on connait une grande variété de méthodes de planification 

familiale, bien que toutes les méthodes ne soient pas contraceptives comme 

beaucoup le croient simplement.  

Les contraceptifs ne sont que des méthodes qui empêchent la rencontre du 

spermatozoïde avec l’ovule. Même ainsi, ceux qui agissent vraiment comme 

contraceptifs ne sont pas bons. A suivre nous allons expliquer quelques-unes des 

méthodes les plus communes.  

La conception ou fécondation se fait à l’instant où le spermatozoïde pénètre 

dans l’ovule, à partir de quoi il n’y a plus aucun doute qu’il existe une nouvelle vie 

humaine.  

 

b) Les types de contraceptifs 

Pour empêcher la rencontre du spermatozoïde avec l’ovule l’homme inventa 

différents artifices.  

 Les préservatifs et les diaphragmes placent des barrières pour bloquer la 

route au spermatozoïde, en interférant ainsi dans le processus naturel 

de la procréation. Pourtant, plus que d’être inconfortables à manipuler, 

                                                            
65 Le texte qui suit, sur  les  interventions humaines pour empêcher  la  transmission de  la vie, est extrait de 
Associação Nacional Pró‐Vida e Pró‐Família. In: http://www.providafamilia.org.br/doc.php‐doc=doc30746.  



137 
 

ils peuvent faillir, produire des modifications psychologiques, affecter la 

sensibilité et causer des infections, des allergies au latex ou des lésions 

locales.  

 La stérilisation : grâce à la chirurgie diverses pratiques opératoires sont 

pratiquées par lesquelles sont liées, brulés ou coupés les conduits 

déférents de l’homme (vasectomie) ou les trompes de la femme 

(salpingectomie), qui sont les canaux nécessaires au transfert des 

spermatozoïdes vers l’ovule. 

 Les spermicides : ce sont aussi des moyens contraceptifs, des produits 

chimiques sous différentes présentations, comme le gel, des crèmes, et 

des suppositoires qui agissent sur le vagin et le col de l’utérus pour 

bloquer spermatozoïde et, avant tout, le tuer. 

 

c) Les faux contraceptifs  

 Les dispositifs intra utérins (DIU), comme l’ASA, le T en cuivre et 

l’Anneau, sont des corps étrangers de divers matériaux qui sont 

introduits dans l’utérus pour éviter la procréation. Ils agissent 

chimiquement et mécaniquement, empêchant que l’ovule, déjà fécondé, 

ne puisse faire sa nidation dans l’utérus. Ce qui veut dire que ce ne sont 

pas de simples moyens contraceptifs, ils sont anti implantatoires et, 

donc, abortifs. 

 Les contraceptifs oraux ou pilules sont des comprimés qui contiennent 

des hormones qui peuvent avoir divers effets sur la femme, en modifiant 

le cycle menstruel féminin ou en empêchant l’ovulation. De plus, ils 

causent des changements dans la muqueuse produite dans le col de 

l’utérus, de telle manière que l’orifice est obstrué et empêche le passage 

des spermatozoïdes, ayant dans les deux cas un effet contraceptif. 

 Les implants, comme le Norplant, et les injections comme le Depo-

Provera ont le même mécanisme d’action abortive que la pilule. Aussi 

bien l’un que l’autre ont des progestatifs. Les implants, comme Norplant, 

au-delà de tous les effets secondaires cités antérieurement, ont le risque 

d’une petite chirurgie à laquelle doit se soumettre la femme pour les 

implanter, et surtout les complications quand ils sont retirés, opération 

toujours très pénible. D’un autre côté, l’usage du Norplant manipule la 

femme sur un temps très long. Le Depo-Provera accélère le 

développement de cancers tout comme la pilule. Un grand nombre de 

femmes vietnamiennes, réfugiées à Hong Kong, ont soufferts des effets 

secondaires résultant de ces injections.  

 

 

 

 



138 
 

d) Contraceptifs post-coïtum  

Les “contraceptifs post coïtum” constituent une manière d’”éviter” la 

procréation basée sur la théorie fausse que la grossesse commence à 

l’implantation et non à la fécondation. C’est en se basant sur cette idée fausse 

qu’est donné le nom de “moyen contraceptif post-coïtum” ou d’”urgence”, quand en 

réalité il s’agit d’un avortement. Pour atteindre cet objectif, différentes méthodes 

sont utilisées.  

Une de ces méthodes est l’insertion d’un dispositif intra-utérin (DIU), dans 

les cinq jours suivant l’acte sexuel ou le coït sans utilisation d’aucune méthode 

contraceptive.  

Un autre “contraceptif post coïtum” est l’utilisation de 600 mg de RU 486 

dans les 72 heures qui suivent la relation sexuelle ; ou l’utilisation d’œstrogènes, 

progestérone, androgène ou la combinaison d’œstrogènes et de progestérone 

dans les heures qui suivent le coït. La “pilule du lendemain” est typiquement le 

“contraceptif post-coïtum””.  

Dans toutes ces méthodes, ce qui est recherché est d’éviter l’implantation 

de l’ovule déjà fécondé, c’est pourquoi ce sont des méthodes abortives.  

Ce sont des méthodes artificielles de planification familiale qui agissent de 

manière anti naturelle et qui ne sont pas sures. Elles demandent une manipulation 

ou une implantation de substances ou de corps étrangers dans l’organisme et 

peuvent avoir des effets dommageables et des risques indésirables. 

L’homme et la femme se réalisent en plénitude dans le don généreux qu’ils 

font d’eux-mêmes en s’unissant dans l’acte conjugal, dans lequel, au-delà de ça, 

ils peuvent transmettre la vie. Union et capacité reproductrice sont, donc, deux 

aspects inséparables de l’acte conjugal. Ne peuvent être moralement acceptés 

comme bonnes les méthodes de planification familiale qui, comme les artificiels, 

interfèrent de manières différentes entre les deux aspects et ainsi agissent contre 

la nature même de l’acte conjugal. 

Il existe d’autres formes de planification familiale qui exercent la paternité de 

manière responsable. Ces dernières années, le développement scientifique a 

rendu possible la connaissance en profondeur de la nature de la femme et a rendu 

possible la réussite ou l’espacement d’une grossesse, quand existent des raisons 

sérieuses, en identifiant les jours fertiles de son cycle. Il s’agit des méthodes 

naturelles de planification familiale. 

 

 

 

 

 



139 
 

Pour réfléchir: 

 

1) Qu’est-ce que la Bioéthique ? Sur quoi se base-t-elle pour éclairer et 

résoudre les questions éthiques soulevées par les avancées et par 

l’application de la Médecine et de la Biologie ? 

2) Quel est le lien entre la Bioéthique et la Philosophie ou la Morale ? 

Comment expliquez-vous ce lien ? 

3) Quel est l’objet de la réflexion propre à la Théologie et à la Bioéthique ? 

4) Vous personnellement, connaissez-vous une ou plusieurs pratiques qui 

interpellent la Bioéthique dans la perspective chrétienne ? 

5) Comment définissez-vous la valeur de la vie humaine ? Quelles sont les 

exigences éthiques relatives à la vie humaine ? 

6) Connaissez-vous des cas de personnes (ou de couples) qui ont privilégié 

l’avortement ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui 

poussent ces personnes (ou couples) à pratiquer l’avortement ? 

7) Connaissez-vous des cas personnels (ou de familles) qui privilégient 

l’euthanasie ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui ont 

poussé ces personnes (ou familles) à pratiquer l’euthanasie ? 

8) Connaissez-vous la position de l’Eglise sur la transmission de la vie 

humaine ?  

9) Pour l’Eglise Catholique, la procréation humaine doit se donner seulement 

dans le mariage. Connaissez-vous des situations concrètes de personnes 

ou de couples qui ont recherché d’autres formes pour la procréation d’une 

nouvelle personne ? Connaissez-vous les circonstances ou les causes qui 

ont poussé ces personnes ou couples à cette procréation humaine hors du 

mariage ? 

10)  Du point de vue moral de l’Eglise Catholique, quel lien est exigé entre 

procréation et acte conjugal ? Savez-vous l’expliquer ? 

11)  Comment juger, du point de vue moral, l’insémination artificielle 

homologue? Pourquoi n’est-elle pas admise par l’Eglise Catholique ? 

12)  Connaissez-vous des cas de couples qui souffrent ou ont souffert de leur 

stérilité conjugale ? Quelles solutions ont utilisé ces couples pour exprimer 

leur vocation de maternité et de paternité ? 

13)  Qu’avez-vous à dire sur les interventions humaines pour empêcher la 

transmission de la vie ? 

14)  Comment le couple chrétien doit-il exercer la paternité de manière 

responsable aujourd’hui ? Quelles méthodes peut-il ou doit-il utiliser ? 

 



140 
 

 

 

 

 

 

 

 

Dans cette dernière partie, nous allons réfléchir sur certains défis éthiques 

pour l’humanité, qui concernent directement l’expérience quotidienne de chacun 

d’entre nous en tant que personne, en nous amenant à une réflexion sur les 

valeurs que nous adoptons, sur le sens de nos actions, sur la manière dont nous 

prenons des décisions et assumons des responsabilités dans notre vie. 

Ces défis concernent, par exemple, le soin que nous avons de “notre 

maison commune”, notre Terre (la seule que nous ayons !) , comme un 

prolongement de l’action créatrice de Dieu ; ils représentent des critères de base 

de la morale dans la perspective des droits humains fondamentaux, de l’écologie 

et de l’environnement, de la dignité du travail, de l’économie, de la politique 

comme art du bien commun, des biens culturels, des réseaux sociaux, de la 

violence, des guerres et conflits.  

L’enseignement social de l’Eglise (Doctrine Sociale de l’Eglise) est 

l’élaboration, de manière systématique, de la préoccupation du Magistère pour les 

problèmes sociaux, en expliquant les obligations sociales des chrétiens. C’est à 

dire, le devoir chrétien de coopérer à la construction d’un monde humain et juste 

(GS, nº 34, 43, 72; Octogesima Adveniens, nº 24). 

Dès lors, cette partie aborde un ensemble de questions qui questionnent 

notre foi et notre manière de faire éthique et morale en tant que chrétiens dans le 

quotidien de nos vies. 

Nous avons déjà vu que le chrétien est un être social par nature, et sa vie 

morale n’affecte pas que sa vie personnelle, mais aussi ses comportements dans 

sa vie relationnelle, c’est à dire, dans sa vie sociale et communautaire (et pourquoi 

ne pas le dire, planétaire). 

Il est important de rappeler que l’étude de ce cours – Morale Chrétienne – 

traite de la réflexion sur l’agir humain, visant à la réalisation de l’homme en tant 

que personne, en tant que part du plan de la Création et de la Rédemption. Elle 

réfléchit, donc, sur le style de vie que le chrétien est appelé à suivre dans chaque 

partie de sa vie dans cet instant historique, et en relation avec les autres 

personnes, la Planète et son Dieu. 

De cette manière, l’Ethique et la Morale sont responsables de la 

construction des bases qui guideront la conduite de la personne humaine, en 

 

TABLE 8 

LES DEFIS ETHIQUES :  

CARACTERE SOCIAL DE LA MORALE 



141 
 

déterminant son caractère et sa manière de se comporter en société et sur cette 

Terre qui nous abrite. 

Comme l’a souligné le pape Jean XXIII dans la Lettre Encyclique Mater et 

Magistra, chaque être humain est et doit être le fondement, la fin et le sujet de 

toutes les institutions où s’exprime et se réalise la vie sociale. (MM, 219) 

Autrement dit, l’homme constitue l’origine et l’objectif de tout engagement social du 

chrétien au moyen des diverses institutions crées pour “gouverner” le destin de 

l’homme ici sur terre et atteindre son bonheur, son bien-être. 

Dans la Lettre Encyclique Laudato Si’, sur le soin de la maison commune, le 

pape François lance un appel à “protéger notre maison commune” ce qui “inclut la 

préoccupation d’unir toute la famille humaine dans la recherche d’un 

développement durable et intégral”. Le pape est préoccupé par l’”intensification 

des rythmes de vie et de travail”, c’est à dire, avec les changements qui se 

produisent sur notre planète, qui “ne sont pas nécessairement orientés pour le bien 

commun”, dans la mesure où s’observe une “détérioration du monde et de la 

qualité de vie d’une grande partie de l’humanité”. 

Laudato Si’ est une Lettre Encyclique qui s’insère dans le magistère social 

de l’Eglise, et qui porte attention à l’expérience concrète des croyants et des 

humains que nous sommes ; elle ne fait pas juste appel à notre intelligence, mais 

aussi à notre affectivité, à nos sentiments et à notre cœur, en rendant ainsi 

possibles de vraies décisions et actions individuelles et collectives en faveur de la 

préservation et de la construction du futur de notre planète Terre. 

La Lettre Encyclique parle de nécessité d’une “conversion écologique” de 

nous tous chrétiens. Elle souligne que la spiritualité chrétienne propose à chacun 

de nous “une manière alternative de comprendre la qualité de vie, en 

encourageant un style de vie prophétique et contemplatif, capable de créer une 

profonde allégresse sans être obsédé par la consommation”. (nº 222) 

Le pape François souhaite que l’Evangile du Règne pénètre effectivement 

dans notre réalité sociale, économique et politique, de manière à ce que tous les 

humains puissent avoir un “style de vie” en accord avec l’Evangile. Et nous 

sommes tous convoqués à collaborer comme instruments de Dieu, chacun à partir 

de sa foi, culture, expérience, initiatives et capacités, dans le contexte d’une 

“morale nouvelle” ou “rénovée”. 

Cette partie se basera, essentiellement, sur la doctrine sociale de l’Eglise, 

avec un accent sur les réflexions du pape François, puisque :  

L’Eglise n’est pas indifférente à tout ce qui dans la société se décide, se produit et 

se vit ; en un mot, à la qualité morale, authentiquement humaine et humanisante, 

de la vie sociale. La société et, avec elle, la politique, l’économie, le travail, le droit, 

la culture ne constituent pas un cadre simplement séculier et du monde et, donc 

marginal et étranger au message et à l’économie du salut. Effectivement, la société 



142 
 

– avec tout ce qui se réalise en elle – concerne l’homme. C’est la société des 

hommes, qui sont la voie première et fondamentale de l’Eglise.66    

Comme nous l’avons déjà vu, la Sainte Ecriture est l’âme de la théologie 

(DV, nº 24), est la source d’inspiration de la pensée sociale de l’Eglise. D’elle 

découlent les interpellations sur les grands thèmes de l’actualité sociale : justice, 

droits de l’homme, fraternité et solidarité.  

Jésus et son message, le Règne de Dieu, est le point de départ et d’arrivée 

(Mc 1,15; Mt 5,3-12). L’amour (agapè) est le concept le plus important (cf. 1Cor 

13.) et la règle d’or de la morale sociale de l’Eglise : “Ainsi, en tout, faites aux 

autres ce que vous souhaitez qu’ils vous fassent ; car c’est la Loi et les Prophéties” 

(Mt 7,12; Lc 6,31).  

L’Evangile doit être annoncé dans le monde du travail, de l’économie, de la 

politique, de la culture, de la famille. Toutes ces réalités font partie de la vie 

humaine et, donc, elles sont touchées par le salut porté par le Christ. 

 

8.1- Les défis éthiques de l’économie 

Le Compendium (ndlr : recueil) de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSI) 

dédie tout le chapitre VII (numéros 323 à 376) à la vie économique, ou aux 

relations entre économie et morale. Certaines réflexions peuvent être soulignées, 

pour montrer que l’économie est juste un aspect et une dimension de l’activité 

humaine complexe, et que l’économie possède une forte connotation morale : 

 Les biens, bien que légitimement possédés, maintiennent toujours une 

destination universelle : est immorale toute forme d’accumulation indue, 

parce que en creux elle contraste avec la destination universelle 

consignée par Dieu Créateur à tous les biens. (nº 328) 

 Les richesses réalisent leur fonction de service à l’homme quand elles 

sont destinées à produire des avantages pour les autres et pour la 

société. (nº 329) 

 La dimension morale de l’économie fait adopter comme finalités 

indivisibles, jamais séparées ni alternatives, l’efficience économique et la 

promotion d’un développement solidaire de l’humanité. (nº 332) 

 L’objet de l’économie est la formation de richesse et son augmentation 

progressive, en terme non seulement quantitatif, mais qualitatif : tout 

cela est moralement correct s’il s’est orienté pour le développement 

global et solidaire de l’homme et de la société dans laquelle il vit et agit. 

(nº 334) 

 L’entreprise doit être caractérisée par la capacité à servir le bien 

commun de la société à travers la production de biens et services utiles. 

En cherchant à produire des biens et services dans une logique 

d’efficience et de satisfaction des intérêts des divers sujets impliqués, 

elle créé de la richesse pour toute la société : non seulement pour les 

                                                            
66 Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise, 62.  



143 
 

propriétaires, mais aussi pour les autres sujets intéressés dans son 

activité. Au-delà de cette fonction typiquement économique, l’entreprise 

accomplit aussi une fonction sociale, en créant des opportunités de 

rencontre, de collaboration, de valorisation des capacités des personnes 

concernées. Dans l’entreprise, donc, la dimension économique est la 

condition pour que puissent être atteints les objectifs non seulement 

économiques, mais aussi sociaux et moraux, à poursuivre 

conjointement. (nº 338) 

 La doctrine sociale reconnait la juste fonction du profit, comme premier 

indicateur de la bonne marche de l’entreprise : quand elle donne du 

profit, cela signifie que les facteurs productifs ont été utilisés 

correctement et les nécessités humaines corrélatives dument satisfaites. 

Mais il est indispensable que, à l’intérieur de l’entreprise, la recherche 

légitime du profit s’harmonise avec la préoccupation incontournable de la 

dignité des personnes qui, à divers titres, agissent dans la même 

entreprise. (nº 340) 

 Les entrepreneurs et les dirigeants ne peuvent prendre en compte 

exclusivement l’objet économique de l’entreprise, les critères d’efficience 

économique, les exigences de l’attention au “capital” comme ensemble 

des moyens de production : est aussi de leur devoir spécifique le respect 

concret de la dignité humaine des travailleurs qui agissent dans 

l’entreprise. (nº 344) 

 L’état peut stimuler les citoyens et les entreprises  dans la promotion du 

bien commun, en ayant soin de porter une politique économique qui 

favorise la participation de tous ses citoyens dans les activités 

productives. (nº 354) 

 Le soin pour le bien commun exige que l’on profite des nouvelles 

occasions de redistribution de pouvoir et de richesses entre les diverses 

zones de la planète, en faveur des plus défavorisées et jusque-là 

exclues ou à la marge du progrès social et économique. (nº 363) 

 

8.2- Les défis éthiques du travail 

Le Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSE) consacre tout le 

chapitre VI (numéros 255 à 322) au travail humain, et affirme que le travail 

appartient à la condition originelle de l’homme, ne représentant ni une punition ni 

une malédiction. Il ressort que dans Sa Prédication, Jésus nous apprend à 

apprécier le travail. Il apprend aux hommes à ne pas se laisser réduire en 

esclavage par le travail. Ils doivent se préoccuper, avant tout, de leur âme ; gagner 

le monde entier n’est pas le but de leur vie (cf. Mc 8, 36). (nº 260) 

 Le cours de l’histoire (en se rappelant la valeur prophétique de Rerum 

Novarum) est marqué par de profondes transformations et par des 

conquêtes exaltantes du travail, mais aussi par l’exploitation de tant de 



144 
 

travailleurs et par les offenses à leur dignité. La révolution industrielle a 

lancé un grand défi à l’Eglise, auquel le Magistère social a répondu avec 

la force de la prophétie, en affirmant les principes de valeur universelle 

et toujours d’actualité, en faveur de l’homme qui travaille et de ses droits. 

(nº 267) 

 Le travail ne procède pas uniquement de la personne, mais est aussi 

essentiellement ordonné à elle et l’a comme finalité. Indépendamment 

de son contenu objectif (des techniques utilisées pour produire), le travail 

doit être orienté sur le sujet qui le réalise, car la finalité du travail, de tout 

travail, reste toujours l’homme. (nº 272) 

 Le travail est aussi une obligation, ou bien, un devoir pour l’homme. 

L’homme doit travailler soit parce que le Créateur lui a ordonné, soit pour 

répondre aux exigences d’entretien et de développement de son 

humanité. (nº 274) 

 La relation entre travail et capital s’exprime aussi par la participation des 

travailleurs dans la propriété, dans la gestion et dans leurs fruits. (nº281) 

 Le travail est un droit fondamental et est un bien pour l’homme : un bien 

utile, digne de lui car apte à exprimer et à accroitre la dignité humaine. 

L’Eglise enseigne la valeur du travail non seulement parce qu’il est 

toujours personnel, mais aussi par son caractère de nécessité. Le travail 

est nécessaire pour former et entretenir une famille, pour avoir le droit de 

propriété, pour contribuer au bien commun de la famille humaine. La 

considération des implications morales que la question du travail 

comporte dans la vie sociale conduit l’Eglise à qualifier le chômage 

comme un vrai désastre social, surtout en ce qui concerne les jeunes 

générations. (nº 288) 

 Le maintien de l’emploi dépend toujours plus des capacités 

professionnelles. Le système d’instruction et d’éducation ne doit pas 

négliger la formation humaine, nécessaire pour réaliser avec profit les 

tâches requises. (nº 290) 

 Les droits des travailleurs, comme tous les autres droits, se basent sur la 

nature de la personne humaine et sur sa dignité transcendante. Le 

Magistère Social de l’Eglise a bien énuméré certains d’entre eux, en 

souhaitant leur reconnaissance dans les instances juridiques : le droit à 

une juste rémunération ; le droit au repos ; le droit à disposer 

d’environnements de travail et de processus de fabrication qui ne 

causent pas de dommage à la santé physique des travailleurs et qui ne 

portent pas atteinte à leur intégrité morale ; le droit à voir sauvegardée 

leur propre personnalité sur le lieu de travail, sans être violés de quelque 

manière dans leur propre conscience ou dignité ; le droit à des 

subventions convenables indispensables à la subsistance des 

travailleurs et de leur famille ; du droit à une pension de retraite, à 



145 
 

l’assurance pour la vieillesse tout comme pour la maladie et l’assurance 

en cas d’accident de travail : le droit à des dispositions sociales 

concernant la maternité ; le droit de se réunir et de s’associer. (nº 301)  

 De tels droits sont fréquemment bafoués, comme le confirment les tristes 

phénomènes du travail sous-rémunéré, privé de protection ou non 

représenté de manière correcte. Il arrive fréquemment que les conditions 

de travail pour les hommes, les femmes et les enfants, spécialement 

dans les pays en voie de développement, soient tellement inhumaines 

qu’elles offensent leur dignité et portent atteinte à leur santé. (nº 301) 

 

8.3- Les défis éthiques de la pauvreté 

Le Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSE) propose que 

l’activité politique et économique et le désir de progrès matériel soient mis au 

service de l’homme et de la société ; si nous nous y consacrons avec la foi, 

l’espérance et la charité des disciples du Christ, la politique elle-même, l’économie 

et le progrès peuvent être transformés en lieux de salut et de sanctification de 

toutes les personnes. 

Toutefois, il établit que “le soin du bien commun exige que soient mises à 

profit les nouvelles occasions de redistribution du pouvoir et des richesses dans 

les diverses zones de la planète, au bénéfice des (personnes) les plus 

défavorisées jusqu’ici exclues ou à la marge du progrès social et économique”. 

(nº363) 

Le pape François, de manière répétée, parle de la situation de pauvreté 

dans le monde, et affirme que “découle de notre foi au Christ, qui s’est fait pauvre 

et s’est toujours rapproché des pauvres et des marginalisés, la préoccupation pour 

le développement intégral des plus abandonnés de la société. (EG, 186)  La 

pauvreté est au centre de l’Evangile. 

Le Pape continue dans l’Exhortation Apostolique Evangelii Gaudium :67  

 Chaque chrétien et chaque communauté sont appelés à être instruments 

de Dieu au service de la libération et de la promotion des pauvres, pour 

qu’ils puissent s’intégrer pleinement dans la société ; cela suppose être 

docilement attentifs, pour entendre le cri du pauvre et le secourir. Il suffit 

de parcourir les Ecritures, pour découvrir comment le Père bon veut 

entendre le cri des pauvres. (EG, 187) 

 Animés par leurs Pasteurs, les chrétiens sont appelés, en tout lieu et 

toute circonstance, à entendre le cri des pauvres, comme l’ont bien 

exprimé les Evêques du Brésil : “Nous souhaitons assumer, chaque jour, 

les joies et espérances, les angoisses et tristesses du peuple brésilien, 

spécialement des populations des périphéries urbaines et des zones 

rurales – sans terre, sans toit, sans pain, sans santé – lésés dans leurs 

                                                            
67 Voir spécialement les numéros 186 a 216 de l’Exhortation Apostolique en référence. 



146 
 

droits. Voyant leur misère, entendant leurs cris et connaissant leur 

souffrance, nous sommes scandalisés par le fait de savoir qu’il existe 

suffisamment d’aliments pour tous et que la faim est due à une mauvaise 

répartition des biens et de la rente. Le problème s’aggrave avec la 

pratique généralisée du gaspillage”. (EG, 191) 

 Pour l’Eglise, l’option pour les pauvres est plus une catégorie 

théologique que culturelle, sociologique, politique ou philosophique. Dieu 

“manifeste sa miséricorde avant tout” vers eux. Cette préférence divine a 

des conséquences dans la vie de foi de tous les chrétiens, appelés à 

éprouvés “les mêmes sentiments qui sont en Jésus Christ” (Fl 2,5). 

Inspirée par cette préférence, l’Eglise a pris une option pour les pauvres, 

comprise comme une “forme spéciale de primat dans la pratique de la 

charité chrétienne, témoignée par toute la Tradition de l’Eglise”. Comme 

l’enseignait Benoit XVI, cette option “est implicite de la foi christologique 

dans ce Dieu qui s’est fait pauvre pour nous, pour nous enrichir de sa 

pauvreté”. C’est pourquoi, je désire une Eglise pauvre pour les pauvres. 

Ceux-ci ont beaucoup à nous apprendre. Au-delà de participer du 

sensus fidei, dans leurs propres douleurs ils connaissent le Christ 

souffrant. Il est nécessaire que nous tous nous laissions évangéliser par 

eux. La nouvelle évangélisation est une invitation à reconnaitre la force 

salvatrice de leurs vies, et à les mettre au centre du chemin de l’Eglise. 

Nous sommes appelés à découvrir le Christ en eux : non seulement à 

leur prêter notre voix pour leurs causes, mais aussi à être leurs amis, à 

les écouter, à les comprendre et à accueillir la sagesse mystérieuse que 

Dieu veut nous communiquer à travers eux. (EG, 198) 

 Etant donné que cette Exhortation est en direction des membres de 

l’Eglise Catholique, je souhaite affirmer, avec regret, que la pire 

discrimination dont souffrent les pauvres est le manque d’attention 

spirituelle. L’immense majorité des pauvres possède une ouverture 

spéciale à la foi ; ils ont besoin de Dieu et nous ne pouvons cesser de 

leur offrir son amitié, sa bénédiction, sa Parole, la célébration des 

Sacrements et la proposition d’un chemin de croissance et de maturation 

de la foi. L’option préférentielle pour les pauvres doit se traduire, 

principalement, dans une sollicitude religieuse privilégiée et prioritaire. 

(EG, 200) 

 Petits, mais forts dans l’amour de Dieu, comme Saint François d’Assise, 

nous tous, chrétiens, sommes appelés à prendre soin de la fragilité du 

peuple et du monde dans lequel nous vivons. (EG, 216) 

 

 

 

 



147 
 

8.4- Les défis éthiques de la politique 

Le Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSE) dédie tout le 

chapitre VIII (numéros 377 à 427) à la politique, et proclame que la personne 

humaine est le fondement et la fin de la communauté politique. C’est pourquoi, elle 

a dans la référence au peuple son authentique dimension : elle est, et doit être en 

réalité, l’unité organique et organisatrice d’un véritable peuple. (nº384 et 385) 

L’autorité politique, donc, doit se laisser guider par la loi morale : toute sa dignité 

découle du déroulement dans le cadre de l’ordre moral, lequel a Dieu comme 

début et fin. (nº 396) 

 Considérer la personne humaine comme fondement et fin de la 

communauté politique signifie s’efforcer, avant tout, de reconnaitre et 

respecter sa dignité à travers la protection et la promotion des droits 

fondamentaux et imprescriptibles de l’homme: dans le temps moderne, 

l’activation du bien commun trouve son indication de fond dans les droits 

et les devoirs de la personne. (nº 388) 

 Le sujet de l’autorité politique est le peuple considéré dans sa totalité 

comme détenteur de la souveraineté. (nº 395) 

 L’autorité doit reconnaitre, respecter et promouvoir les valeurs humaines 

et morales essentielles. (nº 397) 

 L’autorité doit établir des lois justes, c’est à dire, en conformité avec la 

dignité de la personne humaine et avec les préceptes de la raison droite. 

(nº 398) 

 Le citoyen n’est pas obligé en conscience de suivre les prescriptions des 

autorités civiles si elles sont contraires aux exigences de l’ordre moral, 

aux droits fondamentaux des personnes ou aux enseignements de 

l’Evangile. (nº 399) 

 C’est un grave devoir de conscience de ne pas collaborer, même dans la 

forme, aux pratiques,  qui, bien qu’admises par la législation civile, 

tranchent avec la loi de Dieu. (nº 399) 

 Une authentique démocratie n’est pas seulement le résultat d’un respect 

formel des règles, mais est le fruit de l’acceptation en conscience des 

valeurs qui inspirent les processus démocratiques : la dignité de la 

personne humaine, le respect des droits de l’homme, le fait d’assumer le 

bien commun comme fin et critère régulateur de la vie politique. S’il n’y a 

pas de consensus général sur de telles valeurs, il se perd le sens de la 

démocratie et sa stabilité est compromise. (nº 407) 

 L’administration publique, à tous niveaux – national, régional, municipal-, 

comme instrument de l’état, a pour finalité de servir les citoyens : mis au 

service des citoyens, l’Etat est le gestionnaire des biens du peuple, et il 

doit administrer en ayant à l’esprit le bien commun. (nº 412) 

 L’autonomie réciproque de l’Eglise et de la communauté politique ne 

porte pas une séparation telle qu’elle exclut toute collaboration entre 



148 
 

elles : toutes deux, quoiqu’à des titres différents, sont au service de la 

vocation personnelle et sociale des mêmes hommes. (nº 425) 

 

8.5- Les défis éthiques de la culture 

Le Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSE) dédie les 

numéros 554 à 562 à la présence du fidèle laïc dans le service à la culture. 

Certaines réflexions peuvent être soulignées pour montrer que la culture doit 

constituer un champ privilégié de présence et d’engagement pour l’Eglise et les 

chrétiens, engagement qui doit être inspiré par l’Evangile. 

 La perfection intégrale de la personne et le bien de toute la société sont 

les fins essentielles de la culture ; la dimension éthique de la culture est, 

par conséquent, une priorité de l’action sociale et politique des fidèles 

laïcs. (nº 556) 

 L’engagement social et politique du fidèle laïc dans le champ culturel 

prend actuellement quelques directions précises. La première est celle 

qui cherche à garantir à chacun le droit de tous à une culture humaine et 

civile en harmonie avec la dignité de la personne humaine, sans 

distinction de race, de sexe, de nation, de religion ou de condition 

sociale. (nº 557) 

 Le second défi pour l’engagement du fidèle laïc concerne le contenu de 

la culture, c’est à dire, la vérité. La question de la vérité est essentielle 

pour la culture, parce que demeure en chaque homme le devoir de 

sauver l’intégrité de sa personnalité, d’où ressortent les valeurs de 

l’intelligence, de la volonté, de la conscience et de la fraternité. (nº 558) 

 Les chrétiens doivent se dédier avec toute énergie à donner une pleine 

valorisation à la dimension religieuse de la culture ; une telle tâche est 

très importante et urgente pour la qualité de la vie humaine, dans le 

cadre individuel et social. (nº 559) 

 Dans la promotion d’une culture authentique, les fidèles laïcs assureront 

une grande importance aux moyens de communication de masse, 

considérant surtout le contenu des nombreux choix réalisés par les 

personnes : de tels choix, même s’ils varient d’un groupe à l’autre et 

d’individus à individu, possèdent tous un poids moral et sur cet aspect 

doivent être évalués. Pour choisir correctement, il est nécessaire de 

connaitre les normes de l’ordre moral et de les appliquer fidèlement. 

(nº560) 

 Les professionnels des moyens de communications sociaux ne sont pas 

les seuls à avoir des devoirs éthiques. Les usagers aussi ont des 

obligations. Les opérateurs qui tentent d’assumer leurs responsabilités 

méritent un public conscient de ses propres responsabilités. (nº 562) 

 

 



149 
 

8.6- Les défis éthiques sur l’environnement 

Le Compendium de la Doctrine Sociale de l’Eglise (CDSE) dédie tout le 

chapitre X (numéros 451 à 487) aux questions sur l’environnement, et précise que 

la vision biblique inspire les attitudes des chrétiens en relation avec l’usage de la 

terre, tout comme le développement de la science et de la technique. (nº 456) De 

plus, l’homme ne doit pas oublier que sa capacité de transformer et, d’une certaine 

manière, de créer le monde avec son propre travail se déroule toujours sur la base 

du don originel des choses de la part de Dieu. (nº 460) 

Dans la Lettre Encyclique Laudato Si’ (LS), le pape François se reporte sur 

cet enseignement social de l’Eglise et actualise les réflexions, dans le sens d’une 

rénovation du discours sur la manière dont “nous construisons le futur de la 

planète”. (LS, 14) 

 Il existe des formes de pollution qui affectent quotidiennement les 

personnes. L’exposition aux polluants atmosphériques produit un large 

éventail d’effets sur la santé, particulièrement celle des plus pauvres, et 

provoque des millions de morts prématurées. (nº 20) 

 La terre, notre maison, semble se transformer chaque fois plus un 

immense dépotoir. (nº 21) 

 Ces problèmes sont intimement liés à la culture du déchet, qui affecte 

tant les êtres humains exclus, que les choses qui se transforment en 

déchet. (nº 22) 

 Le climat est un bien commun, un bien de tous et pour tous. (...) 

L’humanité est appelée à prendre conscience de la nécessité de 

changements de style de vie, de production et de consommation, pour 

combattre ce réchauffement ou, du moins, les causes humaines qui le 

produisent ou l’accentuent. (nº 23) 

 Les changements climatiques sont un problème global aux graves 

conséquences environnementales, sociales, économiques, distributrices 

et politiques, en constituant actuellement un des principaux défis pour 

l’humanité. (...) L’augmentation de la migration de fuite de la misère 

aggravée par la dégradation environnementale est tragique, les migrants 

qui, n’étant pas reconnus comme réfugiés dans les conventions 

internationales, portent le poids de leur vie abandonnée sans aucune 

protection réglementaire. Malheureusement, nous constatons une 

indifférence générale devant ces tragédies, qui arrivent en ce moment 

même dans différentes parties du monde. Le manque de réactions de 

nos frères et sœurs devant ces drames est un signe de la perte de sens 

des responsabilités pour nos semblables, sur laquelle se fonde toute la 

société civile. (nº 25) 

 L’eau potable et propre constitue une question de première importance, 

parce qu’elle est indispensable pour la vie humaine et pour soutenir les 

écosystèmes terrestres et aquatiques. (nº 28) Un problème 



150 
 

particulièrement sérieux est celui de la qualité de l’eau disponible pour 

les pauvres, qui chaque jour fauche de nombreuses vies. (nº 29) 

Pendant que la qualité de l’eau disponible se dégrade constamment, en 

certains endroits augmente la tendance à privatiser cette ressource 

limitée, devenant une marchandise sujette aux lois du marché. En 

réalité, l’accès à l’eau potable et sûre est un droit humain essentiel, 

fondamental et universel, parce qu’il détermine la survie des personnes 

et, donc, est la condition pour l’exercice des autres droits humains. 

(nº30) Une plus grande pénurie d’eau provoquera une augmentation du 

coût des aliments et des divers produits qui dépendent de son usage. 

(nº31) 

 Annuellement, des milliards d’espèces végétales et animales 

disparaissent, que nous ne pourrons plus connaitre, que nos enfants ne 

pourront voir, perdues pour toujours. La grande majorité s’éteint pour 

des raisons qui ont à voir avec une certaine activité humaine. (nº33) 

 Quand on analyse l’impact environnemental d’une quelconque activité 

économique, on a l’habitude de regarder ses effets sur le sol, l’eau et 

l’air, mais n’est pas toujours inclue l’étude attentive des impacts sur la 

biodiversité, comme si la perte de quelques espèces ou de groupes 

d’animaux était quelque chose de peu d’importance. (nº 35) 

 Prenant en compte que l’être humain est aussi une créature de ce 

monde, qui a le droit de vivre et d’être heureux et, par-delà, qui possède 

une dignité spéciale, nous ne pouvons pas ne pas considérer les effets 

de la dégradation environnementale, du modèle actuel de 

développement et de la culture du déchet sur la vie des personnes. (nº 

43) 

 L’environnement humain et l’environnement naturel se dégradent 

conjointement ; nous ne pouvons affronter correctement la dégradation 

environnementale si nous ne prêtons pas attention aux causes qui 

concernent la dégradation humaine et sociale. De fait, la détérioration du 

milieu ambiant et de la société affectent de manière spéciale les plus 

fragiles de la planète. (nº 48) 

 J’aimerais souligner qu’il manque souvent une conscience claire des 

problèmes qui affectent particulièrement les exclus. Ceux-ci sont la 

majorité de la planète, des milliards de personnes. Aujourd’hui elles sont 

citées dans les débats politiques et économiques internationaux, mais il 

apparait souvent que leurs problèmes s’insèrent en annexe, comme une 

question qui s’ajoute presque par obligation ou de manière périphérique, 

quand ils ne sont pas considérés comme de simples dommages 

collatéraux. (nº 49) 

 Il faut revigorer la conscience que nous sommes une seule famille 

humaine. Il n’y a pas de frontières ni de barrières politiques ou sociales 



151 
 

qui permettent de nous isoler et, par conséquent, il n’y pas de place pour 

la globalisation de l’indifférence. (nº 52) 

Et le pape François conclut ainsi son diagnostic : “ainsi se manifeste 

comment sont intimement liées la dégradation environnementale et la dégradation 

humaine et éthique”. (nº 56) Et il propose : nous avons besoin d’une écologie 

intégrale, qui inclut clairement les dimensions humaines et sociales. (nº 137) 

 

 

Pour réfléchir : 

 

1) Comment résumez-vous les défis éthiques de l’économie à l’instant 

présent? Comment les résoudre ?  

2) Comment résumez-vous les défis éthiques de la politique à l’instant 

présent? Comment les résoudre ?  

3) Comment résumez-vous les défis éthiques du travail (et/ou de son manque) 

à l’instant présent? Comment les résoudre ? 

4) Comment résumez-vous les défis éthiques de la culture à l’instant présent? 

Comment les résoudre ?  

5) Comment résumez-vous les défis éthiques des moyens de communication à 

l’instant présent ? Comment les résoudre ? 

6) Comment résumez-vous les défis éthiques de la pauvreté à l’instant 

présent? Comment les résoudre ?  

7) Comment résumez-vous les défis éthiques de l’environnement (ou de 

l’écologie intégrale) à l’instant présent ? Comment les résoudre ? 

8) Que pensez-vous de cette affirmation : la destruction de tout le fondement 

de la vie sociale finit par nous monter les uns contre les autres dans la 

défense de nos propres intérêts. Et cela provoque le réveil de nouvelles 

formes de violence et de cruauté, et empêche le développement d’une 

véritable culture du soin de l’environnement. 

 



152 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nous venons de voir, tout au long de ce cours, que “la loi morale est 

l’œuvre de la sagesse divine”. Elle a été définie, au sens biblique, “comme une 

instruction paternelle, une pédagogie de Dieu”, qui “prescrit à l’homme les 

chemins, les règles d’agissements qui le mènent à la béatitude promise et lui 

interdisent les chemins du mal, qui éloigne  de Dieu et de son amour. Tout en étant 

ferme dans ses préceptes et bienveillant dans ses promesses”. (CIC, nº 1950) 

Donc, cette étude de la morale chrétienne ou de la Théologie Morale 

cherche, à la lumière de la parole de Dieu, à discerner les normes concrètes 

qui portent la personne à sa pleine réalisation : humaine et chrétienne. 

Ainsi, ce qui définit le mieux la morale chrétienne est son rattachement à 

l’ensemble de la foi. Autrement dit, la morale est une dimension nécessaire de 

la foi chrétienne (la foi comprise comme relation entre l’être humain et son Dieu). 

Nous pouvons comprendre que la Théologie Morale ou la morale chrétienne 

ne décrit pas uniquement les comportements humains, mais montre un idéal qui 

doit être poursuivi et vécu, et qui est sa force inspiratrice : Jésus Christ. Il est la 

norme suprême pour un comportement moral et pour un vécu de chrétien, de 

chacun des croyants. 

La morale chrétienne n’est pas un simple système de préceptes et 

d’interdictions comme certains le pensent, et ce n’est pas non plus un système qui 

apprend au chrétien à pratiquer certaines normes, avec un minimum de 

dérangement, afin de tranquilliser sa conscience devant Dieu. Ce serait réduire la 

morale et la grandeur de l’homme devant Dieu. 

    Pour qui vit par la foi, la morale chrétienne n’est pas une prison ; c’est 

plutôt un chemin de vie pleine et de bonheur. Dieu ne nous aurait pas laissé un 

Code de Morale si cela n’avait été indispensable pour que nous soyons heureux et 

saints. Les lois morales peuvent être comparées aux flèches de signalisation qui 

guident les conducteurs, spécialement sur les routes dangereuses, avec beaucoup 

de virages, de brouillard et de courbes. Si le conducteur ne les respecte pas, il 

pourrait le payer de sa propre vie et de la vie des autres. 

    La Morale chrétienne a comme objectif de porter l’homme à la réalisation 

de sa vocation suprême, qui est la vocation à la perfection et à la sainteté. Elle a 

comme objectif de diriger le comportement de l’homme pour sa Fin Suprême qui 

est Dieu, qui s’est révélé à l’homme de manière spéciale en Jésus Christ et son 

 

CONCLUSION 



153 
 

Eglise. Personne n’est appelé à vivre une vie médiocre, mais bien une vie remplie 

de spiritualité et d’amour pour Dieu et ses frères. 

Personne ne doit vivre la Loi du Christ par peur, mais par amour pour le 

Seigneur qui est descendu du ciel, et s’est immolé pour chacun de nous. Notre 

amour pour Dieu ne doit pas être l’amour de l’esclave qui lui obéit par peur de la 

punition, ni du mercenaire qui lui obéit par amour de l’argent, mais bien l’amour du 

fils qui obéit à son père simplement parce qu’il est aimé du père. Saint Paul disait : 

“L’amour du Christ me pousse” (2Cor 5,14). 

    Personne ne sera véritablement spirituel tant qu’il ne vivra pas la loi de 

Dieu simplement par amour pour Dieu et non par peur des punitions. D’un autre 

côté, nous devons vivre la loi de Dieu parce qu’elle est, de fait, le chemin pour 

notre vrai bonheur. Il nous aime et il est Dieu ; il ne se trompe pas et ne peut pas 

nous tromper ; alors sa Loi est le meilleur pour nous. 

La morale chrétienne est la base du comportement du chrétien, selon la foi 

qu’il professe, reçue du Christ et de ses Apôtres. Dans le Sermon de la Montagne, 

Jésus a établi la “Constitution” du règne de Dieu, et dans tout l’Evangile il nous 

apprend à vivre conformément à la volonté de dieu. 

Mais, pour croire en cela et vivre avec joie la Morale, il faut avoir la foi ; 

croire en Dieu et en son amour pour nous ; et croire en l’Église Catholique comme 

porte-voix de Jésus Christ. 

Le Christ nous parle par l’Evangile et par l’Eglise. Il l’a instituée sous Pierre 

et ses Apôtres pour être notre Mère, guide et maitre. Jésus a dit aux Apôtres : “Qui 

vous entend, m’entend Moi ; qui vous rejette, me rejette Moi ; et qui me rejette, 

rejette Celui qui m’a envoyé” (Lc 10,16). 

Le Christ a concédé à l’Eglise une partie de son infaillibilité en matière de 

doctrine : foi et morale, parce que cela est nécessaire pour notre salut, et institue 

l’Eglise pour nous mener au salut. C’est pourquoi le Christ ne peut laisser l’Eglise 

se tromper sur les choses essentielles à notre salut. Le Concile Vatican II a dit que 

“l’Eglise est le sacrement universel du salut” (LG, 4). 

C’est par lui que Jésus continue de sauver les hommes de tous les temps et 

de tous lieux, à travers les Sacrements et la Vérité qu’il enseigne. Saint Paul a dit à 

Saint Timothée que “l’Eglise est la colonne et le fondement (socle) de la vérité” 

(1Tm 3,15) et que Dieu veut que tous se sauvent et atteignent la connaissance de 

la vérité (1Tm 2,4).  

Cette “vérité” qui sauve, Dieu l’a confiée à l’Eglise pour la garder avec soin, 

et elle fait cela depuis vingt siècles. Elle a affronté beaucoup d’hérésies et de 

schismes, beaucoup de critiques des hommes et des femmes sans foi, 

particulièrement de nos jours, mais l’Eglise ne trahit pas Jésus Christ. 

Le Christ est en permanence dans l’Eglise –“Voici que je suis venu avec 

vous jusqu’à la fin du monde” (Mt 28,20) – et elle sait que, bien que ses enfants 

soient pêcheurs, elle ne peut manquer le chemin du salut et de la vérité. 



154 
 

 Dans la dernière Cène, le Seigneur a promis à l’Eglise (le Christ et les 

Apôtres), dans le Cénacle, qu’elle connaitrait la pleine vérité. “J’ai encore 

beaucoup de choses à leur dire, mais vous n’êtes pas préparés pour l’entendre 

maintenant ; mais, quand viendra l’Esprit Saint, il vous apprendra la vérité” (Jo 

16,12-13). 

Au long des vingt siècles l’Esprit Saint a enseigné à l’Eglise cette vérité, à 

travers les Saints, les Papes, les Saints Pères... 

L’Eglise ne cherche pas la gloire des hommes, mais seulement la gloire de 

Dieu ; c’est pourquoi elle ne s’intimide pas et ne se décourage pas devant les 

menaces des infidèles. Même si elle finit seule, elle ne niera pas la vérité de son 

Seigneur. 

La Morale chrétienne ne change pas au gré de la volonté des hommes ni au 

gré du temps, parce que la Vérité ne change pas, quelle qu’elle soit. Le Christ ne 

nous a pas laissé une morale transitoire, passagère, provisoire ; non, Il nous a 

laissé une Vérité éternelle. Lui-même est la Vérité. 

Les chrétiens ont besoin de comprendre que les questions morales ne 

dépendent pas de “l’opinion de la majorité” et ne se modifient pas avec les 

“avancées” scientifiques. C’est la morale qui doit dire quelles sont les découvertes 

de la Science qui sont valides pour le progrès de l’homme, et non le contraire. Une 

loi morale ne devient pas licite uniquement parce qu’elle est approuvée par le 

Gouvernement ou par le Parlement.  

Le vécu de la Morale est nécessaire pour le salut ; c’est pourquoi l’Eglise 

l’enseigne avec toutes les attentions. Elle nous apprend que : “La vie morale est un 

culte spirituel, et que l’agir chrétien se nourrit de la Liturgie et de la célébration des 

sacrements” (CIC, nº 2047). 

    Le Concile Vatican II a proclamé que l’Eglise, “colonne et support de la 

vérité” (1Tm 3,15), “a reçu des Apôtres le commandement solennel du Christ de 

prêcher la vérité du salut” (LG 17). 

Il appartient à l’Eglise d’annoncer toujours et en tous lieux les principes oraux, 

même concernant l’ordre social, et à se prononcer sur ce qui concerne quelque 

question humaine, tant que l’exigeront les droits fondamentaux de la personne ou 

le salut des âmes. (Code de Droit Canonique, can. 747,2) 

De plus :  

L’autorité du magistère s’étend aussi aux préceptes spécifiques de la loi naturelle, 

parce que leur observance, exigée par le Créateur, est nécessaire pour le salut. En 

rappelant les prescriptions de la loi naturelle, le magistère de l’Eglise exerce une 

part essentielle de sa fonction prophétique pour annoncer aux hommes ce qu’ils 

(les hommes) sont en vérité, et leur rappeler ce qu’ils doivent être devant Dieu. 

(Digntatis Humanae, 14) 

La Morale catholique est la base du comportement du chrétien ; c’est 

pourquoi elle est enseignée dans la Catéchèse, dans les cours de formation, de 

manière à ce que le chrétien, connaissant les dogmes de la foi et célébrant dans la 

liturgie les Sacrements du salut, vive aussi conformément aux lois de Dieu. 



155 
 

C’est pourquoi, à travers ce Cours, qui s’offre comme une forme de 

catéchèse de base, il est recherché de révéler en toute clarté la joie et les 

exigences du chemin du Christ. La Catéchèse de la “vie nouvelle” (Rm 6,4) en 

Christ doit être : 

 Une catéchèse de l’Esprit Saint, Maitre intérieur de la vie selon le 

Christ, hôte doux et ami qui inspire, conduit, corrige et fortifie cette vie ; 

 Une catéchèse de la grâce, car c’est par la grâce que nous sommes 

sauvés, et c’est par la grâce que nos œuvres peuvent produire des fruits 

pour la vie éternelle ; 

 Une catéchèse des béatitudes, car le chemin du Christ se résume aux 

béatitudes, unique chemin pour le bonheur éternel, auquel le cœur de 

l’homme aspire ; 

 Une catéchèse du péché et du pardon, car, sans se reconnaitre 

pêcheur, l’homme ne peut connaitre la vérité sur lui-même, condition de 

l’agir droit, et sans le don du pardon il ne pourrait supporter cette vérité ; 

 Une catéchèse des vertus humaines, qui fait embrasser la beauté et 

l’attraction des justes dispositions en vue du bien ; 

 Une catéchèse des vertus chrétiennes, de la foi, espérance et charité, 

qui s’inspire abondamment dans l’exemple des saints ; 

 Une catéchèse du double commandement de la charité développé 

dans le Décalogue ; 

 Une catéchèse ecclésiale, car c’est dans les multiples échanges des 

“biens spirituels” dans la “communion des saints” que la vie chrétienne 

grandit, se développe et se communique. 

Donc, comme l’affirme le catéchisme de l’Eglise Catholique, la loi morale 

trouve en Christ sa plénitude et son unité. Jésus Christ est, en personne, le chemin 

de la perfection. Il est la finalité de la loi, parce que seul Lui enseigne et confère la 

justice de Dieu : “La finalité de la Loi est le Christ, pour la justification de tout 

croyant”. (Rm 10, 4) (CIC, nº 1953) 

 



156 
 

 

 

 

 

 

 

 

- AZPITARTE, Eduardo López. Fundamentação da Ética Cristã. (Título original: 

Fundamentación de la Ética Cristiana, Tradução deBenôni Lemos, San Pablo, 

Madrid, 1991), São Paulo: Paulus, 1995.   

- BENTO XVI. Deus Caritas Est. 

- BENTO XVI. Porta Fidei. 

- BENTO XVI. Spe Salvi.  

- BETTENCOURT, Estevão. Curso de Teologia Moral. Escola Mater Ecclesiae, 

Módulos 12, 13, 14, 15, 16 e 17. 

- Catecismo da Igreja Católica. 

- CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Dei Verbum. 

- CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Dignitatis Humanae. 

- CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Gaudium et Spes. 

- CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Optatam Totius. 

- COZZOLI, Mauro. Ética Teologale: Fede, Carità, Speranza. San Paolo, Milano, 

2010. 

- FERNÁNDEZ, Aurelio. Diccionario de Teología Moral. Editorial Monte Carmelo, 

Burgos, 2005. 

- FERNÁNDEZ, Aurelio. Teología Moral. Curso Fundamental de la Moral 

Católica. Editorial Palabra, Madrid, 2010. 

- FERNÁNDEZ, Aurelio. Teologia Morale Fondamentale. Catechesi teológica. 

Biblioteca Teologica di base, vol. 6, Edizioni Ares, Milano, 2003. 

- FERNÁNDEZ, Aurelio. Teologia Morale Speciale. Catechesi teologica. 

Biblioteca Teologica di base, vol. 8, Edizioni Ares, Milano, 2005. 

- FRANCISCO. Lumen Fidei. 

 

BIBLIOGRAPHIE CITEE, UTILISEE ET 

RECOMMANDEE 



157 
 

- FUMAGALLI, Aristide. L'eco dello Spirito. Teologia della coscienza morale. 

Biblioteca di teologia contemporanea, vol. 158, Queriniana, Brescia 2012.  

- GERARDI, Renzo. Storia della Morale. Interpretazioni teologiche 

dell’esperienza cristiana. Periodi e correnti, autori e opere,  EDB, Bologna, 2003. 

- HÄRING, Bernhard. Livres e Fiéis em Cristo. Teologia Moral para sacerdotes 

e leigos. Vol. I, Teologia Moral Geral (Título Original: Free and Faithful in Christ. 

Moral Theology for priests and laity, 1978), Tradução de Irmã Isabel Fontes Leal 

Ferreira, São Paulo: Paulinas, 1984.  

- HÄRING, Bernhard. Teologia Moral para o Terceiro Milênio. São Paulo: 

Paulinas, 1991. 

- HÄRING, Bernhard. Shalom: Paz, El Sacramento de la Reconciliacion. 

Editorial Herder, Barcelona, 1970. 

- HORTELANO, Antonio. Moral Alternativa. Manual de Teologia Moral: Nova 

Práxis Cristã (Título original: Moral Alternativa. Manual de Teología Moral, 1998), 

Tradução de João Rezende Costa, São Paulo: Paulus, 2000. 

- JOÃO PAULO II, Veritatis Splendor. 

- JOÃO PAULO II. Reconciliatio et Paenitentia. 

- MAJORANO, Sabatino. A consciência. Uma visão cristã. Moralia, Vol. 4 (Título 

original: La coscienza per una lettura cristiana, 1994), Tradução de José Bertazzo, 

Aparecida: Santuário, 2002. 

- MIFSUD, Tony. Moral de Discernimiento. Tomo 1, Moral fundamental – Libres 

para Amar, San Pablo, Santiago, 2002. 

- MOSER, Antônio & LEERS, Bernardino. Teologia Moral: Impasses e 

Alternativas. Vol. 5, Série III, A Libertação na História, Petrópolis: Vozes, 1987. 

- MOSER, Antonio. Teologia Moral. A busca dos fundamentos e princípios 

para uma vida feliz. Petrópolis: Editora Vozes, 2014. 

- MOSER, Antonio. Teologia Moral: questões vitais. 2ª Edição, Petrópolis: Editora 

Vozes, 2004. 

- PAULO VI. Humanae Vitae. 

- PINCKAERS, Servais-Théodore. A Moral Católica. (Título original: La Morale 

Catholique, Tradução de Paulo Jacobina), São Paulo: Quadrante, 2015. 

- PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Bíblia e Moral - Raízes Bíblicas do Agir 

Cristão. 



158 
 

- RAUSCH, Thomas (org.). Introdução à Teologia. (Título original: Omtroduction 

to Theology, Tradução de Euclides Luiz Calloni), São Paulo: Paulus, 2004. 

- REJON, Francisco Moreno. Teologia Moral a Partir dos Pobres: a moral na 

reflexão da América Latina. (Tradução de Pe. João Gomes), Aparecida: Editora 

Santuário, 1987. 

- SÁENZ, José María P. Bernard Häring y la renovación de la Teología Moral. 

Una aproximación a su pensamiento. SEPTEM EDICIONES, Oviedo (Asturias-

España), 2004. 

- SGRECCIA, Elio. Manuale di bioetica. Vol. I, Fondamenti ed etica biomedica, 

Vita e Pensiero, Milano, 1999. 

- SGRECCIA, Elio. Manuale di bioetica. Vol. II, Aspetti medico-social, Vita e 

Pensiero, Milano, 2002. 

- VALSECCHI, Ambrogio. “Consciência”, In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA 

Giannino; PRIVITERA Salvatore (Orgs.). Dicionário de Teologia Moral (Título 

original: Nuovo Dizionario di Teologia Morale), Tradução de Lourenço Costa, 

Isabel F. L. Ferreira e Honório Dalbosco, São Paulo: Paulus, 1997. 

- VIDAL, Marciano. Moral de Atitudes. Vol. I, Moral Fundamental (Título original: 

Moral de Actitudes, Tomo I, Moral Fundamental, 1974), Tradução de Pe. Ivo 

Montanhesi, Aparecida: Santuário, 1978. 

- VIDAL, Marciano. Cómo hablar del pecado hoy: Hacia uma moral crítica del 

pecado. PPC, Madrid, 1977. 

- VIDAL, Marciano. Moral de Actitudes. Vol. II, Moral de la persona, Perpetuo 

Socorro, Madrid, 1977. 

- VIDAL, Marciano. Para conhecer a Ética Cristã. (Tradução de I. F. L. Ferreira), 

São Paulo: Edições Paulinas, 1993. 

 


