
1 
 

 

 

AUBERGE 

« INTRODUCTION 
 AU  

NOUVEAU 
TESTAMENT » 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

TABLE DES MATIERES 

 

 

PRESENTATION DE L’AUBERGE .................................................................................................... 3 

JUSTIFICATION DE L’AUBERGE ..................................................................................................... 4 

OBJECTIF DE L’AUBERGE ............................................................................................................... 5 

ITINÉRAIRE DE L’AUBERGE ........................................................................................................... 6 

TABLE 1 QU’EST‐CE QUE LE NOUVEAU TESTAMENT ? Des clés pour ouvrir le texte .................... 7 

TABLE 2 COMMENT S’EST FORMÉ LE NOUVEAU TESTAMENT ? Le processus d’élaboration du 

texte ............................................................................................................................................ 19 

TABLE 3 QUEL EST LE MONDE DU NOUVEAU TESTAMENT ? Le contexte .................................. 32 

TABLE 4 QU’EST‐CE QUE L’ÉVANGILE ET COMMENT LES COMMUNAUTÉS ONT‐ELLES ÉTÉ 

CRÉÉES ? L’expérience de Paul .................................................................................................... 45 

TABLE 5 COMMENT S’EST EXPRIMÉ L’EVANGILE DANS LES COMMUNAUTÉS DE FOI ? Les 

évangiles synoptiques et les Actes des Apôtres .......................................................................... 56 

TABLE 6 COMMENT JESUS A‐T‐IL ÉTÉ COMPRIS DANS LA COMMUNAUTÉ DU DISCIPLE AIMÉ ? 

La tradition johannique ............................................................................................................... 67 

TABLE 7 SOUS QUELLES FORMES PRINCIPALES S’EST TRANSMIS L’EVANGILE ? LES SOUS‐GENRES 

DES ÉVANGILES ................................................................................................................................ 78 

TABLE 8 COMMENT FUT VÉCU L'EVANGILE DE L'INTERIEUR DES COMMUNAUTES ET AU MILIEU 

DE L'EMPIRE ROMAIN ? Lettres de Jacques, Pierre, Jude et l’Apocalypse .................................. 88 

BIBLIOGRAPHIE GÉNÉRALE ......................................................................................................... 99 

 

   



3 
 

PRESENTATION DE L’AUBERGE 

 

«La Bible est un livre qui est fait de beaucoup de livres, et dans chacun 
d’eux beaucoup de phrases et dans chacune de ces phrases 
beaucoup d’étoiles, d’oliviers et de fontaines, de petits ânes et de 
figuiers, de champs de blé et de poissons et le vent, partout le vent, le 
mauve du vent du soir, le rose de la brise matinale, le noir des grandes 
tempêtes. Les livres d’aujourd’hui sont en papier. Les livres d’hier 
étaient en peau. La Bible est le seul livre d’air, un déluge d’encre et de 
vent. Un livre insensé, égaré dans son sens, aussi perdu dans ses 
pages que le vent sur les parkings des supermarchés, dans les 
cheveux des femmes, dans les yeux des enfants. Un livre impossible à 
tenir à deux mains tranquilles pour une lecture savante, distante : 
bientôt il volera, le sable de ses phrases se répandra entre les doigts.»  

(Bobin, Le Très-Bas, 13). 

 

Selon Umberto Eco, la Bible fait partie des GUB (Great Unread Books, les 

“Grands livres jamais lus”), et il ne se trompe pas : tout le monde ou presque 

possède une Bible, mais bien peu l’ont réellement lue.  

 

Ainsi, d’une part, la lecture qui est faite de la Bible est de type 

« anthologique » : selon les circonstances ou les occasions, l’individu ou le 

groupe choisit un passage qui répond le mieux aux nécessités du moment. La 

Bible ne se lit pas, sauf seulement les “passages choisis”. Le problème est que 

ce passage choisi possède déjà une fonction prédéterminée pour répondre 

obligatoirement à la question que pose la personne ou le groupe qui l’a choisi. 

Une fois la question traitée, vous ne demandez rien de plus au passage. C’est 

donc une lecture instrumentale visant à trouver des choses utiles dans les 

textes bibliques1.  

 

D’autre part, la Bible reste difficile parce que son langage n’est pas très 

accessible aux lecteurs de notre temps car entre elle et nous s’ouvre un abime 

temporel (presque 3000 ans), linguistique (écrite en langues mal qualifiées de 

mortes) et culturel (le Proche-Orient antique) qui nous complique la 

compréhension. 
                                                            
1 Ska, Introducción al Antiguo Testamento, 9. 



4 
 

 

Cependant, malgré sa complexité (ou précisément à cause de cela), "le 

Nouveau Testament est l’objet d’une attention de recherche, davantage que 

toute autre littérature d’ampleur comparable dans le monde”2, ce qui en fait un 

ensemble documentaire d’importance capitale pour la compréhension de la 

culture occidentale de tradition chrétienne. En outre, en tant que source 

historique, il permet un rapprochement de premier rang des connaissances sur 

les origines du christianisme dans le contexte de la tradition religieuse juive, de 

la culture grecque et sous la domination politique de l'Empire romain.  

 

En outre, comme texte sacré et dans une perspective chrétienne, il est 

incontournable pour comprendre la façon dont Dieu parle et agit dans l'histoire, 

à travers l'événement Jésus-Christ, et comment se caractérise vraiment le choix 

de le suivre. Ainsi, une étude systématique du Nouveau Testament peut 

permettre à ses lecteurs actuels et potentiels de mieux saisir le sens de son 

message et peut favoriser, pour les communautés de croyants, une écoute plus 

attentive et responsable de ce qui a été considéré comme le point culminant de 

la Révélation chrétienne écrite. 

JUSTIFICATION DE L’AUBERGE 

Du point de vue littéraire, “le Nouveau Testament est un ensemble d’écrits 

d’origine et de caractère très différents qui, réunis, forment la partie principale 

de la Bible chrétienne. C’est à la fois un livre et un ensemble de livres. Ce n’est 

pas une œuvre simple, unitaire, mais un assemblage d’écrits qui souvent ne 

concordent pas entre eux : chacune de ses parties montre parfois des idées 

différentes”3 mais avec un fil conducteur unique : l’annonce de l’évangile de 

Jésus-Christ et sa vie parmi les communautés chrétiennes. 

 

Ainsi même, sur le plan historique, le Nouveau Testament peut être mieux 

compris si sont prises en compte les circonstances politiques, religieuses, 

                                                            
2 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 14. 
3 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 21. 



5 
 

économiques et sociales dans lesquelles il fut rédigé ; en particulier sous 

l’empreinte très marquée correspondant à la réalité de l’Empire Romain. A ce 

propos, Crossan met en évidence un contraste important :  

Au cours d’un seul siècle, aux deux extrémités de cette mer cruelle et belle 
qu’est la Méditerranée, il y eut deux hommes qui furent appelés fils de Dieu 
durant leur vie et simplement dieux une fois décédés. L’un d’eux, Octavio, 
occupait un très haut rang dans l’aristocratie romaine, tandis que l’autre, 
Jésus, appartenait au niveau le plus bas de la ruralité juive4. 

 

Tandis que les écrits de Virgile et les stèles monumentales se couvraient de 

récits légendaires sur le fils de Dieu romain, le Nouveau Testament, de son 

côté, réunissait les premiers écrits relatifs au modeste villageois de Galilée et 

comment celui-ci et son annonce de l’arrivée d’un Royaume furent proposés 

comme alternatives contestataires de la théologie impériale dominante, à tel 

point qu’elle conduisit à sa mort sanglante et à la persécution féroce de ses 

partisans. 

 

Mais ce n’est pas seulement l’histoire de l’exécution d’un homme et le fracas de 

son projet. Au cœur du Nouveau Testament transparait la conviction qu'il a été 

justifié par Dieu, et son Esprit continue d'agir parmi ses disciples. Cette 

collection d'écrits finit par s’instituer dans la charte fondatrice de la religion la 

plus répandue du monde occidental, le christianisme. 

OBJECTIF DE L’AUBERGE 

Cette auberge a l’ambition de proposer une vision panoramique du Nouveau 

Testament, à la manière d’un « guide de voyage », qui permet aux lecteurs-

voyageurs de s’approcher de façon critique des textes qu’il contient et les aide 

à comprendre son contexte historique, littéraire et théologique, cherchant à 

réduire la distance entre l’époque de son écriture et la nôtre, avec l’objectif de 

valoriser son importance et son influence comme texte fondateur du 

christianisme et comme patrimoine littéraire essentiel dans le développement 

de la culture occidentale. 

                                                            
4 Crossan, Jesús, biografía revolucionaria, 18.  



6 
 

ITINÉRAIRE DE L’AUBERGE 

Phase Contenu 

1 
Qu’est-ce que le Nouveau 
Testament ? Des clés pour 

ouvrir le texte 

1.1 Niveaux de lecture du texte biblique 
1.2 Apport d’une lecture fondamentaliste à une lecture 

herméneutique.  
1.3 Qu’est-ce que le Nouveau Testament ? 
1.4 Comment est organisé le Nouveau Testament ? 

2 
Comment s’est formé le 

Nouveau-Testament ? Le 
processus de construction 

du texte 

2.1 Comment fut écrit le Nouveau Testament ? 
2.2 Comment s’est formé le canon du N.T. ? 
2.3 Qu’est-ce que les apocryphes du N.T. ? 
2.4 Comment le N.T. est arrivé jusqu’à nous ? 

3 
Quel est le monde du 

Nouveau Testament ? Son 
contexte. 

3.1 Quelle est la marque géographique du N.T. ? 
3.2 Quelle est la marque historique du N.T.? 
3.3 Quelle est la marque politique, économique, sociale et 

religieuse du N.T. ? 
3.4 Que sait-on de l’existence historique de Jésus de 

Nazareth ? 
4 

Qu’est-ce que l’Evangile, 
comment a-t-il créé des 

communautés ? 
L’expérience de Paul 

4.1 L’Évangile, “Cœur du Nouveau Testament” 
4.2 Structure et classification du corpus paulinien 
4.3 Aspects différenciants dans les traditions pauliniennes 
4.4 Lignes directrices de la pensée paulinienne 

5 
Comment s’est exprimé 

l’Évangile dans les 
communautés croyantes ? 
Les évangiles synoptiques 
et les Actes des Apôtres 

5.1 Jésus et la tradition orale de l’Eglise 
5.2 Le problème synoptique  
5.3 L’évangile selon Marc 
5.4 L’évangile selon Matthieu  
5.5 L’évangile selon Luc et les Actes des Apôtres 

6 
Comment Jésus a-t-il été 

compris dans la 
Communauté du disciple 

aimé ; La tradition 
johannique. 

6.1 Aspects littéraires du quatrième évangile 
6.2 La christologie du quatrième évangile 
6.3 L’ecclésiologie du quatrième évangile 
6.4 Les lettres de Jean 

7 
Quelles sont les formes 

principales par lesquelles 
fut communiqué l’Évangile ? 

Les sous-genres des 
Evangiles 

7.1 Les récits de l’enfance de Jésus 
7.2 Les paraboles de Jésus 
7.3 Les récits de guérisons et exorcismes 
7.4 Les récits de la passion 

 
8 

Comment fut vécu 
l’Evangile au sein des 

communautés et au cœur 
de l’Empire Romain ? 

 
8.1 Epitre selon Saint Jacques 
8.2 Epitre de Pierre 
8.3 Epitre de Jude 
8.4 L’Apocalypse 

  



7 
 

TABLE 1 

 

QU’EST-CE QUE LE NOUVEAU TESTAMENT ? 

Des clés pour ouvrir le texte 

 

 Introduction 

Dans un premier temps, nous présenterons quels sont les niveaux de lecture du 

texte biblique en général, passant d’une lecture fondamentaliste à une lecture 

herméneutique. 

 

Dans un deuxième temps, nous présenterons ce qu’est le Nouveau Testament. 

Nous décrirons, théologiquement, comment la nouvelle Alliance se centre sur la 

personne de Jésus de Nazareth, le Christ, et son influence sur la formation des 

communautés chrétiennes. 

 

Nous terminerons la table en présentant comment est constitué le Nouveau 

Testament et comment s’organisent les Evangiles, les Actes des Apôtres, 

l’Apocalypse et les lettres. 

 

 

 Prière  

Nous te rendons grâce, ô Dieu Miséricordieux pour le don de la vie,  
pour tes merveilles et pour la santé de chacun de nous, 

Ô Dieu Miséricordieux, nous te demandons de nous envoyer ton Esprit-Saint,  
illuminer nos cœurs et nos âmes,  

que nous puissions comprendre ce que nous allons apprendre maintenant.  
Bénis-nous ô Dieu et guide-nous pour que nous puissions entretenir 

et augmenter notre foi. 
Nous te le demandons par Jésus-Christ ton fils qui vit avec toi 

dans l’unité du Saint-Esprit 
et qui est Dieu pour les siècles des siècles. Amen 

 
 
 
 

 



8 
 

 Développement du thème  

1. Niveaux de lecture du texte biblique 

Pour interpréter correctement n’importe quel texte de la Bible, il faut prendre en 

compte les aspects suivants :  

a. Texte (niveau littéraire) 

Le sens littéral est le sens précis des textes, tels qu’ils ont été produits par 
leurs auteurs, celui qui se comprend facilement après lecture et analyse du 
texte. Le sens littéral ne doit pas être confondu avec le sens “littéraliste” 
auquel s’attachent les fondamentalistes. Il ne suffit pas de traduire un texte 
mot à mot pour obtenir son sens littéral. Il faut le comprendre selon les 
conventions littéraires de son époque. 5  

 

“Le sens littéral ne veut pas dire interpréter le texte au pied de la lettre, mais 

essayer de chercher le sens que lui a donné l’auteur-même de ce texte, prenant 

en compte l’intention de l’auteur, l’auditoire auquel il s’adresse, la situation de 

son époque et le genre littéraire employé”6. “Les genres littéraires sont une 

forme déterminée d’écriture, régie par des normes d’usage commun à une 

époque ou région, correspondant à l’intention de l’auteur”7. 

b. Contexte (niveau socio-historique) 

Le contexte se réfère aux réalités socio-historiques du texte. Par exemple, un 
colombien lisant la presse colombienne capte de nombreuses nuances par le 
simple fait de partager, avec les journalistes, la même époque contemporaine, 
la même culture et la même nation, nuances qu’un étranger ne capte pas avec 
autant de facilité, si même il les capte ! Ainsi, les lecteurs d’origine des textes 
bibliques bénéficiaient d’un avantage comparable. Le lecteur moderne est donc 
pénalisé d’un handicap important pour apprécier les nuances socio-historiques 
car il y a une énorme distance temporelle. Le contexte est lié à la culture, la 
société et l’histoire. Le lecteur d’aujourd’hui doit faire un effort pour entrer dans 
l’univers du texte. 8 
 
Les livres de la Bible comptent entre 3.500 et 2.000 ans. De plus, ils furent 
écrits selon une vision du monde totalement hébraïque (y compris les livres du 
Nouveau Testament) et selon un point de vue religieux hébraïque. L’Ancien 
Testament relate des épisodes selon les coutumes ou la culture juive antique 
tandis que le Nouveau Testament fut écrit alors que le peuple juif était sous la 
domination romaine. Tout cela signifie que la Bible est un document historique, 
avec des langues, des cultures et des coutumes totalement différentes de 

                                                            
5 Pontificia Comisión Bíblica, “La Interpretación de la Biblia en la Iglesia”.  
6 Rivero Antonio. Documento en la Web.  
7 Curso Bíblico. Documento en la Web.  
8 Niveles de contexto y lectura bíblica. Documento en la Web.  



9 
 

celles d’aujourd’hui. Sans comprendre le contexte historique et culturel d’un 
texte, nous ne pourrons pas approcher l’intention que l’auteur avait à l’esprit 
quand il écrivait. 9  

 
 

c. Prétexte (niveau théologique et pastoral) 

“Le niveau de prétexte montre l'intention salvifique du texte biblique”10. 

L’exégèse est un travail théologique, c’est à dire qu’elle se fait selon la foi et au 

service de la foi. Elle fait partie de votre effort d’interprétation suivant la 

dynamique croyante intrinsèque aux textes néotestamentaires, explicitant et 

développant cette dimension théologique. Une lecture contextuelle montre que 

les idées théologiques ne tombent pas du ciel comme des formulations pures et 

intemporelles. 

 

Nous découvrons toujours un lien entre la situation des communautés (contexte 

social) et l’expression de la foi (sa confession du Christ, comment comprendre 

la communauté, sa relation avec le monde, sa relation avec Jésus). Le 

message religieux, la révélation divine pour le croyant ne se donne pas de 

façon pure et abstraite, mais situé historiquement, conditionné et limité. 

 

La Bible est témoin de la révélation dans la mesure où elle en témoigne à 

travers la foi présente dans la confession et dans la vie de diverses 

communautés. Il n’y a que dans ces « vases d’argile » qu’on a la révélation 

salvifique. “Le message chrétien primitif n’existe pas comme un kérygme qui 

peut se cacher derrière les textes, mais seulement dans différentes formes 

historiques”11.  

 

2. D’une lecture fondamentaliste à une lecture herméneutique 

a. Une lecture fondamentaliste  

La lecture fondamentaliste suppose que le texte biblique est révélé, pas inspiré. 

Que, par conséquent, tout le récit s’est produit historiquement et ses préceptes 

doivent être respectés à la lettre, sans aucune médiation critique. Selon cette 

                                                            
9 Interpretando la Biblia: El proceso de interpretar. Documento en la Web.  
10 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”.  
11 Aguirre. (2013) 28-29. 



10 
 

définition, observons les caractéristiques d'une lecture fondamentaliste qui 

guide certains croyants différemment de ce que croit l'Eglise. Par conséquent, 

le Pape Benoît XVI nous sensibilise à cette problématique en disant : 

Le fondamentalisme fuit la relation étroite entre le divin et l'humain dans les 
relations avec Dieu (...) Pour cette raison, il a tendance à traiter le texte biblique 
comme s’il avait été dicté mot à mot par l'Esprit, et ne parvient pas à 
reconnaître que la Parole de Dieu a été formulée dans un langage et une 
phraséologie conditionnés par une époque déterminée ou une autre. 12 
 

“Par principe, le fondamentalisme est antiherméneutique ”13 C'est-à-dire qu’il 

n’utilise pas les critères herméneutiques, se concentrant uniquement au pied de 

la lettre, comprenant superficiellement la Parole de Dieu ou préservant la 

révélation de Dieu. Comme le dit la Commission Biblique pontificale (1993) : 

La lecture fondamentaliste part du principe que la Bible, étant Parole de Dieu 
inspirée et exempte d'erreur, doit être lue et interprétée littéralement dans tous 
ses détails. Par «interprétation littérale» on entend une interprétation naïve, 
littéraliste, c'est-à-dire qui exclut tout effort de compréhension de la Bible qui 
tienne compte de sa croissance historique et de son déploiement. Elle 
s’oppose, certes à l'utilisation de la méthode historico-critique, et aussi à toute 
méthode scientifique pour l'interprétation de l'Écriture.14 

 

Avant de lire un texte, un des aspects à garder à l'esprit est son contexte 

historique. Beaucoup croient absolument ce qui est arrivé sans l'interprétation 

de l’époque où l’histoire sainte a commencé à être écrite. 

 

La difficulté de la lecture fondamentaliste est le problème de s’exercer à 

comprendre un texte sacré, en prenant comme référence sa signification 

d'origine dans la culture spécifique. Par exemple, dans les Evangiles eux-

mêmes se présente une culture différente, l'hébraïque se distingue de la 

grecque et cette dernière de celle que nous avons aujourd'hui. Le 

fondamentalisme est dirigé vers l'horizon du présent et de son ingérence dans 

l'avenir, sans un regard vers le passé avec ses valeurs et coutumes. 

 

                                                            
12 Benedicto XVI. (2010) 79. 
13 Fernández. (2008) 33 
14 Pontificia Comisión Bíblica, La Interpretación de la Biblia en la Iglesia, 67 



11 
 

Une autre erreur que nous rencontrons dans la lecture fondamentaliste est 

"l’interprétation tendancieuse du sens pour perpétuer un statu quo”15. 

Autrement dit, le fondamentalisme a donné une interprétation forcée ou erronée 

à des mots ou à des événements pour rester à tout moment en adéquation 

avec les dispositions établies. 

En conclusion, il convient de mentionner ici que le résultat d'une mentalité 

fondamentaliste nourrit une conception biblique infantile parce que, sans 

regarder la totalité de l'Écriture, elle tend à élargir le fossé entre le contexte 

ancien et la réalité actuelle. Par conséquent, la Bible n’est pas le lieu où nous 

pouvons trouver des réponses à des questions personnelles, familiales ou 

sociales ; l'approche fondamentaliste est dangereuse parce qu’elle nous dupe 

avec un faux concept de réflexion sur l'Écriture 

b. Une Lecture Herméneutique 

Contrairement au fondamentalisme, l'herméneutique suppose la réalité des 

écrits bibliques dans leurs dimensions textuelle, contextuelle et prétextuelle. 

Sans nier leur inspiration, elle estime que, pour mieux en saisir le sens, il est 

nécessaire de connaître le contexte historique et culturel dans lequel ils ont été 

écrits, en essayant de distinguer ce qui est propre à l’auteur humain (ce qui est 

contingent et relatif) du message salvifique par lequel Dieu se révèle 

historiquement. Un tel processus d'interprétation est appelé exégèse. À cet 

égard, la Commission Biblique Pontificale dit : 

L'exégèse catholique ne cherche pas à se distinguer par une méthode 
scientifique particulière. Elle reconnaît qu'un des aspects des textes bibliques 
est d'être le fruit du travail d’auteurs humains qui ont utilisé leurs propres 
capacités d'expression et les moyens que leur époque et leur contexte social 
mettaient à leur disposition. Par conséquent elle utilise, sans arrière-pensée, 
toutes les méthodes et approches scientifiques pour mieux saisir le sens des 
textes dans leur contexte linguistique, littéraire, socioculturel, religieux et 
historique, les éclairant également par l'étude de leurs sources et prenant en 
compte la personnalité de chaque auteur.16 

 

Une caractéristique d'une lecture herméneutique est de regarder le contexte 

avec les outils scientifiques qui ont été découverts pour faciliter la recherche 

                                                            
15 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”. 
16 Pontificia Comisión Bíblica, La Interpretación de la Biblia en la Iglesia, 83 



12 
 

concrète et en détails sur la Sainte Écriture, par exemple, la précision de la 

critique historique, littéraire, textuelle et des formes, entre autres. 

La lecture herméneutique nous permet d’appréhender la pleine signification de 

l'Ecriture ; en effet, avec une véritable analyse du texte sacré et les réflexions 

actuelles de l'herméneutique biblique, on se livre à un exercice complet de 

compréhension de l'Écriture Sainte. 

 

La réinterprétation, à la lumière du contexte actuel sans perdre le sens original 

du texte sacré, est aussi un des bénéfices de l'herméneutique biblique actuelle 

car elle accepte que l'Écriture Sainte communique la volonté de Dieu qui est, à 

chaque occasion la même hier, aujourd'hui et toujours. “Dieu notre Sauveur ... 

veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent à la pleine 

connaissance de la vérité” (1Tm 2, 3-4).  

 

3. Qu’est-ce que le Nouveau Testament ? 

Le Nouveau Testament, comme réalité théologique, est une relation nouvelle 

d’amour entre Dieu et nous, dans laquelle, en vertu d'une vision chrétienne, 

s’accomplissent les promesses de l'Ancien Testament plaçant Jésus-Christ 

comme point culminant des promesses de Dieu dans l'alliance avec son peuple. 

 

Cette alliance a été exprimée depuis l'Exode (Ex 3, 7-8) et montre l’intention 

aimante de Dieu envers ses enfants et, par l'incarnation de son Fils, parvient 

par amour, à être servi et à servir (Mt 20, 28). Le Nouveau Testament traduit 

par écrit la plénitude de la Révélation divine qui a pris forme entre le milieu du 

1er siècle et les premières années du 2ème siècle après J-C 17.  

 

Le Nouveau Testament est l'interprétation des faits, sous le regard de la foi, et 

contient en lui-même une tension entre l'unité et la diversité, littéraire, 

Ecclésiologique et théologique ; il ne faut pas nier en effet divergences et 

tensions, voire contradictions.18. En tant qu’ensemble de livres, il comprend 27 

                                                            
17 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”. 
18 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”. 



13 
 

livres canoniques, ceux qui, au fil du temps ont été reconnus par l'Église 

comme expression authentique de la foi de l'Eglise apostolique primitive.19.  

Günther dit que ces livres reproduisent le message du Christ comme 

témoignage de la Nouvelle Alliance que Dieu a conclu définitivement en Jésus-

Christ avec l'humanité toute entière ; et complètent ainsi les livres de l'Ancien 

Testament qui racontent l'alliance préparatoire avec le peuple d'Israël.20. Le 

Nouveau Testament est la manifestation de l'action salvatrice de Dieu en 

Jésus-Christ, montrée dans toutes les œuvres du Nouveau Testament 

 

Le Nouveau Testament n’est pas un nouveau départ, mais la continuation de la 

même histoire du salut. Les écrits du Nouveau Testament expriment leur 

relation avec l'Ancien Testament parce que le «Dieu de l'Ancienne Alliance est 

également celui de la nouvelle, que le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob est 

identique au Dieu et Père de notre Seigneur Jésus-Christ."21. Alors que le 

Nouveau Testament nous montre le visage et la signification de Jésus de 

Nazareth, il est nécessaire de souligner que Jésus n'a rien écrit. Etienne 

Charpentier dit que le Nazaréen a parlé et vécu. C'est cela qui a impressionné 

ses disciples22.  

 

Pour connaître l'origine des livres du Nouveau Testament, Günther Schiwy dit 

que les livres originaux du Nouveau Testament ont été écrits entre 50 et 100 

après J-C sur des papyrus peu durables et ceux-ci ont été perdus. Cependant, 

de nombreuses copies ont été conservées sur des rouleaux. “Depuis déjà la fin 

du premier siècle, l'existence d’écrits Néotestamentaires est attestée par des 

citations dans d'autres lettres et livres”23.  

 

Le Nouveau Testament est la déposition écrite de la tradition orale apostolique 

dans laquelle elle est préservée, confirmée et exposée comme source de notre 

                                                            
19 Günther. (1969) 17. 
20 Günther. (1969) 17. 
21 Günther. (1969) 17. 
22 Charpentier, Étienne "Pour lire le Nouveau Testament" 11. 
23 Günther. (1969) 18. 



14 
 

foi ; la tradition précède l'Écriture24. “L'écriture est au-dessus de la tradition 

postapostolique et s’impose de la même manière car sa source est liée à ses 

origines ”25 

Nous pouvons dire, selon Antonio Piñero, que les œuvres du Nouveau 

Testament ont au moins 4 caractéristiques en commun26: 

a) Ses auteurs étaient tous des juifs du Ier siècle et début du IIème après J-C. 

b) Leur environnement sociologique et historique est celui de la 

Méditerranée orientale du Ier siècle après J-C 

c) Tous ses auteurs écrivirent en grec Koinè 

d) Tous ses auteurs tentent d’expliquer le monde et l’être humain dans sa 

relation avec Dieu par la foi en une même personne : Jésus de Nazareth 

 

  

                                                            
24 Günther. (1969), 19. 
25 Günther. (1969), 19 
26 Piñero. (2006) 21-23. 



15 
 

EVANGILES 

4. Comment est-organisé le Nouveau Testament ?  

 

 

 Organisation Canonique du Nouveau Testament27  

 

1. Matthieu 

2. Marc  

3. Luc  

4. Jean 

5. Actes des Apôtres  

6. Aux Romains 

7. Première aux Corinthiens 

8. Seconde aux Corinthiens  

9. Aux Galates 

10. Aux Ephésiens 

11. Aux Philippiens 

12. Aux Colossiens  

13. Première aux Thessaloniciens  

14. Seconde aux Thessaloniciens 

15. Première à Timothée 

16. Seconde à Timothée 

17. A Tite 

18. A Philémon  

19. Aux Hébreux 

20. De Saint Jacques 

21. Première lettre de Saint Pierre 

22. Seconde lettre de Saint Pierre 

23. Première lettre de Saint Jean 

24. Seconde lettre de Saint Jean 

25.  Troisième lettre de Saint Jean 

26.  De Saint Jude 

27. Apocalypse 

 

 

 

 
                                                            
27 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”. 

LETTRES DE 

PAUL 

(Destinataires

LETTRES EN GENERAL  

(Lettres Catholiques) 

LIVRE DE LA REVELATION 

HISTOIRE



16 
 

 Organisation du Nouveau Testament par corpus28 

 

 Corpus Paulinien (13 lettres + lettre aux Hébreux) = Paul 

 Luc (Évangile + Actes) = Lucanien 

 Jean (Évangile + Lettres + Apocalypse) = Joanique 

 Marc (Évangile + Pierre) = Marcinien 

 Littérature restante (Jacques + Jude + Matthieu) 

 

 Résumé 

A cette table, nous essayons de répondre à la question suivante : Qu’est-ce 

que le Nouveau Testament, tout ce qui fait référence aux différents niveaux de 

lecture et aux précautions à prendre pour ne pas tomber dans une lecture 

fondamentaliste car celle-ci ne permet pas de connaître le contexte dans lequel 

survinrent les faits. Une lecture herméneutique est proposée qui associe texte, 

contexte et prétexte. En d’autres termes, une lecture fondamentaliste est celle 

qui reste au pied de la lettre et qui interprète la Parole de Dieu de façon 

superficielle et déformée, sans tenir compte du contexte historique et culturel, à 

la différence de la lecture herméneutique qui se fait à partir du contexte et du 

prétexte avec tout ce que cela inclut. Quant à l’organisation du Nouveau 

Testament, il se découpe en évangiles, lettres de Paul, lettres catholiques et 

autres livres comme Actes des Apôtres (histoire de l’Eglise) et Apocalypse 

(Révélation) 

 

 

 Dialogue et réflexion  

1)  Pourquoi avons-nous besoin du texte, du contexte et du prétexte pour 

comprendre l’Ecriture Sainte ? 

2) Quelle est la différence entre la lecture fondamentaliste et la lecture 

herméneutique ? 

 

 

                                                            
28 Casas. “Introducción al Nuevo Testamento”.  



17 
 

 Evaluation 

Répondre par vrai ou faux : 

1) La lecture littérale des Ecritures Saintes nous permet de comprendre 

l’intention du texte. (V) ( F ) 

2) Une lecture fondamentaliste prend en compte la forme et le contexte 

littéraire des récits. (V) (F)  

3) L’auteur des Evangiles est Jésus de Nazareth. ( V ) ( F ) 

4) Le Nouveau Testament n’a rien à voir avec l’Ancien Testament ( V ) (F) 

 

 Bibliographie concernant cette table : 

Benedicto XVI: Exhortación apostólica postsinodal “Verbum Domini”. Ciudad 

del Vaticano: Editrice Vaticana, 2008 

Casas, Juan. “Nuevo Testamento”, Apuntes de clase. Introducción al Nuevo 

Testamento, Pontificia Universidad Javeriana, II semestre 2016. 

Charpentier, Étienne. Pour Lire le Nouveau Testament. 13ème édition : Cerf, 

1981. 

Fernández, Felipe. Fundamentalismo Bíblico. Bilbao: Desclée de Brouwer, 

2008. 

Gunther Schiwy, "Iniciación al Nuevo Testamento", Ed. Sígueme, España, 

1969. 

Lakatos Janoska, Eugenio, Introducción a la sagrada Escritura, universidad 

Santo Tomas: Bogotá, 1983. 

Pontificia Comisión Bíblica. La interpretación de la Biblia en la Iglesia. 

Madrid: Editorial y Distribuidora S. A., 2007. 

Aguirre Monasterio, Rafael (Edit). El Nuevo Testamento en su contexto: 

Propuestas de lectura. Estella: Verbo divino, 2013. 

 

Cybergraphie:  

Documento de la Pontificia Comisión Bíblica:  

https://rsanzcarrera2.wordpress.com/2012/06/13/los-tres-niveles-de-sentido-

de-la-sagrada-escritura/ (consultado el 25 de octubre de 2016). 



18 
 

Rivero Antonio LC. Entradas en forma de fichas sobre la Biblia. Tomado de: 

http://revelacion-biblica.blogspot.com/2010/06/unidad-3-la-biblia.html  

Curso Bíblico: http://azur-wwwcbilcom.blogspot.com.co/2009/11/capitulo-

tercero-la-biblia-palabra.html (consultado el 25 de octubre 2016). 

Niveles de contexto y lectura bíblica: 

http://www.facultadseut.org/media/modules/editor/seut/docs/separata/

separ024.pdf. (Consultado el 25 de octubre de 2016). 

Interpretando la Biblia: El proceso de interpretar (lección 1): 

https://es.scribd.com/doc/51567667/Interpretando-La-Biblia 

(consultado el 25 de octubre de 2016) 

  



19 
 

TABLE 2 

 

COMMENT S’EST FORMÉ LE NOUVEAU TESTAMENT ? 

Le processus d’élaboration du texte 

 

 Introduction : 
 

Cette table propose de fournir une réponse à la question : Comment s’est formé 

le Nouveau Testament ? Considérant, au premier plan des connaissances, le 

principal intéressé et source de sa rédaction : Jésus de Nazareth. C’est la 

présence à sa résurrection qui a marqué la première communauté chrétienne, 

composée des apôtres et témoins de l’évènement et leur témoignage fut 

transmis au fil du temps, essentiellement de deux façons : la tradition orale et 

les écrits. Ces derniers forment tout un univers littéraire parmi lesquels on 

trouve le Nouveau Testament.  

La formation de son canon fut une tâche ardue, dont la réalisation s’est 

achevée avec le Concile de Trente (1545-1563 après J-C). Au cours de ce 

Concile le canon de 27 livres fut instauré, tel que nous le connaissons 

aujourd’hui même. Cependant, il y a d’autres livres non inclus dans le canon, 

ceux-là portent le nom d’apocryphes dans lesquels sont décrits des 

évènements qui ne figurent pas dans la Sainte Ecriture. Tous ces thèmes font 

partie de l’histoire de l’élaboration du Nouveau Testament et seront expliqués 

brièvement. 

 
 Prière : 

 
Esprit Saint, Seigneur qui donne la sagesse, illumine nos esprits et fais-

nous comprendre la manière mystérieuse qui t’as inspiré la Sainte 

Ecriture. Toi qui t’es servi des hommes et des femmes pour transmettre 

la Bonne Nouvelle du Christ, te servant de leur voix, de leur vie et de 

leurs écrits pour manifester l’amour de Dieu. Illumine nos esprits, mais 

par-dessus tout, Esprit de Dieu, ne permet pas que cela reste bonne 

nouvelle seulement sur le papier. Continue de l’écrire dans nos vies, 



20 
 

imprime-la dans notre existence, pour que nous puissions aimer Dieu et 

notre prochain de toute notre âme, de tout notre esprit et de toutes nos 

forces. Amen ! 

 

 Développement du thème 

1. Comment s’est formé le Nouveau Testament ? 

Rappelons que Jésus de Nazareth est la raison fondamentale pour laquelle le 

Nouveau Testament a été écrit. Les Évangiles parlent de la vie de Jésus et de 

son message, nous pouvons voir, par exemple dans le prologue de saint Jean 

(Jn 1, 17-18) ; (Mc 1, 1 et suivants). Cependant, certains disent que Jésus n'a 

jamais existé, ce qui serait un problème pour la foi chrétienne ; contrairement à 

ceux-ci, les études des historiens comme des anthropologues confirment 

l'existence de Jésus. 

 

Nous pouvons trouver des sources chrétiennes et non-chrétiennes qui aident à 

reconstruire la vie de Jésus. Une des plus importantes a été Flavius Josèphe 

qui a présenté divers textes liés à Jésus de Nazareth. 29. Quant aux sources 

chrétiennes les plus fiables, ce sont les évangiles synoptiques. Maintenant, 

pouvons-nous faire confiance aux évangiles ? La réponse à cette question est 

complexe, parce qu’il faut non seulement comparer les données des évangiles 

entre eux, mais aussi la théologie particulière conduisant à présenter les faits 

comme des miracles, les faits historiques , les paroles et actes de Jésus, etc. 

 

D'autre part, il y a quelque chose qui attire l'attention au cours de la recherche 

sur le Jésus historique qui concerne les différentes façons de le présenter en 

tant que “maître de la sagesse ou un prophète eschatologique” 30 mais il n'y a 

pas de doute que nous savons que Jésus a existé et fait fondamentalement 

partie ou, mieux, est la “pierre angulaire” (Mt 21, 42) de toute la révélation et de 

la prédication chrétienne. De plus, même si nous avons connaissance de 

Jésus, nous devons comprendre qu’il y a une interprétation, une transmission et 

                                                            
29 Piñero. “Guía para entender el Nuevo Testamento”. 152-154. 
30 Cf. Theissen y Merz. “El Jesús Histórico” 



21 
 

une perception de ses paroles, de la “ Bonne Nouvelle” (Ac 13, 32) qui nous 

parvient à travers la génération apostolique.  

 

Souvent, nous nous demandons si Jésus a écrit les Evangiles ? Tout ce qui est 

raconté, a-t-il vraiment été écrit au moment où cela s’est produit ? Selon des 

études historiques, ça ne s’est pas passé comme ça. Apparemment, Jésus n'a 

jamais rien écrit au sujet de sa révélation, contrairement à Moïse, dont on dit 

qu’il a écrit le Pentateuque31. 

 

Alors, qui a écrit les Évangiles et d'autres contenus de la révélation ? Pour 

savoir cela, il faut garder à l'esprit que les premiers chrétiens n’ont pas 

commencé à écrire au sujet de Jésus immédiatement après sa mort. La 

réception et la rédaction par la génération chrétienne, ne dépendaient pas de 

l'écriture, mais de la tradition orale proclamée par les apôtres ou par ceux qui 

l’avaient entendu en partie de ceux-ci. Cependant, il est dit que ce qui fut 

raconté tout d'abord était la passion, la mort et la résurrection du Christ. Ainsi : 

 “Si Dieu, pour nous donner sa révélation, a voulu utiliser des hommes aux 
caractères et talents les plus variés, il ne les a pas traités comme de simples 
instruments passifs : chacun des auteurs [des livres du Nouveau Testament] a 
sa façon propre de transmettre la même Parole de Dieu”32 

 

Parce que l'ambiance eschatologique était très importante pour les premiers 

chrétiens, ceux-ci n’étaient pas très portés à écrire des livres ; ils pensaient en 

effet que la ‘venue imminente’ du Christ était proche ; c'est-à-dire qu’ils avaient 

une forte propension eschatologique et ne voyaient donc pas la nécessité 

d’écrire puisque les disciples du Christ ne seraient plus là pour lire cela, qu’ils 

s’en seraient déjà allés avec le Christ33. 

 

Cependant, au fil du temps, ils commencèrent à désespérer car la venue 

annoncée du Christ ne survenait pas, ainsi les premiers chrétiens ont 

commencé à s’inquiéter et donc, de nombreux doutèrent. Pour contrer ces 

doutes, ils ont commencé à écrire des lettres destinées à différentes 
                                                            
31 Brown, R. "Introducción al Nuevo Testamento".48  
32 Robert, A. “Introducción a la Biblia” . 808. 
33 Brown, R. "Introducción al Nuevo Testamento".48  



22 
 

communautés, qui devinrent la première littérature chrétienne que nous 

connaissons. L'écriture et la conservation des écrits chrétiens furent un long 

processus, parce que les chrétiens considérèrent les écrits au même niveau 

que les écritures juives, ainsi, non seulement ils furent conservés, mais ont fini 

par être considérés comme uniques34  

 

Parfois, nous pensons que la Bible a toujours existé pour nous chrétiens ; 

aucun doute, il n’en fut pas ainsi. Le processus d'écriture et de conservation 

des écrits chrétiens a suivi tout un périple au cours des siècles. Pour cette 

raison, nous possédons aujourd'hui notre Bible complète à la maison et tous les 

livres du Nouveau Testament qui, comme nous le savons, ont été écrits par les 

communautés chrétiennes de l'époque. 

 

Maintenant, il faut admettre que nous ne saurons jamais tous les détails sur la 

façon dont ont été écrits, stockés, sélectionnés et compilés les 27 livres du 

Nouveau Testament, mais nous savons qu'ils sont l’instrument le plus important 

pour rassembler des millions de personnes avec Jésus de Nazareth et avec les 

premiers croyants qui l’ont proclamé. 

 

2. Comment s’est formé le canon du Nouveau Testament ? 

Le terme canon signifie: tige de mesure, règle de conduite, norme, modèle, 

liste, catalogue, table. Au IIème siècle, on trouve des formules comme : règle de 

vérité; règle de foi ; et règle de l'église. A partir du IVème siècle, au Concile de 

Laodicée en 363, l'Église fait référence à la liste des livres de l'Ancien et du 

Nouveau Testament. Le 8 avril 1546, le Concile de Trente a publié un décret, 

De canonicis scripturis, dans lequel sont énumérés nominalement les livres des 

deux Testaments que l'Eglise catholique reconnaît comme canoniques et 

comme collection officielle des Livres Inspirés qui font autorité absolue. Les 

conseils ultérieurs les dénommeront avec un caractère dogmatique, infaillible et 

irréformable35.  

 
                                                            
34 Brown, R. "Introducción al Nuevo Testamento".53 
35 Wikenhauser y Schmid, “Introducción al Nuevo Testamento”. 58-59 



23 
 

En bref, le canon du Nouveau Testament en tant que tel est l'ensemble des 

livres considérés comme divinement inspirés et qui constituent le Nouveau 

Testament de la Bible chrétienne. Pour la plupart, c’est une liste acceptée de 

vingt-sept livres qui comprend les Évangiles canoniques, les Actes, les lettres 

des Apôtres et l'Apocalypse. 

 

 Débuts de la formation du canon  

Où et quand se réunirent en une collection les quatre Evangiles est quelque 

chose qui ne peut s’affirmer avec une certitude absolue. Selon A. Harnack, la 

collecte et la mise en ordre des quatre livres eurent lieu en Asie Mineure, sous 

Hadrien (117-138)36.  

 

Les textes du Nouveau Testament, ayant été principalement destinés à des 

communautés particulières, ne furent pas rapidement connus dans toute 

l'Eglise chrétienne. Cependant nous avons, depuis les premiers temps de 

l’Eglise, de précieux témoignages qui démontrent l'existence de ces textes 

sacrés, voici quelques-uns d'entre eux : 

 

 Marcion de Sinope (144) : Il est le premier à défendre l'idée de rassembler 

les écrits sacrés ; il a créé son Canon, qui a précédé celui de l'Eglise. 

Influencé par des croyances non chrétiennes, il considère que le Dieu dont 

parle l'Ancien Testament n’est pas le vrai Dieu, il a donc rejeté en bloc, tous 

les livres de la Bible hébraïque. A cette époque, il n'avait été établi aucun 

canon dans l’Eglise, donc il peut être affirmé que Marcion est le premier à 

définir un canon de livres chrétiens. Selon lui, il consistait en l'Evangile de 

Luc et dix des épîtres pauliniennes (toutes sauf les lettres pastorales ; celle 

aux Hébreux ne compte pas)37. 

 

                                                            
36 Wikenhauser y Schmid, “Introducción al Nuevo Testamento”, 67 
37 Wikenhauser y Schmid, “Introducción al Nuevo Testamento”, 77 



24 
 

 Justin de Naplouse (150) : Il employa une dénomination originale pour 

désigner les Evangiles : “Les Mémoires des Apôtres”. Il cite les Evangiles 

comme autorité suprême. 

 

 Irénée de Lyon (177-202) : Un thème central d'Irénée de Lyon fut d’insister 

sur l'existence d'un canon de quatre Évangiles, et aucun autre ; il dénonçait 

divers groupes chrétiens qui ont utilisé un seul évangile, comme le 

marcionisme, qui a utilisé seulement la version de Luc ; ou les Ebionites, qui 

semblent avoir utilisé une version araméenne de Matthieu ; ainsi que les 

groupes qui utilisaient plus de quatre évangiles, comme les Valentiniens. Il a 

déclaré que les quatre qu’il défendait étaient les quatre piliers de l'Eglise, il 

est impossible qu'il put y en avoir plus ou moins de quatre, présentant 

comme logique l'analogie aux quatre coins de la terre et aux quatre vents. 

 

Son image, prise dans Ezéchiel 1 ou Apocalypse 4, 6-10, du trône de Dieu 

entouré de quatre créatures à quatre faces, l’aspect de leurs visages était 

un visage humain, la tête d'un lion sur le côté droit des quatre, et la tête d’un 

bœuf à gauche sur les quatre; chacun des quatre avait aussi la face d'un 

aigle. Telle est l'origine des symboles conventionnels des évangélistes: le 

lion (Marc), le bœuf (Luc), l'aigle (Jean) et l'homme (Matthieu). Irénée a 

finalement raison de déclarer que les quatre évangiles, collectivement et 

exclusivement ces quatre, contenaient la vérité.38 

 

 Le fragment de Muratori : C’est le plus ancien écrit ecclésiastique sur le 

Canon du N.T. du IIème siècle, découvert dans un manuscrit des VIIème et 

VIIIème siècles du monastère de Bobbio par L.A Muratori, écrit en latin 

barbare. Il ne contient pas seulement une liste de livres reconnus comme 

canoniques, mais donne également des explications sur l'auteur, les 

destinataires, la motivation et le but de tous les écrits ; par là, il rejette les 

autres comme non canoniques et hérétiques39.  

                                                            
38 Marguerat, “Introducción al Nuevo Testamento, su historia, su escritura, su teología”. 453 
39 Piñero y Peláez, “El Nuevo Testamento, Introducción al estudio de los primeros escritos cristianos”. 
85-86 



25 
 

 

 Critères pour le canon 

L'église primitive utilise comme critères canoniques les éléments suivants : 

1. Ancienneté : Les écrits devaient avoir été écrits à une époque proche de 

Jésus et de ses apôtres. 

2. Apostolicité : Les écrits doivent avoir été écrits par un apôtre (par 

exemple Paul) ou un ami des apôtres (par exemple Luc, Marc). 

3. Catholicité : Le mot grec signifie «universel» et se réfère ici à un texte qui 

devait être largement utilisé (universellement accepté) entre les églises. 

4. Orthodoxie : Le livre doit être en harmonie doctrinale avec le reste des 

textes du Nouveau Testament40. 

 

3. Quels sont les apocryphes du Nouveau Testament ? 

Le canon du Nouveau Testament que nous connaissons contient 27 livres 

cependant, ce ne sont pas les seuls qui parlent de Jésus, il y a d'autres qui sont 

appelés apocryphes. Le mot "apocryphe" vient du verbe grec "apokrypto" qui 

signifie cacher ou mettre de côté ; en latin, c’est apócryphus qui signifie "cacher 

au loin"41.  

 

Ce mot qualifie une série de livres que les églises des premiers siècles avaient 

reconnus comme faisant partie de la Sainte Écriture, mais ils n'ont pas été 

inclus dans le canon car, contrairement aux textes canoniques, ils manquent de 

contemporanéité avec les apôtres et ils ne se sont pas répandus dans toutes 

les communautés. 

 

Ces évangiles et écrits apocryphes sont d'une grande importance parce que, 

grâce à l’élargissement des horizons historiques dans les études bibliques du 

XIXème siècle, on a commencé à reconnaître qu'ils ont une valeur en tant que 

sources historiques, qu’ils clarifient les périodes comprenant la fin de l'Ancien 

Testament et les débuts du Nouveau Testament. Ils détiennent également des 

                                                            
40 http://www.cristianismo-primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html 
41 E. Tuggy Alfred. “Léxico Griego – Español”. N° 613 



26 
 

informations sur le développement de la croyance en l'immortalité, la 

résurrection, les thèmes eschatologiques, et l'influence des idées hellénistiques 

sur le judaïsme. 

 

Les apocryphes, selon Aurelio de Santos Otero42, peuvent être classés comme 

suit : 

 Evangiles apocryphes perdus : Ce sont tous ces textes dénommés judéo-

chrétiens. Leur particularité est que leurs textes correspondants ont été 

perdus en partie ou complètement, ne laissant que des allusions à diverses 

œuvres de la littérature patristique. Ils ont été écrits ou adoptés par les 

communautés juives qui ont opté pour le christianisme, mais sans pour 

autant sacrifier la mentalité sémitique, peut-être que ces communautés ont 

été attirées par l'Evangile de Matthieu, dont elles ont copié ou paraphrasé 

l'écrit original en hébreu ou en araméen43 ; Mais cette dernière affirmation 

n’est pas tout à fait exacte44. 

 

 Apocryphes de la Nativité et de l’enfance : Ce sont les textes qui racontent 

la naissance et l'enfance de Jésus, parmi ceux-ci se trouve le Protoévangile 

de Jacques, à l'origine écrit en grec avant le IIème siècle ; il raconte la 

naissance et la vie de la Vierge Marie jusqu’à ses 16 ans, la naissance de 

Jésus, le massacre des innocents, et d'autres faits encore. Un autre livre est 

l'Evangile du Pseudo-Matthieu, qui fut très populaire dans les églises 

orientales et fut diffusé dans le monde latin.45 

 

 Apocryphes de la passion et de la résurrection : Outre les évangiles 

canoniques, il y en a d'autres qui parlent de la passion et de la résurrection. 

Parmi ceux-ci sont l'Evangile de Pierre, qui vient du cercle des docètes et 

n’est pas entièrement conforme à la doctrine de Jésus. Il y a aussi l'Evangile 

de Nicodème et Actes de Pilate qui place Pilate comme une figure majeure, 

                                                            
42 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”. 
43 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”, 3 
44 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”, 45 
45 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”, 119 



27 
 

dans lequel est défendue la position de l'Eglise ; un autre livre comme celui-

ci est l'Évangile de Bartholomé.46 

 

 Apocryphes assomptionnistes : il existe environ 70 documents conservés 

dans une multitude de manuscrits et en diverses langues, dans lesquels se 

racontent des légendes comme l’Assomption de Marie. Parmi ceux-ci on 

trouve le Livre de Saint Jean Evangéliste "le Théologien", le plus diffusé du 

cycle assomptionniste, et le Livre de Jean, archevêque de Thessalonique, 

qui parle du lieu de la dormition. Parmi les autres livres se trouvent 

également le Récit de Joseph d'Arimathie, et La correspondance entre 

Jésus et Abgar.47 

 

4. Comment le Nouveau Testament est arrivé jusqu’à nous ? 

Le Nouveau Testament fut écrit en grec par des disciples du Christ. Les 

premiers écrits furent effectués sur du Papyrus et du Parchemin. Le papyrus 

était utilisé en Egypte depuis l’an 3000 avant J-C. C’est une plante aquatique 

cultivée dans les étangs, utilisée dans toute l’Egypte antique. Du Ier au IVème 

siècle, le format reconnu et partagé au Moyen-Orient fut le rouleau. Des années 

plus tard, fut utilisé le codex, devenu le moyen universel pour préserver l’écrit et 

qui contribua largement à la diffusion de la Bible. Ensuite, les codex étaient 

généralement élaborés avec des tablettes de bois recouvertes de cire. 

 

A Herculanum, ville enfouie à côté de Pompéi par l’éruption du Vésuve en 79 

après J-C des textes écrits furent retrouvés dans des polyptiques. Certains 

codex qui ont survécu étaient faits de feuilles de papyrus. C’est précisément de 

ce matériau que furent élaborés les codex chrétiens les plus anciens qui soient 

connus, conservés grâce au climat sec de certaines régions d’Egypte.48  

 

 

                                                            
46 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”, 193 
47 Cf. De Santos Otero, A. “Los Evangelios Apócrifos”, 303 
48 www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes-reportajes/pompeya_7468 



28 
 

En outre, les principales traductions bibliques dans l’antiquité occidentale 

correspondent à la grecque et à la latine : 

 

 Traduction grecque : Dans les siècles antérieurs à l’ère chrétienne, 

l’hellénisme s’était diffusé et imposé, non seulement en Orient européen 

mais aussi en de nombreuses régions du Proche-Orient et dans une 

bonne partie de l’Egypte. De cette façon, le grec devint la langue de bien 

des communautés juives. Des siècles plus tard, les chrétiens du monde 

hellénistique purent lire une version de l’Ancien Testament en grec, 

appelée la Bible des Septante ou, en latin, Septuaginta.  

 

Quant au Nouveau Testament, il fut écrit en grec pour les raisons que 

nous venons d’énoncer, et parce que ses premiers livres comme la lettre 

de Paul et l’Evangile de Marc furent adressés aux juifs hellénistes ou de 

la diaspora. Le premier papyrus du Nouveau Testament (aujourd’hui 

connu comme P11), du IIème siècle, fut découvert par Constantin Von 

Tischendorf en 1868. Une des premières copies du Nouveau Testament, 

appelée "Codex Sinaiticus", aujourd’hui visible au British Museum, date 

de 350 après J-C. ; elle comprend La Lettre de Barnabé et Le Pasteur 

d’Hermas. Une autre des plus anciennes copies du Nouveau Testament 

est le Codex d’Alexandrie qui comprend les écrits connus comme 

Première et Deuxième Lettre de Clément, et fut écrite au Vème siècle 

après J-C. ; elle se trouve également au British Museum.49 

 

 Traduction latine : En théorie, les premières versions latines de la Bible 

avaient leur origine dans une version orale qui accompagnait la lecture du 

texte grec au cours des offices du culte juif et chrétien. En effet, divers 

témoignages confirment l’existence d’une coutume semblable parmi les 

chrétiens d’Orient, en particulier en Palestine, à l’époque de Dioclétien et 

au Vème siècle. Selon Saint Augustin, n’importe quel connaisseur modeste 

du grec et du latin, qui aux premiers temps du christianisme disposait 

                                                            
49 Casas J. Curso de Introducción al Nuevo Testamento.  



29 
 

d’un codex, entreprenait immédiatement de le traduire en latin.50 La 

première traduction, et la plus célèbre Bible latine est celle de Saint 

Jérôme, connue comme La Vulgate (du latin = la diffusée). Elle apparut 

en l’an 400 après J-C, à la demande du pape Damase51. 

 

 Résumé : 

La structuration du Nouveau Testament s’est faite en plusieurs étapes comme 

l'expérience de Jésus ressuscité, la prédication apostolique, la tradition orale, la 

tradition écrite, la sélection des écrits, la formation du canon et les éditions du 

livre qui se sont actualisées jusqu’à nos jours. Toutes ces phases trouvent leur 

origine en Jésus ressuscité, qui fut un point de repère dans le cœur de la 

première communauté chrétienne, qui transmit le message sans ressentir le 

besoin d’écrire ; mais au fil du temps et de l'expérience, et afin de donner 

témoignage aux nouvelles générations, il a fallu l'écrire. 

 

Il y a beaucoup de livres écrits, mais 27 ont été choisis entre tous pour former le 

canon. Les autres livres manquent d’apostolicité, d’ancienneté ou d’usage pour 

faire partie du canon, mais contiennent des vérités de la foi, et sont appelés 

apocryphes. Avec le passage du temps, et l'existence de langues différentes, il 

a existé en permanence différentes versions du Nouveau Testament jusqu’à 

nos jours. 

 

 

 Dialogue et réflexion :  

En couple, échangez sur les questions suivantes : 

a) Pourquoi pensez-vous que la première communauté chrétienne n'a pas écrit 

dès le départ ? 

b) Considérez-vous suffisant le canon de 27 livres du Nouveau Testament pour 

comprendre l'expérience de Jésus ressuscité ? Pourquoi ? 

c) Comment communiques-tu ta propre expérience de Jésus ? 

                                                            
50 Hieronymus. Núm. 2. Jesús Cantera Ortiz de Urbuna. Antiguas versiones bíblicas y traducción .4. 
51 Saravia J. El Poblado de la Biblia. 10 



30 
 

d) Nous savons que les Evangiles et les apocryphes coïncident parfois pour 

raconter le même événement différemment. Quel serait à votre avis le but 

de raconter différemment le même événement ? 

e) Que pourrait perdre un texte écrit dans une langue à être traduit dans une 

autre ? Et quels avantages quand le texte a été traduit dans une autre 

langue ? 

 

 Evaluation : 

Marquez d’une croix (x) l’affirmation ou la négation, si elle est vraie, cochez 

la V, si elle est fausse, la F. 

 

Les premiers chrétiens ont écrit le Nouveau Testament dès le 

premier instant.  

V F 

Les premiers écrits ont été réalisés sur du papyrus V F 

Le mot apocryphe signifie hérétique. V F 

Tous les évangiles apocryphes comportent des erreurs de 

doctrine. 

V F 

L’apostolicité consiste à savoir que l’écrit fut réalisé par la main et 

le texte d’un apôtre. 

V F 

Les codex du Nouveau Testament furent écrits en araméen. V F 

Saint Jérôme traduisit la Bible en langue syriaque au IVème siècle  V F 

L’orthodoxie est la correspondance entre la traduction latine de 

l’Eglise de Rome et la traduction grecque de l’Eglise Byzantine. 

V F 

 

 

 Bibliographie : 

De Santos Otero, Aurelio. Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2005 

Marguerat, Daniel. Introducción al Nuevo Testamento, su historia, su escritura, 

su teología. Bilbao: Desclée de Brouwer, 2008. 

Piñero, Antonio; Peláez, Jesús, El Nuevo Testamento, Introducción al estudio 

de los primeros escritos cristianos. Madrid: El Almendro, 1995.  



31 
 

Wikenhauser, Alfred; Schmid, Josef, Introducción al Nuevo Testamento. 

Barcelona: Editorial Herder, 1978. 

Tuggy Alfred E. Léxico Griego – Español. México D.F.: Editorial Mundo 

Hispano. 1° Edición: 1996. 

Saravia Javier. El Poblado de la Biblia. México D.F: Paulinas, 2008. 

Brown Raymond. Introducción al Nuevo Testamento; Cuestiones preliminares, 

evangelios y obras conexas. Madrid: Trotta, 2002. 

Jerusalén, equipo de traductores de la edición española de la Biblia de “Biblia 

de Jerusalén: Aumentada y revisada” Bilbao: Desclée de Brouwer. 

Piñero Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 2008 

ROBERT André et FEUILLET André. Introduction à la Bible. Tournai, Desclée, 

1959 

Theissen Gerd y Merz Annette. El Jésus Historico. Salamanca : Sigueme, 1999 

 

Cybergraphie :  

www.misionestransculturales.org/la-historia-de-la-traduccion-de-la-biblia 

www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes-reportajes/pompeya_7468 

www.cristianismo-primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html 

  



32 
 

TABLE 3 

 

QUEL EST LE MONDE DU NOUVEAU TESTAMENT ? 

Le contexte  

 

 Introduction : 

Avant d’exposer les actes de la vie de Jésus et sa prédication dans les lieux où 

il a vécu, il faut se plonger dans la réalité historique du Ier siècle après J-C, 

période au cours de laquelle l'écriture des livres du Nouveau Testament (N.T.) a 

commencé. Dans cette perspective, le N.T. nous donne des témoignages sur la 

vie du Jésus historique avec son projet de Royaume de Dieu et les modes de 

survie des premières communautés chrétiennes, en tenant compte de la vie 

sociale, politique, économique, religieuse et géographique du moment. De plus, 

en étudiant la réalité du Ier siècle après J-C, il est possible de comprendre les 

motivations de l'action de Jésus, l'invitation à être des acteurs de la construction 

du Royaume de Dieu et l'urgence de la loi d'amour du prochain. 

 

Par conséquent, l’objectif sur cette table est de vous présenter une approche 

des réalités historiques et contextuelles des communautés dans lesquelles le 

N.T. a été conçu et créé ; cela, pour comprendre que le N.T. est une œuvre 

humaine et divine qui rend compte des réalités de la nature de l'homme et de 

son intervention dans le Royaume de Dieu 

 

 Prière : 

Seigneur Jésus, Toi qui vis parmi nous, qui souffre comme nous et connais les 

besoins que nous avons; apprends-nous à être comme Toi, à vivre comme Toi, 

à être des hommes et des femmes comme Toi ; des hommes et des femmes 

qui façonnent leur propre histoire: une histoire du salut, une histoire dans 

laquelle ils donnent leur vie pour les autres, une histoire où Tu es notre guide. 

Seigneur Jésus, ton histoire n'est pas une histoire passée, une réalité qui reste 



33 
 

dans le passé : Ton histoire est une histoire vivante qui continue à transformer 

hommes et femmes, une histoire qui n’a pas encore terminé de s’écrire, parce 

que nous sommes aujourd'hui beaucoup qui joignons notre histoire à la tienne 

pour que se poursuive ton histoire du salut, ton histoire d'amour. Donne-nous la 

grâce de continuer à écrire ton histoire, à bénéficier de Ta miséricorde et à 

transformer des vies. Amen. 

 Développement du thème 

1. Quel est le cadre géographique du Nouveau Testament ? 

Pour commencer, l’environnement géographique du Nouveau Testament est 

l'héritage de trois cultures, l’orientale, la grecque et la romaine. Cette dernière 

en particulier, fut l'une des grandes civilisations de l'humanité, au début, 

confinée seulement en Italie puis étendue vers l'Europe occidentale, le Nord de 

l'Afrique et l’Ouest de l’Asie. Dans ce contexte, il est possible de connaître les 

conditions historiques et géographiques dans lesquelles Jésus est né. 

 

Jésus est né au temps du roi Hérode le Grand, roi romain. Son activité publique 

s’est tenue en Judée, Samarie et Galilée; région qui “coïncidait avec la partie 

nord du territoire du tétrarque Hérode Antipas, fils d’Hérode le Grand. Elle a été 

formée par les villes de Nazareth, Cana, Capharnaüm, Tibériade, Galilée, 

Corazine et Naïn”52.  

 

De plus, la Judée et la Samarie se trouvaient sur la côte méditerranéenne 

depuis les limites avec l'Egypte jusqu’au mont Carmel. Elles avaient un climat 

chaud avec des températures de 40° au maximum l’été. “La ville de Jérusalem 

était la plus importante de Judée. C’est là que fut construit, par Hérode le 

Grand, un aqueduc de 21 km de long. Et par-dessus tout, le temple, imposante 

construction réalisée sur la colline de Sion par Salomon et reconstruit par 

Hérode le Grand”53. D’autres grandes villes de Judée et Samarie, mentionnées 

                                                            
52 Ortíz, Comentario Bíblico Latinoamericano, 138. 
53 Ortíz, Comentario Bíblico Latinoamericano, 141 
 



34 
 

dans les évangiles, étaient Bethléem, Jéricho, Emmaüs, Ephraïm, Enon, 

Sychar et Arimathie. 

Parmi les zones conquises par l’Empire Romain il y avait la Palestine, établie 

comme province romaine. La Palestine, qui ne peut être comparée à celle 

d’aujourd’hui, avait une superficie de 25000 km² (soit environ la Bretagne). Sa 

limite occidentale est la mer Méditerranée. Au nord étaient les montagnes du 

Liban et de l’Antiliban. Son climat était sec et doux, il présentait deux saisons, 

l’humide, commençant en octobre et la sèche en avril. Sa topographie était 

constituée de côtes (mer Méditerranée), de montagnes (Liban et Antiliban) et 

vallées (Vallée du Jourdain). Après la mort du roi Hérode, la Palestine fut 

divisée en provinces, celles de Judée, Samarie, Galilée, Pérée et Décapole. 

 

  

Cartes de Palestine au temps de Jésus54 

 

La famille, le territoire, les coutumes, l’histoire de leurs ancêtres ont marqué 

l'identité culturelle de l'époque, “l'origine ethnique est une question clé pour le 

mouvement formé autour de Jésus qui s’est développé jusqu’à former l’Eglise 

                                                            
54 Oraciones y devociones católicas, mapa de Palestina, 27 de Octubre de 2016. 



35 
 

primitive”55. Ainsi, les lieux où la plupart des textes du Nouveau Testament ont 

été écrits furent des centres urbains gréco-romains comme Ephèse, Corinthe, 

Antioche et Rome.  

L’Eglise “a commencé à se répandre d'abord à l'endroit où Jésus a vécu et 

ensuite hors de la Palestine dans les différentes régions de l'Empire romain”56. 

Les quatre voyages de Paul, ses lettres, ont largement contribué à l'évolution 

du christianisme parce qu’ils en furent le socle. Paul a utilisé tous les moyens 

disponibles à l'époque pour répandre sa foi. 

 

2. Quel est le contexte historique du Nouveau Testament ? 

Vers l'an 515 avant J-C, après la mort de Zorobabel et la disparition de la 

monarchie de David, les prêtres ont pris le contrôle d'Israël. A ce moment-là, 

Israël était sous la domination de la Perse. Vers 350 avant J-C, la Perse a été 

battue par l'invasion d'Alexandre le Grand qui mourut en 323 avant J-C. Après 

la mort du conquérant grec, ses successeurs ont gouverné l'Egypte à l'ouest et 

la Syrie à l'est tandis qu’Israël était considéré comme une zone de passage. 

Vers l'année 165 avant J-C, débuta l'époque des Maccabées qui se sont 

rebellés contre la tyrannie religieuse et politique des successeurs d'Alexandre. 

 

Plus tard, survint l’invasion romaine par Pompée le Grand, vers 60 avant J-C57. 

Après la mort d’Hérode le Grand (6-4 avant J-C) Auguste Archelaüs fut nommé 

Grand Empereur de Judée, Samarie et Idumée tandis que la Galilée resta entre 

les mains d’Antipas, fils d’Hérode. Ensuite, l’empereur Claude plaça Agripa I, 

petit-fils d’Hérode le Grand, comme roi juif. 

 

Dans ce contexte, Jérusalem ne fut plus la capitale administrative d'Israël parce 

que des sentiments négatifs s’étaient développés entre l'État Romain et le 

peuple. Pour cette raison, avant la guerre de 66-70, un mouvement politico-

                                                            
55 Dietmar y DeMaris, Para entender el mundo social, 25. 
56 Ortiz, Comentario Bíblico Latinoamericano, 143. 
57 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 85-86. 



36 
 

religieux appelé zélotisme58 s’est mis en place qui cherchait la libération 

politique d'Israël et l'indépendance d’avec Rome59. 

 

Avec Ponce Pilate (26-36 après J-C), la situation s’est détériorée car 

émergèrent davantage de mouvements anti-romains. Une des raisons qui 

provoqua la grande révolte fut un buste de Tibère Empereur apporté par Pilate 

dans la ville sainte de Jérusalem. A Rome, Tibère est mort en 37 après J-C et, 

jusqu’en 41 après J-C, Gaius Caligula lui succède ; celui-ci allait provoquer une 

révolte juive en mettant sa statue dans le temple de Jérusalem. Cela aurait 

conduit à une confrontation entre la Judée et Rome. 

 

Après Caligula, advint le règne de Claudius (41-54 après J-C) qui a apporté la 

paix sur ce territoire et restitua au passage quelques propriétés et privilèges 

aux Juifs. Cependant, la situation des Juifs vivant à Rome devint difficile jusqu'à 

ce que l'empereur les expulse de la ville pour désordre public. Après l'empereur 

Claude, Néron lui succéda (54-68) et permit aux Juifs de retourner à Rome60. 

Mais en 64 après J-C, un grand feu se produisit à Rome et, peu après, Néron 

déclencha une persécution contre les chrétiens durant laquelle moururent 

Pierre et Paul61.  

 

A partir de ces événements, les Juifs développèrent un sentiment nationaliste et 

une prophétie messianique mena à la Grande Révolte contre Rome dans les 

années 66-70 après J-C62 . Cela conduisit à une déroute totale du peuple juif, à 

la chute de Jérusalem et à la destruction du Temple par ordre de Vespasien et 

de Titus. 

 

Une fois ces évènements passés, toutes les ressources destinées au Temple 

devinrent contribution pour l'Etat jusqu’à l'époque de Trajan63. Ensuite, de 

                                                            
58 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 87-88 
59 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 104 
60 Piñero, Guía Para entender el Nuevo Testamento, 89-90. 
61 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 114. 
62 Piñero, Guía Para entender el Nuevo Testamento, 91. 
63 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 115. 



37 
 

nouvelles révoltes juives à partir de 132 après J-C se produisirent contre les 

politiques imposées par l'empereur Hadrien, jusqu’en 135 après J-C avec 

l’intervention de Julius Severus. Enfin, Hadrien reconstruisit Jérusalem, mais lui 

donne un nouveau nom : Aelia Capitolina (« Aelia » vient du nom de famille 

d'Hadrien. « Capitolina » place la ville sous le patronage de Jupiter Capitolin, 

dieu suprême de Rome). De même, la Judée devint une province romaine sous 

le nom de Syrie-Palestine. Ainsi s’achève une période de vifs conflits entre 

Rome et le peuple juif, marquée par la mort de nombreux juifs ou leur 

diaspora64.  

 

3. Quel est le contexte politique, social, économique et religieux du 

Nouveau Testament ? 

 Contexte social 

Dans cet environnement, l'influence de la culture juive du Ier siècle après J-C, 

pour l’élaboration des textes du Nouveau Testament fut déterminante et 

décisive. Pour commencer, Jésus était juif et beaucoup de ses premiers 

croyants l’étaient aussi65. Autrement dit, certains livres du Nouveau Testament, 

pour ne pas dire tous, sont écrits par des Juifs 

 

Bien que la plupart des croyants en Jésus étaient des paysans, il est 

nécessaire de préciser que certaines “des communautés chrétiennes 

mentionnées dans le Nouveau Testament vivaient dans les villes”66 car ici aussi 

la Bonne Nouvelle pouvait être transmise à toutes sortes de gens qui arrivent 

en ville. Donc, le message de Jésus se transmettait à tous ceux qui voulaient 

l’écouter. Une des raisons, pour lesquelles la ville parvenait à être un lieu de 

rencontre, est liée au système de réseaux routiers. 

 

Une des perceptions des communautés de chrétiens, qu’avait l’empire, était 

leur danger 67, car elles recevaient un écho élevé à l’opposition contre l'empire 

                                                            
64 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 117 
65 Brown, Introducción al Nuevo Testamento. Cuestiones preliminares, evangelios y obras conexas, 117. 
66 Brown, Introducción al Nuevo Testamento. Cuestiones preliminares, evangelios y obras conexas 118 
67 Brown, Introducción al Nuevo Testamento. Cuestiones preliminares, evangelios y obras conexas, 120 



38 
 

et contre les règles que dictait l'empire, elles pouvaient parvenir à briser l'ordre 

social et à promouvoir des révoltes contre les machinations de l'empereur et 

ses sujets. Ces premiers chrétiens étaient considérés comme des ennemis de 

l'Empire Romain depuis que leur annonce du Royaume de Dieu ne profitait pas 

aux riches, mais aux plus pauvres. 

 

 Contexte économique  

Le système économique en Palestine au Ier siècle après J-C a été déterminé, 

notamment, par les zones géographiques de l'Empire et par le type de 

production développé sur ces terres. Ainsi, en Galilée, l'économie était basée 

sur l'agriculture, l'élevage, l’artisanat et la pêche ; cette dernière activité a eu 

lieu sur les rives du lac de Génésareth. En Judée, malgré la pauvreté de leurs 

ressources, les activités les plus remarquables étaient l'élevage et la culture de 

la vigne. “Cependant, dans la région de Jérusalem, les revenus économiques 

étaient autres, provenant des pèlerinages au temple et des impôts religieux (...), 

contrôlés par les familles sacerdotales”68 

 

D'autre part, sous la domination de l'Empire Romain au Ier siècle, l'économie 

familiale est restée le modèle économique du moment ; il était basé sur 

“l’agriculture, la petite entreprise et le commerce”69. De même, au Ier siècle 

après J-C, les différences entre les propriétaires fonciers et les plus faibles 

continuèrent de créer des brèches et des modes de vie distincts en fonction des 

revenus que chaque groupe possédait. 

 

 Contexte religieux 

L'Empire Romain, au Ier siècle après J-C, avait différentes religions. La première 

d’entre elles était la religion officielle de l'empire, qui rendait un culte “aux dieux 

de la mythologie romaine, à l'empereur et à Rome”70 de façon publique. En 

                                                            
68 Brown, Introducción al Nuevo Testamento. Cuestiones preliminares, evangelios y obras conexas, 121. 
69 Instituto Pastoral Apóstol Santiago. El contexto histórico del Nuevo Testamento, 4. 
70 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15. 



39 
 

outre, il y avait la religion privée qui était devenue “syncrétisme des croyances 

locales”71. 

 

D'autre part, sur les terres de l'Empire romain, étaient parvenus des cultes 

étrangers tels que ceux d'Orient, en particulier ceux d’Asie Mineure, de Perse et 

d'Egypte72. De plus, des cultes mystérieux réunissaient des fidèles. Ces cultes 

ne faisaient pas partie de la culture de l'empire mais attinrent fortement la 

population parce que, contrairement à ses propres cultes, ils répondaient aux 

questions liées à la transcendance et à la vie, et non pas seulement aux règles 

et à la justice de l’Empire73. 

 

Or, une autre religion avec plus de force et d’élan était le judaïsme. Cette 

religion avait deux aspects importants, qui dominaient certains territoires de 

l'Empire, ce sont les Juifs de Jérusalem et les Juifs de la diaspora74. Le premier 

groupe de Juifs, respectivement, “est centré autour de Jérusalem, en particulier 

dans son temple”75. Ceux de la diaspora, le plus grand groupe de juifs, étaient 

répartis en divers territoires de l’Empire comme Alexandrie, Asie Mineure, 

Grèce, Syrie et Rome76. Cependant, tous les Juifs, quel que soit leur situation, 

partageaient certains avantages que leur offrait l'empire : “exemption du service 

militaire, respect du samedi et possibilité de payer un impôt annuel au temple”77  

 

4. Que sait-on sur l’existence historique de Jésus de Nazareth ? 

L'un des événements qui a le plus questionné l'humanité est l'existence 

historique de Jésus de Nazareth : Jésus de Nazareth a-t-il réellement existé? 

La vie de Jésus est pour beaucoup une énigme. Beaucoup le considèrent 

seulement comme une figure représentative d'un mouvement religieux 

 

                                                            
71 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
72 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
73 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
74 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
75 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
76 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 15 
77 Charpentier, Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 16 



40 
 

Mais pour beaucoup, il fut et reste le Fils de Dieu. Jésus de Nazareth était si 

important pour l'humanité que sa naissance divisa l'histoire occidentale en 

deux. Malgré toute son importance, sa présence historique demeure inconnue. 

Pour essayer de clarifier cette question, beaucoup se sont mis à la tâche 

d’enquêter sur la vie de Jésus. Bien entendu, les recherches ont commencé 

dans le contexte historique de Jésus et celles-ci débutent par les principales 

sources retraçant sa vie comme sont les Evangiles et continuent avec d'autres 

historiens de cette époque qui mentionnent ou citent aussi Jésus dans leurs 

écrits, comme l’historien juif Flavius Josèphe. 

 

Du point de vue de Sanders, il est possible d'étudier une liste d'affirmations de 

la vie et des activités publiques de Jésus, qu'il considère comme valables, 

comme données quasi sûres et fiables dans leur historicité : 

 Jésus est né en 4 avant J-C, peu de temps avant la mort d'Hérode 

le Grand (cette date ne peut pas être considérée comme 

historique), 

 Il a passé son enfance et les premières années de son âge adulte 

à Nazareth, un village galiléen, 

 Il a été baptisé par Jean le Baptiste 

 Il a appelé ceux qui devaient être ses disciples, 

 Il a enseigné dans les villes, les villages et la campagne de 

Galilée (mais apparemment pas dans les villes) ; Il a prêché le « 

royaume de Dieu », 

 Vers l’année 30, il est allé à Jérusalem pour la Pâque. Cependant, 

il est possible qu’il y soit allé auparavant, 

 Il a provoqué un tollé dans le quartier du Temple, 

 Il a partagé un dernier repas avec ses disciples, 

 Il a été arrêté et interrogé par les autorités juives, en particulier 

par le grand prêtre ; Il a été exécuté par ordre du préfet romain, 

Ponce Pilate78. 

 

                                                            
78 Charpentier Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 27-28 



41 
 

Cependant, la date de la naissance de Jésus est incertaine en raison du doute 

sur sa datation, comme le dit Sanders, “ Matthieu date la naissance de Jésus à 

l’époque de la mort d’Hérode le Grand. Cette mort n’a pas eu lieu en 4 avant J-

C, de sorte que Jésus est né cette année là ou un peu avant”79. En raison de ce 

fait historique, il y a des doutes sur la véritable date de naissance de Jésus, 

mais pourquoi tant de confusion à ce propos ? L’un des personnages qui ont pu 

influer sur cette hésitation est le moine Denys le Petit, qui ne disposait pas 

d’information suffisante et qui, de plus, prenait comme base l’Evangile de Luc. 

 

En suivant la chronologie de la vie de Jésus, nous arrivons à ce qu'on appelle la 

vie cachée de Jésus. Cette vie, il l’a sûrement vécue avec ses parents à 

Nazareth. Pendant ce temps, le gouverneur de cette région était Antipas, qui 

régna après la mort d'Hérode le Grand. De plus, Jésus “n’était pas un homme 

de la ville”80 ; on comprend cela parce que les villes près de Nazareth ne 

figurent pas dans les récits de sa vie et les références faites par Jésus 

renvoient continuellement au contexte de la campagne. 

 

Un autre fait historique, qui est certainement arrivé, concerne la personne et la 

prédication de Jean le Baptiste. Les quatre évangiles parlent de lui et de sa 

relation avec Jésus. L'existence et la rencontre avec le Baptiste était “un 

événement qui a changé la vie de Jésus”81, parce qu’avec cette rencontre a 

commencé sa vie publique. On ne sait pas combien de temps a duré la vie 

itinérante de Jésus, un an ou peut-être deux. Ce que nous savons, c’est que 

Jésus et ses disciples sont allés à Jérusalem pour célébrer la Pâque 

 

Sur ce parcours, certains événements se sont produits qui pourraient être 

considérés comme historiques, parmi ceux-ci, citons d’abord la décision des 

grands prêtres de mettre fin à la vie de Jésus, le considérant comme 

dangereux ; en second lieu, le repas de la Pâque avec ses disciples et son 

arrestation juste après, le jugement qui s’ensuivit et sa condamnation à mort. 

                                                            
79 Charpentier Étienne, "Pour lire le Nouveau Testament", 27-28. 
80 Sanders, La figura histórica de Jesús, 29 
81 Sanders, La figura histórica de Jesús, 29 



42 
 

Enfin, ses disciples racontent qu’au moment de chercher son corps, ils 

trouvèrent le tombeau vide. 

 

 Résumé : 

Lors de la recherche sur le contexte du récit du Nouveau Testament, quatre 

points sont établis, qui permettent une étude plus approfondie de ces livres et 

une approche historique de l’époque où ils ont été écrits. 

Dans le premier d'entre eux, selon le contexte géographique, est décrite la 

situation politique que vivait Israël dans les années proches de la naissance de 

Jésus de Nazareth. De plus, les limites de certains territoires et leurs 

caractéristiques climatiques sont détaillées. Grâce à ce point, on parvient à 

découvrir les activités propres à certains territoires et les comportements en 

fonction de chaque communauté et style de vie. 

 

Le deuxième point présente de façon très synthétisée, les événements 

historiques de l'Empire romain sur les territoires d'Israël et tous les bâtiments 

qui lui sont propres. La situation des premières communautés chrétiennes et 

leurs rapports à la fois avec le pouvoir romain et avec d'autres cultes qui 

existaient encore à Rome sont également décrits. 

 

Le troisième point présente les aspects sociaux, économiques et religieux des 

communautés du Ier siècle après J-C. Dans cette partie, la situation sociale des 

premiers chrétiens et leur présence dans l'Empire romain sont décrites. Une 

des caractéristiques présentées de manière radicale est la relation entre Rome 

et les premiers chrétiens parce qu’elle n’était pas facile. Au contraire, on perçoit 

des relations pleines d'inégalité et de manque de respect ; l’aspect économique 

est également décrit entre les activités rurales et celles liées à la mer. 

 

Enfin, en ce qui concerne le Jésus historique, quelques situations propres à 

Jésus sont décrites et l'existence de certains d'entre elles est discutée. En 

outre, il apparait plus clairement au fil des échanges autour de cette table, que 



43 
 

Jésus est avec nous parce que son histoire est construite en compagnie de 

chacun de ses disciples. 

 

 

 Dialogue et réflexion : 

a) Comment la situation actuelle de l'opprimé a changé par rapport au 

groupe du pouvoir économique de l'époque de Jésus ? 

b) Décrivez un cas d'injustice sociale que vous avez vécu. Quelle fut votre 

attitude face à cet événement ? Quels sentiments avez-vous ressentis ? 

c) Quels sont les aspects de la vie de Jésus qui attirent le plus votre 

attention ? Pourquoi ? 

 

 Evaluation : 

Choisissez la bonne option pour la déclaration suivante : Pour connaître le 

contexte historique du Nouveau Testament, il est nécessaire, 

a) De se référer uniquement aux livres du Nouveau Testament. Pas besoin 

de chercher plus d'informations. 

b) De n’étudier que la figure du Jésus historique parce que son image 

éclaire tout le contenu des livres du Nouveau Testament. 

c) D’étudier le contexte géographique, politique, historique, culturel et social 

du Ier siècle après J-C. 

d) De connaître toute l'histoire de l'humanité. 

 

Reliez les termes correspondants : 

a. Lettre de Paul   1. Actes des Apôtres 

b. Groupes de Juifs    2. Religion officielle 

c. Trente après J-C   3. Partie de l’économie 

d. Culte à l’empereur   4. Naissance de Jésus  

e. Agriculture, élevage et pêche 5. Jérusalem et diaspora 

f. Luc     6. Célébration de la Pâque à Jérusalem 

g. Quatre avant J-C   7. Première lettre au Thessaloniciens 

 



44 
 

Répondre Vrai ou Faux : 

 Le livre le plus ancien du Nouveau Testament est l’Evangile de Matthieu 

(_) 

 L’agriculture était l’activité économique la plus prospère de tout l’Empire 

Romain (_) 

 Il n’y avait pas qu’un seul groupe de juifs dans l’Empire Romain (_) 

 L’historien Flavius Josèphe fait référence à Jésus dans ses écrits (_) 

 

 Bibliographie 

Œuvres consultées 

Aguirre, Rafael (Ed.). El Nuevo Testamento en su Contexto. Propuestas de 

lectura. Navarra, Verbo Divino, 2013 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Madrid: Editorial Trotta, 

2002.  

Charpentier, Étienne. Pour Lire le Nouveau Testament. Cerf, 1981. 

Dietmar, Neufeld y DeMaris Richard, Para entender el mundo social del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2014. 

Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2003. 

Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Editorial 

Trotta, 2006.  

Sanders, E.P. La figura histórica de Jesús. Navarra: Verbo Divino, 2000.  

 

Œuvres suggérées pour approfondir: 

Fr Bernando Lucio, Atlas Histórico del Nuevo Testamento, Cuernava: 

Imprimatur, 1953. 

Leipoldt, J & Grundmann, W. El mundo del Nuevo Testamento II. Madrid: 

Ediciones Cristiandad, 1975. 

Ortiz, Pedro. Introducción a los Evangelios. Santafé de Bogotá: Centro Editorial 

Javeriana CEJA, 1995. 

Román Hernández, Carlos Eduardo (comp.). Jesús histórico. Aproximaciones 

temáticas. Bogotá: Editorial Javeriana, 2015.   



45 
 

TABLE 4 

 

QU’EST-CE QUE L’ÉVANGILE ET 

COMMENT LES COMMUNAUTÉS ONT-ELLES ÉTÉ CRÉÉES ? 

L’expérience de Paul 

 

 Introduction 

Chers amis, bienvenue. En quittant cette table, vous aurez acquis les 

connaissances nécessaires pour la compréhension de l'Evangile comme cœur 

du Nouveau Testament, la structure et la classification du Corpus Paulinien, les 

aspects différenciateurs des traditions pauliniennes et les lignes directrices de 

la pensée paulinienne. 

Tout cela dans le but de découvrir ensemble la vie qui fut recréée autour du mot 

Évangile, vie qui fut expérimentée et communiquée par les premières 

communautés chrétiennes à la lumière du Ressuscité, et qui aujourd'hui 

continue d'être notre force et notre motivation principale afin que nous aussi, 

comme disciples-missionnaires, nous apportions la richesse de la Parole à 

tous. Par conséquent, une fois terminée l'étude sur cette table, tout le monde 

est invité à sortir pour annoncer ce qu’il a découvert, vu et entendu. Encore une 

fois, bienvenue et nous vous souhaitons une bonne expérience 

 Prière  

Oh bienheureux St. Paul, infatigable pèlerin du Seigneur, messager indicible de 

la grâce, apôtre des peuples et des nations, ne soit pas sourd à nos prières, 

fais que nous parvenions à connaître le Christ, comme Tu l’as connu, et que 

nous puissions témoigner de son amour en suivant les chemins sûrs de la 

Croix. Demande à Jésus ressuscité que nous sachions former une 

communauté, vivre en paix, avec foi et joie, être aimables et fraternels. Que 

nous ayons nos cœurs ouverts pour accueillir tout le monde sans distinction, 

que nous apprenions à être libres, sereins, profonds et sincères, pleins de bons 



46 
 

sentiments, et que toujours nous nous laissions guider par l'Esprit Saint de Dieu 

pour proclamer l'amour du Christ partout où il n’est pas encore connu. 

Amen. 

 

 Développement du thème 

1. L’évangile, “Cœur du Nouveau Testament” 

Nous savons l'importance des quatre évangiles dans le Nouveau Testament, 

mais nous avons besoin d’investiguer et d'étudier ce qu’est l'Évangile. Pour 

cela, nous aurons recours à quelques affirmations de Jésus Pelaez : 

Le mot Évangile signifie bonne nouvelle, il est traduit du mot grec euangelion, 
formé par le préfixe eu (bon, amical, heureux, joyeux) et la racine Angell 
(apporter un message, notifier quelque chose de la part de quelqu'un). Ce mot 
est d'origine perse et apparaît dans Homère (Odyssée, XIV, 152.166 ; VIIIème 
siècle avant J-C) avec le sens de pourboire ou de récompense donnée au 
messager qui apporte la bonne nouvelle d'une victoire militaire ou tout 
simplement une bonne nouvelle politique ou personnelle qui apporte le 
bonheur et la joie aux destinataires.82 

 

Dans l’Ancien Testament, le mot Evangile était utilisé pour parler des nouvelles 

de la grâce de Dieu qui vient sauver (Is 52, 7- 10), il apparait également “dans 2 

S 18, 20- 27 et 2 R 7, 9 le terme abstrait évangile avec le sens de bonne 

nouvelle, mais dans 2 S 18, 22, il apparait avec le sens classique de générosité 

reçue pour une bonne nouvelle”83. 

 

Pour connaitre la signification du mot Évangile dans le Nouveau Testament, 

nous explorons comme première source les lettres de saint Paul. A partir de 

celles-ci, Paul nous présente trois dimensions nécessaires, qui, selon Dunn, 

peuvent être classées comme suit : 

1) Le dialogue judéo-chrétien établi entre les chrétiens et les juifs qui 

n’acceptaient pas que Jésus fut le Messie.  

2) La dimension sociale maintenue entre le Juif et le Gentil qui pourraient aller 

ensemble à la même communauté, manger ensemble, s’accepter pleinement 

l’un l’autre, former ensemble un seul corps, une même communauté de prière 

(1 Co 12, 13), ceci fut le cœur de l’Evangile pour Paul.  

                                                            
82 Peláez, Jesús, “Evangelio y evangelios, 1.  
83 Peláez, Jesús, “Evangelio y evangelios, 2 



47 
 

3) La dimension œcuménique montre que la foi en Christ est l’unique chose qui 

intéresse, avant les exigences légales et obligations cultuelles. Revendiquer 

sans cesse la loi par-dessus l’amour, c’est saper l’Evangile, détruire ce que 

Paul appelle la vérité de l’Evangile (Ga 2, 16).84  

 

En outre, dans le Nouveau Testament, le mot Évangile se réfère à la 

prédication de Jésus sur le royaume de Dieu (Mt 4, 23 ; Mc 1,14- 15) de même 

que les paroles des apôtres qui ont prêché au sujet de Jésus-Christ, mort et 

ressuscité, que nous connaissons aujourd'hui comme le kérygme (Mc 16, 15 ; 

Rm 1, 1-4). L'Évangile peut aussi être défini comme l'action du Ressuscité, qui 

bouleverse les croyants par l'intérieur pour former communauté. 

 

Parlons maintenant des quatre évangiles canoniques dans le Nouveau 

Testament : 

Les évangiles ne s’expliquent pas par la simple union de toutes ces unités 
littéraires, mais par la main d'un éditeur avec sa propre personnalité, comme 
le firent les évangélistes, qui comme de véritables auteurs, sans rompre ni 
avec le Jésus de l'histoire ni avec la communauté de et pour laquelle ils ont 
écrit, ont reformulé et recréé les traditions ou les textes reçus à la lumière de 
l'expérience de foi de ces communautés, en essayant d'être fidèles, d'une 
part, au message provenant de Jésus et, d'autre part, en l’adaptant aux 
nouvelles circonstances de l'évangélisation. Les évangiles de Matthieu, Marc, 
Luc et Jean firent, dès le début, partie du canon, ou liste de livres considérés 
comme inspirés, par les premières communautés chrétiennes.85 
 

2. Structure et classification du corpus paulinien 

Nous avons déjà vu comment, parmi les écrits du Nouveau Testament, les 

lettres de saint Paul sont historiquement la première source pour connaître 

Jésus et définir ce qui est Évangile. Par conséquent, nous passons maintenant 

à l'étude de la structure et de la classification du Corpus Paulinien, mentionnant 

deux types de classification : 

a) Classification selon la tradition chrétienne. Très tôt dans l’histoire, 13 

lettres ont été placées sous le nom et l'autorité de Paul. Plus tard, le 

livre des Hébreux a été ajouté. La même tradition chrétienne a 

                                                            
84 James D.G. Dunn, “Del Evangelio a los evangelios”, 176 -177 
 
85 Peláez Jesús, “Evangelio y evangelios”, 1. 



48 
 

distingué plusieurs recueils de lettres dans cet ensemble d'écrits : les 

deux lettres aux Thessaloniciens, qui constituent les débuts de la 

prédication de Paul ; celles qu’on appelle grandes lettres : Romains, 

1ère et 2ème aux Corinthiens, Galates. Elles sont nommées ainsi tant par 

la taille que par l'importance du contenu. Les lettres de captivité : 

Ephésiens, Colossiens, Philippiens, Philémon. Dans toutes celles-ci, 

Paul fait allusion à son statut de prisonnier (Ep 4, 1 ; Col. 4, 10 ; Ph 1, 

12-13 ; Phm 1, 1)86. Les lettres pastorales : 1ère et 2ème à Timothée & 

Tite, sont ainsi appelées parce qu’elles donnent des règles de nature 

pastorale pour le bon fonctionnement de l'Eglise87. Quant à l'ordre dans 

lequel les éditions actuelles de la Bible ont tendance à proposer les 

lettres de Paul, il est clair qu’il ne correspond pas à la chronologie de 

leur composition. Elles sont placées par ordre de diffusion 

décroissante, celles qui ciblent des communautés puis celles qui ciblent 

des individus spécifiques88. 

 

b) Classification selon l'authenticité des lettres89. Lorsque nous parlons 

d'authenticité, nous ne pensons pas à l’exactitude du contenu, mais 

simplement si l'auteur indiqué par la tradition est vraiment l'auteur de la 

lettre. Nous nous demandons quelles lettres furent écrites par Paul lui-

même et quelles autres par ses disciples. Il est important de noter que, 

dans les temps anciens, la notion de "propriété littéraire" (i.e. droits 

d'auteur) n’existait pas. Il était courant de copier des pans entiers d’un 

texte sans indiquer qu’il s’agissait d’une citation (ou en utilisant les 

guillemets), ni d'où il provenait. Il était également fréquent de placer un 

texte sous le nom d'un auteur célèbre ; dans l'Ancien Testament, tous 

les psaumes sont attribués à David, les textes de la Loi à Moïse et ceux 

de la sagesse à Salomon. 

                                                            
86 Cf. Reyner, Chantal, “Para leer a san Pablo, la obra epistolar, 192-202. 
87 Cfr. Gil Arbiol Carlos, “Qué se sabe de Pablo en el naciente cristianismo, cuestiones abiertas en el 
debate actual. Las cartas Deuteropaulinas”, 176-184.  
88 Cf. Armstrong Sergio, “Introducción a san Pablo”, 200-220. 
89 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, 
http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12-8-2016). 



49 
 

 

La classification suivante va s’imposant entre les spécialistes, basée sur la 

chronologie et l'authenticité. En ce qui concerne l'authenticité des lettres, on 

peut synthétiser l'opinion générale des spécialistes en distinguant trois types de 

lettres :  

Les Lettres protopauliniennes : 1 Thessaloniciens, 1-2 Corinthiens, Galates, 

Romains, Philippiens, Philémon sont celles écrites avant l’an 60 et ont comme 

auteur Paul lui-même, donc elles sont également reconnues authentiques. 

D'autre part, nous avons la Lettre aux Hébreux comme non authentique. Les 

Lettres deutéropauliniennes : Col, Ep, 2 Thessaloniciens, et  

Les Lettres tritopauliniennes : 1 et 2 Timothée, Tite sont écrites par des 

disciples de Paul après sa mort (pour certaines, leur authenticité est discutée). 

 

3. Aspects différenciants dans les traditions pauliniennes 

Pour identifier les aspects différenciants dans les traditions pauliniennes, on se 

réfère à l'étude de Jordi Sánchez Bosch qui distingue 3 critères de classification 

des cartes: la diversité des circonstances, la langue (vocabulaire), la motivation 

ou intention de l'auteur. 

 

a. Par la diversité des circonstances 

Selon Bosch, dans les lettres authentiques : 

La première lettre aux Thessaloniciens appartient à la première grande mission 
de l'apôtre, que nous connaissons comme deuxième voyage apostolique. La 
première lettre aux Corinthiens fut écrite d'Ephèse et la seule visite préalable 
qu’il mentionne est celle de l'évangélisation. La deuxième lettre aux Corinthiens 
suppose, comme nous le verrons, une deuxième visite à la communauté établie 
et un certain nombre d'événements.90 

 

La Lettre aux Corinthiens fait allusion à une collecte demandée aux Eglises de 

Galatie (1Cor 16, 1). La Lettre aux Romains parle du voyage de l’apôtre pour 

                                                            
90 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 65. 



50 
 

évangéliser, c’est précisément la crise à Corinthe. Les lettres aux Philippiens et 

à Philémon évoquent les salutations de ceux de la maison de César91. 

 

Dans les lettres deuréropauliniennes, “la deuxième lettre aux Thessaloniciens 

aborderait une composition pleinement limitée par les circonstances qui 

motivèrent la première, mais elle ne fait pas allusion aux déplacements ou à de 

nouveaux développements. Les lettres aux Ephésiens et aux Colossiens 

développent et élargissent une série de thèmes décrits”92. 

 

Dans les lettres pastorales, “entre défenseurs de leur authenticité, il est 

fréquent de les situer dans une période d’activité et de captivité de l’apôtre, 

postérieure à la captivité mentionnée en Ac 28, 30. Pour ceux qui doutent de 

leur authenticité, elles ont été écrites après sa mort”93. 

b. Par le langage (vocabulaire)  

Dans les lettres authentiques on se place, sur le fond comme sur la forme, au 

niveau des Septante, c'est-à-dire des traducteurs grecs de l’Ancien Testament. 

Dans les lettres deutéropauliniennes, il est montré un manque de grande 

composition et de signes de ponctuation, comme la présence de phrases qui ne 

semblent pas se terminer. De plus, on n’y trouve plus les qualités de Paul : un 

style dense, direct, émouvant, original dans l’idée et l’expression avec un 

niveau d’excellence dans le choix du mot et de la phrase94. 

                                                            
91 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 65-66. 
92 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 66-67. 
93 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 67. 
94 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 391. 



51 
 

Dans les lettres pastorales, on semble souligner quelques défauts de Paul, 

mais de façon modérée. Le style de rédaction emploie des phrases courtes et 

la juxtaposition95.  

 

c. Par la motivation ou intention de l’auteur 

Dans les Lettres authentiques que Paul écrivit, la motivation fut de donner une 

catéchèse primitive aux communautés qu’il visita au cours de ses voyages. 

Dans les Lettres deutéropauliniennes, écrites pour certaines en captivité, il se 

complait dans les souffrances qu’il doit endurer pour le Christ, partageant son 

expérience avec un fort ton affectif. 

Dans les Lettres pastorales, écrites à Timothée et Tite, sont condensées une 

série de conseils et instructions sur l’organisation de l’église, en recommandant 

des vertus morales comme la charité, la patience et la vie intérieure comme 

fondement de la vie active apostolique. 

 

4. Lignes directrices de la pensée paulinienne 

a. La rencontre avec le Ressuscité, source de toute sa doctrine 

Faire référence aux lignes directrices de la pensée paulinienne, c’est sans 

doute aller à la source de l’inspiration de tout être et tâche apostolique ou 

missionnaire. Cette source est sans doute la rencontre avec le Ressuscité du 

Chemin de Damas. Dans la vision de Luc, ce fait est d’une importance capitale 

et se raconte dans les Actes des Apôtres en trois occasions différentes (Ac 9, 

1-25; 22, 1-21; 26, 1-23). L’unique Lettre fondamentale dans laquelle est décrite 

la rencontre de Damas est la Lettre aux Galates (Gal 1, 15-16)96. 

 

 

 

                                                            
95 Cf, Rivero Antonio, “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe, es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-
sesin-las-cartas-de-san-pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016), 437. 
96 Cf. Bortolini, “Fuentes para conocer a Pablo”, 32. 



52 
 

b. Christ, mort et ressuscité, centre de sa prédication 

Jésus-Christ constitue le centre de la prédication de l’Apôtre, centrée sur les 

évènements décisifs du salut, en particulier sur la croix et la résurrection. Pour 

Saint Paul, la croix signifie le salut comme grâce donnée à toute créature. La 

croix est scandale et folie : “Alors que les Juifs réclament des signes 

miraculeux, et que les Grecs recherchent une sagesse, nous, nous proclamons 

un Messie crucifié, scandale pour les Juifs, folie pour les nations païennes.” (1 

Co 1, 22-23).97 

 

c. La justification par la Foi en Christ : raison, dynamisme et source 

La justification dans le Christ est un acte gratuit de Dieu, sans mérite humain, 

ainsi l’homme est justifié par la Foi, indépendamment des œuvres de la Loi. 

Ceci veut dire que nous ne sommes pas simplement entrés en communion 

avec le Christ qui est amour (Rm 3, 28). Luther traduisit : “Justifié par la seule 

foi”. Benoît XVI répondit à ce théologien : “l’expression de Luther est vraie, si la 

Foi n’est pas opposée à la charité, à l’amour, parce que croire c’est se 

conformer au Christ et entrer dans son amour. Cette affirmation s’appuie sur la 

Lettre aux Galates où l’on parle de la foi par le biais de la charité”.98  

 

d. Eglise comme Corps du Christ 

Eglise vient du grec ekklesía qui signifie peuple convoqué ou peuple réuni. 

Dans le Nouveau Testament, et de manière particulière dans les Actes des 

Apôtres ou dans les Lettres de Saint Paul, ce mot est utilisé pour désigner le 

nouveau peuple de Dieu. Parfois il fait référence à l’ensemble de la 

communauté chrétienne, parfois à une Eglise en particulier. Quelques 

exemples : dans Col 4, 16, l’Eglise de Laodicée ; dans 1 Cor 1, 2 ou 2 Cor 1, 1, 

l’Eglise de Dieu qui est à Corinthe ; dans Gal 1, 2, les églises de Galatie.  

 

Plus tard, dans la Lettre aux Ephésiens 5, 21-24 le concept de l'Eglise est 

présenté en lien avec le concept du peuple de Dieu, Israël; considéré par les 

prophètes comme « Epouse de Dieu » (Osée 2, 21) appelé à vivre une relation 
                                                            
97 Cfr., Benedicto XVI. “La teología de la cruz en la predicación de san Pablo”, 1790. 
98 Cfr., Benedicto XVI, “La doctrina paulina de la Justificación”,1781 



53 
 

conjugale avec lui. L’œuvre évangélisatrice de Paul n'a pas d'autre but que 

d'établir la communauté des croyants dans le Christ; de sorte que vous pouvez 

comprendre le sens d'Église comme son corps : 1 Cor 12, 12-27 ; Rm 12, 599. 

 

e. L’universalité de sa prédication  

Cette universalité ne peut être seulement comprise à partir des innombrables 

voyages effectués par Paul, mais aussi de ses lettres qui reflètent l'ouverture de 

sa pensée. “Ce fut un Juif qui était en contact direct avec le monde 

hellénistique, qui lui a permis la connaissance du grec et de nombreuses autres 

cultures différentes de la sienne. Après avoir été pris par Jésus-Christ sur la 

route de Damas (Ac 9, 1-18) il perçoit sa mission : apporter la bonne nouvelle 

aux nations qui sont en dehors du contexte juif”.100 Cette universalité se reflète 

également dans la rupture de ses schémas en tant que juif pratiquant, parce 

qu’après sa rencontre avec le Christ, l’interprétation de la loi passe de la 

compréhension habituelle du pharisaïsme à la compréhension de l’amour 

miséricordieux de Dieu (Ep 2, 4-5).  

 

f. La parousie dans la prédication de Saint Paul  

Dans les années 51-52, approximativement, après J-C, Saint Paul écrivit la 

première lettre aux Thessaloniciens, où il parle de ce retour nouveau et définitif 

de Jésus, appelé Parousie. Il la décrit avec des accents vifs et des images très 

symboliques, mais qui transmettent un message simple et profond : “Ainsi, nous 

serons pour toujours avec le Seigneur” (1 Th 4, 17). Dans la lettre aux 

Philippiens, dans un autre contexte, quand Saint Paul était emprisonné, 

attendant la sentence qui pouvait être la mise à mort, il écrit : “Pour moi, vivre 

c’est le Christ, et mourir est un avantage.” (Ph 1, 21)101. 

 

 Résumé  

Dans le Nouveau Testament, le mot évangile se réfère à la prédication de 

Jésus sur le royaume de Dieu. Paul suite à sa rencontre avec le Ressuscité sur 

                                                            
99 Cfr., Benedicto XVI, “La dimensión eclesiológica del pensamiento de san Pablo”, 1786. 
100 Hueso, “Universalidad paulina en el diálogo ecuménico”,10-11. 
101 Cfr., Benedicto XVI, “La Parusía en la predicación de san Pablo”, 1794.  



54 
 

le chemin de Damas, a connu dans sa propre vie ce désir d'évangéliser sans 

frontières, communiquant l'amour gratuit et le salut de Dieu pour tous. Alors, il a 

décidé d'écrire des lettres aux communautés fondées par lui au cours de ses 

voyages. Aujourd'hui, ces cartes sont connues dans le Nouveau Testament 

comme le Corpus Paulinien, certaines d'entre elles sont authentiquement de 

Paul, d'autres furent cependant écrites par ses disciples, appelées 

deutéropauliniennes, et d'autres sont pastorales. L'étude de ces lettres est la 

meilleure source pour connaître le Nouveau Testament, y compris la pensée de 

saint Paul et son amour de Jésus-Christ qui l'a conduit à exprimer un jour : “Je 

vis, mais ce n’est plus moi, c’est le Christ qui vit en moi.” (Gal 2, 20).  

 

 Dialogue et réflexion : 

a. Comment voyez-vous la pratique de l'Evangile aujourd'hui ? 

b. Comment pensez-vous que Paul se décrirait à partir de ses lettres et 

comment pourriez-vous l’interpréter aujourd'hui ? 

c. Que pensez-vous de la position de Luther pour qui la foi suffit pour être 

sauvé ? Comment répondriez-vous à un frère chrétien protestant qui vous 

dirait cela ? 

d. Si Saint Paul écrivait une lettre à votre famille, communauté, quartier, 

quel serait son message ? Tentez de l’imaginer. 

 

 Évaluation : 

1. Comment définissez-vous le mot « évangile » 

2. Nommez trois caractéristiques de la pensée paulinienne 

 

 Bibliographie 

Œuvres consultées : 

Armstrong, Sergio. Introducción a san Pablo, Cartas de pablo. Bogotá: Verbo 

Divino, 2010.  

Benedicto XVI. “La dimensión eclesiológica del Pensamiento de san Pablo” 

Ecclesia 3442 (2008): 1786- 1787. 



55 
 

Benedicto XVI. “La teología de la cruz en la predicación de san Pablo” Ecclesia 

3442 (2008): 1790 – 1791. 

Benedicto XVI. “La Parusía en la predicación de san Pablo” Ecclesia 3442 

(2008): 1794- 1795. 

Benedicto XVI. “La doctrina paulina de la justificación” Ecclesia 3442 (2008): 

1781. 

Bortolini, José. “Fuentes para conocer a Pablo” Vida Pastoral 133 (2009): 30.  

Gil, Arbiol. Qué se sabe de san Pablo en el naciente cristianismo. Cuestiones 

abiertas en el debate actual. Navarra: Verbo divino, 2015. 

Hueso Henry. “La universalidad paulina en el diálogo ecuménico” El 

Cooperador Paulino 36 (2008): 10-11.  

James D.G. Dunn. Del Evangelio a los Evangelios. Bogotá: San Pablo y PUJ, 

2014.  

Jordi Sánchez, Bosch. Escritos Paulinos – Introducción al estudio de la Biblia. 

Navarra: Verbo Divino, 1998. 

Peláez, Jesús. “Evangelio y evangelios”. Koinonia 

http://servicioskoinonia.org/relat/303.htm (consultado el 16 de agosto de 

2016) 

Reynier, Chantal. Para leer a san Pablo. La obra epistolar. España: Verbo 

divino, 2009. 

Rivero, Antonio. “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe 

http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-sesin-las-cartas-de-san-

pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016) 

 

Œuvres suggérées : 

Brown Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Vol II 

Pikaza Xavier. Evangelio de Marcos: la buena noticia de Jesús. Estella: Verbo 

Divino, 2012 pp 35-68.  

Gil Arbiol, Carlos. Qué se sabe de Pablo en el naciente cristianismo. Estella: 

Verbo Divino, 2013. 

  



56 
 

TABLE 5 

 

COMMENT S’EST EXPRIMÉ L’EVANGILE 

DANS LES COMMUNAUTÉS DE FOI ? 

Les évangiles synoptiques et les Actes des Apôtres 

 

 

 Introduction  

Cette table est destinée à ceux qui souhaitent en savoir un peu plus sur la 

richesse de la Parole de Dieu, en particulier les Evangiles. La figure de Jésus 

de Nazareth est le thème central. Les évangiles nous présentent sa prédication 

du Règne de Dieu, ses miracles, la création de la communauté de ses 

disciples, ses relations avec les différents groupes du judaïsme, sa référence 

permanente à Dieu comme Père. S’aventurer dans les évangiles n'est pas 

facile. De plus, un remarquable spécialiste espagnol dit que les écrits du 

Nouveau Testament sont les plus difficiles102, ce que nous partageons. Cet 

auteur affirme aussi qu’ils sont souvent mal interprétés. 

 

Leur lecture se fait de bonne foi et dans certains cas au prix de beaucoup de 

détermination et d'efforts, mais avec peu de formation à leur propos. Par 

conséquent, cette petite contribution est nécessaire pour entrer dans l'étude 

des Évangiles Synoptiques et des Actes des Apôtres. La table présente les 

sujets suivants : Jésus et la tradition orale de l'Église, le problème Synoptique, 

l'Évangile selon saint Marc, l'Évangile selon saint Matthieu, l'Évangile selon 

saint Luc et les Actes des Apôtres. Nous espérons que ce sera appétissant 

pour tous ! 

 

 Prière 

A toi, Seigneur, je présente mon enthousiasme et mon effort; en toi, mon Dieu, 

je suis confiant parce que je sais que tu m’aimes. J'espère toujours en toi. Je 

sais que tu m’as regardé, que tu as posé ton regard sur moi, tu veux que je sois 
                                                            
102 Guijarro, "La Buena Noticia de Jesús", 7. 
 



57 
 

un serviteur de ton Royaume. Seigneur, je veux faire de toi et de ton Évangile le 

projet de vie qui donne un sens à mon existence. 

Esprit-Saint, éclaire mon intelligence, pour qu’en lisant ou en étudiant l'Ecriture 

Sainte, je sente la présence de Dieu le Père, manifesté par sa Parole. Ouvre 

mon cœur à la volonté de Dieu et à la façon d’y parvenir dans mes actions de 

chaque jour. Apprends-moi tes chemins pour que, compte tenu de ta Parole, je 

sois signe de ta présence dans le monde.  

Je suis ici, Seigneur, pour faire ta volonté. Amen 

 

 

 Développement du thème 

1. Jésus et la tradition orale de l’Eglise103 

Jésus n'a rien écrit et ses disciples ne prenaient aucune note de ses 

enseignements. Cependant, l'origine des évangiles est en Lui. Sa vie, en 

contact permanent avec le groupe de ses disciples, est la source à laquelle se 

désaltère sans cesse la communauté chrétienne. Voici quelques aspects 

importants de la prédication de Jésus : 

 

a. Les paroles et actes de Jésus  

Les évangiles n'ont pas la prétention de rapporter tout ce que Jésus a dit et fait. 

Leur contenu est animé par la transmission de la foi dans le Seigneur 

(témoignage) ; ils ont été écrits «pour que vous croyiez que Jésus est le Christ, 

le Fils de Dieu, et pour qu’en croyant, vous ayez la vie en son nom» (Jn 20, 31). 

Les paroles et les signes de Jésus provoquaient l'admiration du peuple et sa 

renommée se propageait (Mt 04, 24; Mc 1, 28). Quelque chose de semblable 

est arrivé avec ses actes. 

 

b. Le groupe des disciples  

Jésus n’a pas seulement appelé autour de lui un groupe de disciples pour 

partager son chemin, mais il les a instruits pour qu’eux aussi proclament cette 

Bonne Nouvelle qu'Il avait commencé à annoncer. 

                                                            
103 Guijarro, “La Buena noticia de Jesús”, 52-57 



58 
 

 

c. L’expérience de Pâques  

Les manifestations du Ressuscité à ses disciples les ont convaincus que Dieu 

avait accompli la promesse du salut. En ce qui concerne la tradition orale de 

ses paroles et ses actes il y a des spécialistes qui pensent que les chrétiens 

laissèrent en arrière l'expérience de la résurrection et la réflexion à son propos, 

de sorte que les souvenirs concernant Jésus furent sensiblement modifiés, 

rendant impossible la reprise actuelle des paroles authentiques du Maître 

comme de ses actes.104  

 

d. Les communautés (autour des années 30 à 70):  

La résurrection de Jésus et la venue de l'Esprit à la Pentecôte permettent aux 

disciples de commencer à découvrir le mystère de Jésus. Ces disciples restent 

Juifs, mais sont dans le judaïsme un groupe étrange : celui des témoins de 

Jésus ressuscité. La résurrection de Jésus est l'expérience fondatrice de la 

communauté chrétienne. Par une analogie heureuse d’Étienne Charpentier105, 

son influence peut être décrite en comparant ce processus avec la révélation 

d'une photographie. 

 

Ces souvenirs prennent forme, en particulier, autour de trois principaux centres 

d'intérêt :  

a) les disciples prêchent en annonçant, aux Juifs et aux païens, Jésus 

ressuscité : cri de foi des premiers chrétiens ; 

b) les disciples célèbrent le ressuscité dans la liturgie, en particulier 

l'Eucharistie. A cette occasion, de nombreux souvenirs de Jésus prennent 

forme ; 

c) les disciples enseignent les nouveaux baptisés, regroupant pour eux les 

actes et les paroles de Jésus. Bientôt, de nouveaux disciples se joignent aux 

premiers : Barnabé, les sept diacres avec Étienne et Philippe et, par-dessus 

tout, Paul. 

                                                            
104 C’est la position de certains représentants de l'école de l'Histoire des Formes qui soutiennent des 
positions extrêmes, comme le spécialiste de la Bible luthérienne Bultmann 
105 Charpentier et Brunet. “Pour lire le Nouveau Testament’’ 29 



59 
 

 

2. Le problème synoptique  

L'apparition des Évangiles écrits a pris un certain temps, a répondu à des 

raisons spécifiques et a assumé une façon propre de comprendre la tradition 

antérieure106. On peut dire que les quatre évangiles canoniques sont des 

compositions anonymes apparues entre 65 et 90 qui furent réunies dans un 

ensemble autour de l'année 125. Les auteurs ne leur ont pas donné de titre. 

 

Le “Problème” Synoptique en lui-même 

Ayant lu les trois évangiles synoptiques avec un peu de détail, de nombreuses 

similitudes sont alors évidentes. Ils sont appelés synoptiques parce que si nous 

les plaçons l’un à côté de l'autre et les examinons simultanément (Syn = 

ensemble ; Opsis = regard) ils donnent l'impression d'être similaires. Le 

problème est d'essayer d'expliquer la similitude entre les trois évangiles 

“Synoptiques”. Il existe des différences, mais les similitudes sont plus 

frappantes. Cependant, en même temps que ces similitudes, des différences 

sont évidentes : alors que Marc a seulement 16 chapitres, Matthieu en compte 

28 et Luc 24. Matthieu et Luc racontent l'enfance de Jésus, alors que Marc ne 

le fait pas. [...] Certains résolvent le problème en disant que tous les 

évangélistes disposaient d’un évangile primitif écrit en araméen. D'autres 

proposent l'idée de fragments non identifiés consultés par les évangélistes ou la 

tradition orale comme la seule source d'information. 

 

Pendant longtemps, l'hypothèse la plus fréquemment utilisée est celle des deux 

sources. Selon cette théorie, Matthieu et Luc eurent, comme sources 

principales lors de l'écriture de leurs œuvres, l'Evangile de Marc et une 

hypothétique collection de paroles de Jésus que Marc ignorait ou ne voulait pas 

insérer dans son récit et qui est appelée Source Q.107 Clairement, la relation 

entre les évangiles et leurs sources orales et écrites est compliquée. 

 

 
                                                            
106 Aguirre y Rodriguez. "Evangelios sinópticos y Hechos de los Apóstoles", 20 
107 Guijarro, “La Buena Noticia de Jesús”, 36 



60 
 

3. L’évangile selon Saint Marc108 

Date de rédaction : Cet Evangile a été écrit entre 70 et 75 après J-C à Rome 

(Antioche ou Alexandrie) lieu où les chrétiens ont été persécutés par Néron. Il 

est attribué à Jean-Marc, disciple de Pierre. 

 

Auteur traditionnellement attribué (depuis le IIème siècle) : Marc, le suiveur et 

‘’interprète” de Pierre, généralement identifié comme le Jean-Marc des Actes. 

Certains de ceux qui ont rejeté cette attribution admettent que l'auteur peut 

avoir été un chrétien anonyme.  

 

Théologie et plan de Marc  

Quelques signes : Marc place l’activité de Jean-Baptiste avant celle de Jésus, 

ils se rencontrent au bord du Jourdain. A la fin, c’est la croix et la résurrection. 

Jésus commence son activité en Galilée et la termine à Jérusalem : le but vers 

lequel il se dirige. 

 

Thème des disciples : Ils sont spécialement choisis (3, 13-19) mais ne 

comprennent rien (augmentation croissante de l'incompréhension qui culmine à 

la croix ; là il faut parvenir à reconnaître Jésus comme Fils de Dieu -15, 39-). 

Tout cela souligne la gratuité de l'appel de Dieu : devenir disciple est à 

l'initiative de Dieu et se fait en suivant la croix. 

 

Israël et le peuple de Dieu : Jérusalem, dans Marc, est le siège du judaïsme 

incroyant (3, 22 ; 7, 1). Il y a des jugements répétés contre Israël. La parabole 

des vignerons homicides (11, 27 – 12, 12) indique le point culminant ; Jésus 

prédit la chute du temple (13, 2). Lors de la passion, il est livré au païen Pilate ; 

ce sont les autorités religieuses juives qui exigent sa mort. La cananéenne (7, 

24-30) est un des prémices de ce nouveau peuple. Le temple doit être une 

maison de prière pour tous les peuples (11, 17). Et enfin, le centurion est celui 

qui reconnait Jésus devant la croix. 

 

                                                            
108 Charpentier Étienne. "Pour lire le Nouveau Testament", 76-91 



61 
 

Prédication de Jésus : Le royaume est présenté comme futur mais “proche”, à 

savoir, présent en Jésus à travers les guérisons (3, 24-27). Il y a un “mystère” 

dans ce Royaume. 

 

Secret messianique : Wrede harmonise la contradiction entre la foi d’après 

Pâques, en Jésus Messie Fils de Dieu, et le récit des actes de Jésus, qui n'a 

pas été autant messianique. Et selon Gnilka : La proclamation relative à Jésus, 

et qui a pris la place de la prédication que lui-même a réalisée, fut seulement 

possible après la Pâque. Au cœur théologique de la prédication de Marc sont la 

croix et la résurrection.109  

 

Le problème des paraboles : Pour Marc, les paraboles sont des discours 

énigmatiques (cf. Mc 4, 10-12…). A ce titre, elles serviraient à dissimuler la 

vérité et à formuler un jugement de durcissement sur le peuple têtu.  

 

Image de Jean le Baptiste : Marc le présente comme le précurseur de Jésus et 

ainsi il l’insère au début de l'évangile, avant toute activité de Jésus. Il l’associe à 

Élie (9, 9-13 ; 1, 6), qui -l’espérait-on- devait se présenter avant le Messie. 

 

4. L’évangile selon Saint Matthieu 110  

Il fut probablement composé entre les années 80 et 90 après J-C. Il a été 

attribué à l'un des disciples historiques de Jésus. Il a été écrit en grec, mais à 

l'origine il vient d'une collecte de paroles du Seigneur en araméen. Originaire 

d'Antioche, la capitale de la Syrie romaine. 
 

Le plus juif des évangiles : Il se réfère constamment aux Écritures, plus de 

130 fois. Sa façon de s'exprimer est juive. Il parle du royaume des cieux plus 

que du royaume de Dieu, parce que les Juifs ne prononcent pas le nom divin. 
 

Les trois caractéristiques du Christ : Matthieu a interprété Jésus du fond de 

l’Ancien Testament, mettant à jour pour cela ses trois caractéristiques 

principales, la loi, l’alliance et les promesses : 
                                                            
109 Gnilka, “Teología del Nuevo Testamento”.162. 
110 Charpentier y Burnet. "Pour lire le Nouveau Testament", 92-107 



62 
 

- Jésus est l’authentique maître de la loi, une preuve en est le sermon sur la 

montagne (Mt 5-7).  

- En faisant un pas de plus, dans le milieu ecclésiastique, Jésus en vient à se 

définir comme l’Emmanuel, Dieu avec nous. C’est ainsi que l’a présenté l’Ange 

de l’Annonciation (1, 23) 

- Jésus fini par se révéler comme le juge eschatologique, c’est à dire, comme 

fils de l’homme qui souffre avec les pauvres de la terre et comme roi et 

seigneur éternel (Mt 25, 31-46). 

 

Caractéristiques théologiques de l’Évangile de Matthieu  

• L’«évangile ecclésial» : C’est ainsi que cet évangile a parfois été appelé qui, 

plus que d'autres, a marqué le christianisme occidental. Il est le seul qui 

prononce le mot église (16, 18 ; 18, 17) ; il est préoccupé par son organisation. 

• L’église de Matthieu : la situation des communautés, dans lesquelles Matthieu 

a prêché, influença largement son témoignage.  

• La géographie de Matthieu : Matthieu suit le schéma de Marc, mais n'insiste 

pas comme lui dans l'opposition Galilée / Jérusalem. Galilée est la région 

importante. Pendant le ministère de Jésus, elle apparaît comme un territoire 

juif, dont Jésus ne franchit jamais les frontières; s’il se dirige vers Tyr et Sidon, 

Matthieu indique que la Cananéenne est sortie de ce territoire pour aller vers 

Jésus (15, 21).  

• Le royaume des cieux et l'Église : Jésus a inauguré le royaume de Dieu. 

L'église ne s’identifie pas à lui, mais elle est le lieu privilégié où le royaume se 

manifeste dans le monde.  

• La fin des temps : pour Matthieu, tout est déjà fait, la fin des temps est déjà 

arrivée. 

• Le Seigneur vivant dans sa communauté : Avec Marc, nous avons découvert 

en particulier l'homme-Jésus ; Matthieu nous place plutôt face au Seigneur 

glorifié, célébré dans sa communauté. Les disciples se prosternent, en 

adoration devant le Ressuscité (28, 17). 

• Le Messie d'Israël : Pour Matthieu, Jésus est le Messie attendu par Israël et 

annoncé par les Écritures.  



63 
 

En bon rabbin, Matthieu les cite avec habileté pour montrer comment Jésus les 

a accomplies. 

• Le Fils de l'homme : Pour Matthieu, Jésus est le Fils de l'homme; il le déclare 

solennellement devant le Sanhédrin et annonce que, désormais ils le verraient 

ainsi (26, 64). Matthieu est le seul qui parle de la parousie ou de la venue (24, 

3.27.37.39) du Fils de l'homme. 

• Jésus envoie sa communauté : intronisé comme Fils de l'homme, juge 

souverain, Seigneur du monde, Jésus a remporté la victoire finale. Il envoie ses 

disciples pour établir sa victoire dans le monde entier.  

 

5. L’Evangile de Luc et les Actes des Apôtres111 

L’auteur traditionnel de cet évangile est incertain, bien qu'il soit attribué au 

médecin collaborateur et compagnon de Paul. Écrit au cours de la décade 90 - 

100 après J-C à Éphèse, Corinthe, adressé à un public majoritairement ami, qui 

se situe dans la tradition des Églises de Paul, dispersés dans la région 

égéenne. Ici, Luc distingue trois périodes dans l'histoire du salut : celle de la 

promesse, celle de Jésus et celle de l'église. 

 

Caractéristiques littéraires 

Luc est un narrateur culte, il manie très bien le grec. Il tente d’omettre les 

détails gênants ou les assouplit (par ex. 22, 45). Il mentionne de nombreux 

personnages féminins (Isabelle, Anne, Marthe, Marie, la veuve de Naïm, Lydie, 

etc.). Les “récits de l'enfance” (Lc 1-2) sont comme une préface théologique à 

l'ensemble de l’œuvre. 

Le Jésus de Luc : Luc n’a pas personnellement rencontré Jésus. Par 

conséquent, le Jésus qu’il a découvert n’est pas en premier lieu le prophète 

itinérant de Galilée mais le Seigneur glorifié qui se manifeste à son maître Paul 

sur le chemin de Damas.  

- Le Seigneur Jésus. Luc est le seul qui appelle Jésus ‘Le Seigneur’ en parlant 

de lui. La gloire pascale rayonne dans sa vie terrestre. Cette gloire l’entoure 

depuis sa naissance (2, 9.32).  

                                                            
111 Charpentier y Burnet. "Pour lire le Nouveau Testament", 108-124 



64 
 

- Jésus est Roi : A six reprises, Luc est le seul à le dire (1, 32-33 ; 19, 12s.28s; 

22, 28s.67s ; 23, 40s).  

- L’Esprit de Jésus. Cette expression n’apparait que deux fois dans le Nouveau 

Testament (Ac 16, 7; Ph 1, 16) ; Esprit du Christ dans Rm 9, 2 & 1 P 1, 11. 

L’Esprit de Dieu a pénétré Jésus à un tel point qu’il peut l’appeler son Esprit.  

- Jésus est le prophète chargé de révéler Dieu (7, 16-39 ; 24, 19 ; Ac 3, 22-23) ; 

sa mort est celle d’un prophète (13, 33 ; Ac 7, 52). Il le présente au moins 

comme le nouvel Elie. 

- L’homme devant Dieu. Seigneur et Christ, Jésus est aussi pleinement homme. 

Il vit tellement parfaitement ce qu’il annonce, que c’est le modèle de l’homme 

accompli. 

- L’Ascension (24, 50-53 ; Ac 1, (6) 9-12) : Elle se répète dans Luc et dans les 

Actes. Dans Luc, c’est le moment culminant du récit, l’entrée dans la gloire de 

Jésus. Dans les Actes, l’Ascension conclut la présence post résurrection de 

Jésus (elle survient 40 jours après la résurrection, et avant les 50 jours pour la 

Pentecôte) : il restera présent dans l’Esprit.  

 

L’Evangéliste de la Vierge Marie :  

La figure de la Mère de Jésus a pris de l’importance au long de la tradition 

évangélique, comme le montrent Mt 1-2 et Jn 2, 1-12 ; 19, 25-27. Mais Luc a 

repris et mieux élaboré les traditions mariales de l’Eglise avec les éléments 

suivants : 

- Marie, collaboratrice de Dieu : Vision israélite de l’alliance. 

- Marie, la croyante : elle est bienheureuse parce que “elle a cru” (1, 45). 

- Marie, prophète de la nouvelle humanité : dans la lignée des « vieilles mères » 

d’Israël, qui chantent la victoire de leur peuple sur l’ennemi (1 S 2, 1-10 ; Ex 15, 

20-21 ; Jg 5).  

- Marie, première des fidèles de l’Eglise : elle a suivi tout le parcours de Dieu, 

respectant la parole et l’exigence de son fils Jésus-Christ. Pour cette raison, 

nous la rencontrons, à la fin de son pèlerinage de foi, à côté des apôtres (Ac 1, 

13-14). 

 



65 
 

 Résumé 

L’annonce de l’évangile prenait une importance particulière dans les 

communautés croyantes. N’oublions pas qu’il s’agissait d’une communauté en 

expansion et l’activité missionnaire occupait, tout naturellement, un grand 

espace de sa vie. Elle venait après la catéchèse ou formation continue sur 

différents aspects et plus spécialement sur la façon de se comporter dans la 

vie, pour que celle-ci soit le reflet de la Bonne Nouvelle qui était annoncée. 

 

Les évangiles Synoptiques (Marc, Matthieu, Luc) et les Actes des Apôtres, 

qu'ils soient écrits par leurs auteurs attribués ou par des chrétiens désireux de 

faire connaître Jésus de Nazareth sont, avant tout, des témoignages de foi qui 

tentent de mettre leurs lecteurs en relation avec lui. L'accès à l'événement 

passe nécessairement par ces médiations. Il est donc important de connaître le 

processus que nous avons décrit, car il aide à comprendre les circonstances 

réelles dans lesquelles la tradition de Jésus s’est transmise, les motivations et 

les contraintes de ceux qui ont pris part à ce processus, etc. 

Dans les Evangiles se trouve une tradition à la lumière de la foi dans le 

Seigneur Ressuscité. La même foi qui a conduit et continue à conduire les 

croyants à vouloir en savoir plus sur Jésus... 

 

 Dialogue et réflexion : 

A partir de la thématique présentée : 

a. Quelle importance a pour nous l’étude des évangiles synoptiques ? 

b. Quelles sont entre ces évangiles les différences que tu considères comme 

primordiales ? 

 

 Evaluation : 

Relier les termes qui s’accordent : 

a. Synoptiques*  *Bonne Nouvelle 

b. Emmanuel*  *Raconte l’enfance 

c. Evangile*  *Semblables 

d. Luc*   *Dieu avec nous 



66 
 

Vrai ou Faux ? 

a. Luc comporte 21 chapitres       ( ) 

b. Marc est l’évangéliste de la Vierge Marie    ( ) 

c. Matthieu est le seul qui appelle Jésus ‘Seigneur ‘  ( ) 

d. Marc comporte 28 chapitres      ( ) 

 

 

 Bibliographie : 

Aguirre Monasterio, Rafael y Antonio Rodríguez Carmona. Evangelios 

sinópticos y Hechos de los Apóstoles. Navarra: Verbo Divino, 1992.  

Carson, Donald. Una introducción al Nuevo Testamento. Barcelona: CLIE, 

2008. 

Charpentier, Étienne et Burnet Régis. Pour lire le Nouveau Testament, 

Collection Pour lire. 2006 

Guijarro Oporto, S,. La Buena Noticia de Jesús. Madrid: Sociedad de  

Educacion Atenas, 1987. 

Brown, Raymond, Introducción al Nuevo Testamento, VolI. Madrid: Trotta, 

2002. 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 

2009. 

 

  



67 
 

TABLE 6 

 

COMMENT JESUS A-T-IL ÉTÉ COMPRIS DANS LA COMMUNAUTÉ DU 

DISCIPLE AIMÉ ? 

La tradition johannique 

 

 Introduction  

Autour de cette table, nous allons nous concentrer sur la personne de Jésus du 

point de vue de l'auteur du quatrième évangile. Pour ce faire, nous entrons 

dans ce qui est connu comme corpus johannique. 

Au cours de cette visite du corpus johannique, on se demande « Comment 

Jésus a été compris dans la communauté du Disciple bien-aimé ? ». Pour 

tenter de répondre à cette question, nous procéderons à une visite du 

quatrième évangile, en analysant les aspects littéraires, la christologie et 

l'ecclésiologie que nous présente son auteur. Enfin, nous allons passer en 

revue les lettres de Jean. Au long de ce parcours, nous verrons comment 

l'Evangile de Jean est différent des Synoptiques dans son style et son contenu. 

 

 Prière 

Seigneur de la Vie : Merci pour cette nouvelle occasion de commencer et 

continuer à interroger, à rechercher, à apprendre, à construire... 

Je veux te demander que mon regard soit profond et clair pour regarder 

avec espoir les jours que je vais partager avec ma famille. 

Accompagne-moi sur le chemin de la croissance, du don, de l’amour et de la 

lutte pour un monde plus humain et plus juste pour tous.112  

Que j’accueille avec un sourire ceux qui m'offrent leur main et que j’apprenne à 

créer avec eux un lien d’accueil, de présence, de participation et de solidarité 

afin que chaque nom et chaque histoire soient importants pour moi. Que je 

reçoive comme ton cadeau personnel toutes tes créations et que je sache les 

apprécier, et aussi en prendre soin, les partager mais pas qu’avec les miens. 

                                                            
112 Martínez E., cmf- a partir de un texto de Ulibarri Florentino,” Oración.” 



68 
 

Que chaque matin, je me réveille serein et énergique, avec une grâce dans 

mon cœur et sur mes lèvres, et que mes paroles et mes actes, petits ou grands, 

annoncent ta présence toujours vivante parmi nous. 

Que mon esprit s’ouvre à découvrir ce que tu veux de moi à tout moment et que 

ma prière soit un moment d'amour et d’obéissance à ta Parole. 

Seigneur, sois mon Rocher, ma Force, mon Refuge et mon Soutien... et même 

si je T’oublie, ne m’oublie jamais, Amen 

 

 Développement du thème  

1. Aspects littéraires du Quatrième Evangile.  

En comparant le style du quatrième évangile avec les Synoptiques, nous 

trouvons certaines caractéristiques qui lui sont particulières. En 20, 30 le même 

auteur affirme que “Jésus a fait beaucoup d'autres signes en présence de ses 

disciples, qui ne sont pas présents dans ce livre. Ceux-ci ont été écrits pour que 

vous croyiez”. C’est ainsi qu’apparait le premier aspect littéraire caractéristique 

de l'Evangile de Jean, qui est le “signe” : ses écrits sont destinés à conduire à la 

foi en Jésus, Messie et Fils de Dieu.113 

 

La signification théologique du signe, est démontré parce que Jésus manifesta 

sa gloire, à savoir, la rendit visible et vérifiable pour ses disciples par la foi. 

Jésus avant la résurrection de Lazare dit à Marthe : “Ne te l’ai-je pas dit ? Si tu 

crois, tu verras la gloire de Dieu” 11, 40. Les signes conduisent alors à la foi, ils 

manifestent que la puissance de Dieu opère en Jésus et que Dieu est l'origine 

et le but de toute gloire personnelle de Jésus. 

 

a. Le malentendu 

L'auteur du quatrième évangile fait également appel à l'incompréhension : 

Jésus est Dieu fait chair, c’est à dire une réalité céleste non terrestre, puisqu'il 

est offert par l'Esprit éternel. Mais en devenant un homme, il doit utiliser un 

langage terrestre pour se faire comprendre. Ainsi Jésus, le Verbe fait homme, 

utilise un langage figuré ou métaphorique pour se décrire et exprimer son 

                                                            
113 Schnackenburg, “Los signos joánicos”, 381. 



69 
 

message. Le problème ici est que celui qui écoute le message normalement ne 

saisit pas la métaphore, mais seulement la signification matérielle de celle-ci. 

 

À cause de cela : Jésus doit recourir à l'explication et développe ainsi sa 

doctrine. De tels malentendus permettent d’approcher la théologie johannique 

de l'Incarnation. 

 

Quelques exemples de l'incompréhension : Jn 2, 19-21 ; Jésus se réfère au 

temple de son corps. Le même auteur le précise au verset 21. Un autre 

exemple apparaît dans Jn 3, 3-4 ; Jésus parle de naître de nouveau, ce que 

Nicodème comprend comme la nécessité de retourner dans le ventre maternel. 

Ainsi, l'auteur explique dans le cinquième verset, qu’il s’agit d’une naissance de 

l'eau et de l'Esprit. D'autres exemples peuvent être trouvés dans : 4, 10-11 ; 6, 

26-27 ; 8, 33-35 ; 11, 11-13)114. 

 

b. L’ironie Johannique. 

Cet aspect est une combinaison entre double sens et malentendus. “L'ironie 

que Jean attribue à Jésus, apporte habituellement une touche de tendresse, 

d'hostilité, de stupeur, de souffrance ou de drame, entre autres.”.115 Quelques 

exemples d’ironie : Jn 3, 2. Nous ne pouvons pas attendre que Dieu nous 

montre son visage si nous ne sommes pas capables de nous aimer les uns les 

autres. Jn 6, 42 Jésus est critiqué pour s’autoproclamer Fils de Dieu, le mobile 

du doute et du commentaire ironique est ici son origine modeste. D'autres 

exemples (Jn 7, 35 ; 9, 40-41 ; 11 ; 50)116. 

 

c. Double sens 

Le double sens dans le quatrième évangile, est mis en évidence lorsque 

l'auteur met sur les lèvres de Jésus des paroles à double sens qui peuvent 

conduire à un malentendu. D'une part, il peut y avoir un ensemble de 

                                                            
 
114 Brown, “Evangelio según Juan”, 445. 
115 Brown, “Evangelio según Juan”, 447. 
116 Brown, “Evangelio según Juan”, 447. 



70 
 

significations liées aux multiples sens d'un mot utilisé par Jésus. Ces sens 

peuvent trouver leur origine en hébreu ou en grec. Ainsi, ceux qui écoutent le 

message, comprennent un sens alors que Jésus en prend un autre. Exemple : 

Jn 3, 14 ; 8, 28 ; 12, 34 “être élevé” (signifie crucifixion et retour à Dieu); dans 

11, 50-52, “mourir par”, ce qui signifie “au lieu de” ou “en faveur de”.117  

 

D’autre part, l'auteur affirme que le lecteur capte différents fragments du sens, 

dans le même récit ou dans la métaphore. Il y a un sens propre au contexte 

historique du ministère public de Jésus et un second où apparait la situation de 

la communauté chrétienne qui croit en Jésus. Par exemple, le discours du pain 

de vie semble avoir un double sens ; en clair celui de la révélation et de la 

sagesse divines (Jn 6, 35-51) et celui de l'Eucharistie (6, 51b-58).118 

 

Enfin, nous trouvons les discours dupliqués ; c'est-à-dire que, parfois, un 

discours coïncide avec un autre au point d'avoir une correspondance verset par 

verset. Quelques exemples permettent la comparaison entre Jn 3, 31-36 avec 

3, 7-8 ; 5, 26-30 avec 5, 19-25 ; 10, 9 avec 10, 7-8 ; 10, 14 avec 10, 11.119 

 

d. Inclusion et transitions 

L'inclusion, dans le quatrième Evangile, est lorsque l'auteur mentionne un détail 

à la fin d'une section, qui fait référence à un détail mentionné plus haut dans la 

même section. Ainsi, l'auteur compacte les sections. 

 

e. Parenthèses ou notes de pied de page 

Chaque note parenthétique qu’a laissée l’évangéliste nous explique le sens de 

certains termes ou noms sémitiques (Messies, Céphas, Siloé, Thomas en 1, 

41-42 ; 9, 7 ; 11, 16). Cet élément prépare le terrain à la poursuite du 

déroulement de la narration ou pour de futures indications géographiques. Des 

exemples peuvent être trouvés dans (2, 9 : 3, 24 ; 4, 8 ; 6, 71 ; 9, 14. 22-23). Il 

peut également présenter des perspectives théologiques (2, 21-22 ; 7, 39 ; 11, 

                                                            
117 Brown, “Evangelio según Juan”, 446. 
118 Brown, “Evangelio según Juan”, 447. 
119 Brown, “Evangelio según Juan”, 447. 



71 
 

51-52 ; 12, 16-33); ainsi que des références qui défendent la divinité de Jésus 

comme en 6, 6.64. 

 

2. La christologie du quatrième Évangile  

Le quatrième Évangile nous offre en fait un véritable traité théologique sur la 

personne de Jésus. Son thème, avec toutes les variantes possibles, apparaît 

encore et encore : connaître Jésus c’est avoir la vie en abondance. Il est le Fils 

de Dieu, le Révélateur de l'amour de Dieu aux hommes qui donne sa vie pour 

eux, en les aimant jusqu'au bout ; cela signifie que la christologie de Jean est 

classée dans la sotériologie120. 

 

La christologie de l’envoyé reflète une crise profonde dans la communauté 

johannique. Cette crise est une première clé d’interprétation contextuelle pour 

comprendre la christologie de la préexistence. Les chrétiens dans cette 

communauté, qui dans un premier temps, arrivent de la synagogue juive, sont 

pris à partie et persécutés à cause de leur foi en Christ 

 

Cette oppression, conduite par les autorités juives, amène les chrétiens à 

rompre avec les "juifs" et à développer une christologie qui appelle le chrétien à 

rompre avec le passé (Ac 2, 44-47) ; (Jn 9, 22) et à se confier au Christ. Les 

chrétiens se rendent compte que leur foi en l’envoyé les conduit à une 

séparation de la synagogue. L'évangéliste veut exposer, à la communauté 

vivant cette rupture avec les traditions du passé, que son identité chrétienne ne 

se trouve pas dans les anciennes traditions juives, mais elle est une 

communauté chrétienne qui procède du Père. 

 

Cette christologie représente la proposition de l'évangéliste pour surmonter la 

rupture avec les traditions juives et c’est la raison pour laquelle l'évangéliste ne 

présente pas l'Église comme une nouvelle synagogue ; elle a été envoyée au 

monde comme Christ a été envoyé dans le monde. La christologie de la 

préexistence se trouve surtout développée dans les chapitres 4-13. Cette 
                                                            
120 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 80 
 



72 
 

section se concentre sur la personne du Christ et la question fondamentale est 

de montrer que Jésus est l’envoyé du Père ; Il est prophète-Messie qui vient 

d'en haut. 

 

Cependant, Jean présente ce prophète comme le Fils de l'Homme qui est 

exalté sur la croix et glorifié par le Père. Le monde culturel sémite ne s’exprime 

pas en accord avec les catégories essentialistes. Pour cette raison, il est 

important de faire remarquer que la christologie du rédacteur final suppose un 

contexte différent, où le mystère de l'incarnation et de la mort du Christ est 

compris selon une perspective liée à des catégories différentes des Sémites. Le 

souci de la réalité de l'incarnation et de la mort du Christ montre un changement 

conceptuel de lieu à partir duquel la rédaction finale, située dans un autre 

contexte social et culturel, a réinterprété la christologie de l’envoyé.121  

 

L'Evangile de Jean est donc une lecture attentive de la vie de Jésus à la 

lumière de l'esprit ; et, en elle, semble vibrer la vie trépidante de la communauté 

qui l’écrit. La communauté part de l'expérience de l'Esprit, de sa rencontre 

bouleversante avec Jésus, et confesse sa foi, témoigne de la présence de son 

Seigneur et concentre tout son intérêt pour que l'Evangile soit Jésus et lui 

seul.122 

 

3. L'ecclésiologie du quatrième Évangile. 

Les communautés du quatrième Evangile étaient un mouvement né dans la 

partie orientale de l'empire, indépendamment de ce qu'on appellera plus tard 

« la grande Église ». Elles ne sont pas le seul mouvement de ce genre: car, 

comme l’écrit Aguirre, dans les débuts du christianisme, “il y avait des groupes 

de disciples de Jésus, qui ne se joignirent pas à ce grand courant qui s’affirme 

clairement et qui est très pluriel.”. Mais elles formèrent sans doute le plus 

nombreux et le plus important de ces groupes détachés du grand courant. C’est 

ainsi que les montrent les “écrits johanniques” comme on les appelle (quatrième 

                                                            
121 Carbullanca, “El discípulo amado”. 414 
122 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 60. 



73 
 

évangile et lettres). Ils furent aussi un mouvement qui se distinguait par une 

ferveur et un amour très particulier de la personne de Jésus.123  

 

L’ecclésiologie johannique souligne l'égalitarisme entre tous ses membres, 

parce que ce qui est évalué est ce qu'ils ont en commun, plutôt que les 

charismes ou ministères individuels. Ce serait un bon correctif contre toute 

forme de cléricalisme qui établit une discrimination entre les “états” au sein de 

l'Eglise, pour surévaluer certains ministères. 

“Le quatrième évangile a un intérêt prioritairement christologique. Cependant, 

telle est l'insistance sur la promesse de l'Esprit-Saint, en particulier dans les 

discours d'adieu”124. 

 

 Le Paraclet comme continuation de la communauté  

“Dans les dialogues de Jésus, on nous parle indistinctement du Paraclet, de 

l’Esprit de Vérité et de l’Esprit Saint, [….] le Paraclet est un envoyé du Père qui 

l’a envoyé au nom de Jésus”.125 

 

 La mission du Paraclet  

“La mémoire qui éveille l’Esprit ne se limite pas à un retour au passé, mais 

engage plus profondément dans l’enseignement et dans la personne de Jésus. 

L’annonce de « ce qui est à venir » doit être comprise comme une interprétation 

pour chaque génération de la vie et de la parole de Jésus”.126 

 

“Pour Brown, la communauté johannique -centrée exclusivement sur le 

Paraclet- n’a pas pu résister aux divisions schismatiques, donc elle a vu la 

nécessité de se structurer, selon l’autorité de « la grande Eglise ». Alors que 1 

& 2 Jean semblent absorbés par des problèmes intra-iglésiaux, 3 Jean exprime 

l’urgence missionnaire”.127 

 

                                                            
123 “Escritos joánicos”- Disponible-http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología-10/09 16 
124 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 90. 
125 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 91. 
126 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 91 
127 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 121. 



74 
 

Elles sont trois les lettres qui nous sont parvenues sous le nom de Jean, la 

première d’entre elles est théologiquement la plus importante. Ses objectifs 

avec l’Evangile apparaissent en première lecture : l’ensemble des écrits 

s’ouvrent avec la confession que Jésus est Parole de Vie (1 Jn 1,1 et Jn 1,1) et 

seulement après une lecture plus détendue, nous permettent de percevoir les 

différences.128  

 

4. Les lettres de Jean  

Les lettres de Jean furent écrites à la fin du Ier siècle après J-C, dans la 

province romaine d’Asie (Anatolie occidentale). Sur les trois lettres qui portent 

le nom de Jean, l’une est la plus générale, très importante, et les deux autres 

sont très courtes. La première lettre de Jean (1, 5 - 2,17) montre que la 

communion avec Dieu et la connaissance de Dieu se transforment en 

authentique réalité dans l’amour du prochain. La deuxième lettre de Jean (2, 

18 - 3, 24) place l'apparition des adversaires dans la marque de l’attente de la 

fin et appelle les destinataires à rester fermes dans leur foi et leur espérance. 

La troisième lettre de Jean (4, 1-5, 12), enfin, établit un lien étroit entre l'amour 

et la foi.129  

 

a. Première lettre 

1 Jean se chargera de clarifier tous ces points, comme donnant ainsi la bonne 

clé pour la lecture de l’Evangile. Mais commençons par l’examen de quelques 

faits :  

Tout d’abord, la « lettre » est anonyme. L’auteur ne dit jamais son nom ou sa 

signature. Cela ressemble plus à un petit traité qu’à une véritable lettre”130. 

“L’auteur de 1 Jn, dans une controverse claire et forte, consacre des épithètes 

qui dans l’Evangile de Jean s’appliquent aux “juifs” : fils du diable : 1Jn 3, 8.10 ; 

cf. Jn 8, 44, entre autres.131 

 

                                                            
128 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 110 
129 Zumstein J. “Las cartas Joánicas”, 372- 373.  
130 Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 381 
131 Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 282 



75 
 

En résumé, la première lettre de Jean est un petit traité de l'amour comme 

nouveau visage de Dieu, révélé et rendu accessible par Jésus-Christ. Cette 

lettre s’impose par sa pertinence et son immédiateté, malgré la distance 

culturelle et historique, aux lecteurs chrétiens de tous les temps. Ce petit écrit, 

avec une capacité de synthèse exceptionnelle, montre la cohérence et l'unité du 

message chrétien, dans lequel se combinent harmonieusement la réflexion la 

plus élevée sur Dieu, révélé en Jésus-Christ, le Fils unique, et les 

conséquences pour la vie spirituelle et pratique des individus et des 

communautés chrétiennes. 

 

b. Deuxième lettre de Jean 

“L’existence et la lecture des 2ème et 3ème lettre de Jean sont attestées 

tardivement dans la tradition de l’Eglise Antique. Son admission au canon fut 

l’objet de controverses”.132 

 “La 2ème lettre de Jean est une lettre parénétique à une communauté. Après un 

bref rappel de la tradition johannique de la foi, l’Ancien fait une mise en garde 

contre les hérétiques. Ensuite, il ordonne que les envoyés itinérants qui ne 

partagent pas sa conception théologique ne soient pas admis dans la 

communauté.”133 

 

c. Troisième lettre  

“La 3ème de Jean est une lettre de recommandation, adressée à une personne.  

L’Ancien écrit à un certain Gaïus, lui demandant d’accorder l’hospitalité à un 

prédicateur itinérant nommé Dimétrius”.134 

 

d. La relation entre les 2-3 Jean et la 1ère de Jean 

“Quel est le lien entre les 2ème et 3ème lettres de Jean, d'une part et la 1ère, 

d'autre part ? Tout d'abord, nous devons parler d'une parenté incontestable. 

Les deux thèmes principaux de Jean, à savoir le déclenchement d'une crise 

                                                            
132 Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 383 
133 Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 384 
134 Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 385 



76 
 

dans le Seigneur des Églises johanniques et l'exhortation à aimer le prochain, 

réapparaissent dans 2 et 3 Jean ”. 135 

 

Dans les trois lettres se distinguent des conseils comme : maintenir l’unité 

chrétienne, aimer Dieu en gardant ses commandements, éviter l’obscurité en 

marchant dans la lumière, montrer l’amour à nos frères et marcher sans cesse 

dans la vérité. 

 

 Résumé 

Lorsqu'on parle de communauté du disciple aimé, on fait référence à divers 

groupes de chrétiens qui ont vu leur foi dans le quatrième Evangile. Rappelons 

que l'Evangile de Jean est un écrit doctrinal sous forme d'évangile. Sa première 

intention est d'enseigner. Selon lui, les miracles sont des signes ; les discours, 

plus que des discours de Jésus, sont des discours sur Jésus. Son intérêt est 

toujours christologique ; les discussions ne s’attardent pas sur les problèmes 

contemporains de Jésus : la loi, le sabbat, aliments purs et impurs, comment 

faire la prière, le jeûne, l'aumône... mais sur les prétentions de Jésus d'être 

l'envoyé du Père… Ce sont des discussions au sujet de Jésus ; qui utilisent 

d'autres formes de pensée, qui expriment la même réalité : vérité, vie, lumière, 

monde de Dieu. Donc, à l’heure actuelle, nous sommes invités à comprendre 

Jésus selon la foi que nous professons. Les écrits de Jean montrent une 

communauté dont l'image de Jésus a été profilée dans un contexte conflictuel 

qui a conduit à l'antagonisme avec le monde extérieur et au schisme entre ceux 

de l'intérieur. Comme manifestée en Jésus, la parole transmise à la 

communauté johannique est devenu chair à ce moment historique particulier. 

 

 Dialogue et réflexion  

Le quatrième évangile nous est présenté comme témoignage : Jésus témoigne 

du Père et les disciples rendent témoignage de Jésus. L'Esprit rend 

témoignage, guide et éclaire ceux qui croient en Jésus. La communauté 

                                                            
135Mendoza C. “Introducción al Nuevo Testamento”, 281.  
 



77 
 

johannique a pu témoigner et faire évangile, c'est-à-dire, transmettre la bonne 

nouvelle. 

a. Comment je donne le témoignage de Jésus aujourd'hui ? 

b. Qu'est-ce que je fais pour rendre ma communauté plus 

chaleureuse et fraternelle ? 

c. Comment puis-je devenir un signe de communion évangélique 

dans mon milieu ? 

d. Comment être des bâtisseurs de la communion entre les 

personnes et les groupes avec lesquels j'interagis et travaille ? 

 

 Evaluation : 

Je rédige une courte lettre aux membres de mon équipe qui relate le 

témoignage de mon expérience de Jésus à travers le mariage. 

 

 Bibliographie  

Brown, Raymond., Evangelio según Juan, Ediciones Cristiandad. Madrid 1999. 

Carbullanca, César. “El discípulo amado: Una clave hermenéutica de la 

cristología joánica”. Theologica Xaveriana 166 (2008): 409-438. 

“Escritos joánicos”. Disponible en 

http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología- Consultado el 

10/09 16 

Instituto Superior de Ciencias Religiosas. San Juan. Madrid, 1990. 

Martínez, E. a partir de un texto de Florentino Ulibarri - Oración, 2006. 

Mendoza C. Introducción al Nuevo Testamento, Salamanca. Sígueme, 1988. 

Schnackenburg, Los signos joánicos. Barcelona, 1980. 

 

   



78 
 

TABLE 7 

 

SOUS QUELLES FORMES PRINCIPALES S’EST TRANSMIS L’EVANGILE ? 

LES SOUS-GENRES DES ÉVANGILES 

 

 Introduction 

L’étude des formes dans les évangiles permet au lecteur de s’approcher avec 

plus de clarté des textes et de voir la structure de ceux-ci, car les évangiles ont 

des intentions littéraires et théologiques qui permettent au lecteur d’aujourd’hui 

de trouver un fil conducteur, de s’approcher de la culture et de la vision du 

monde par les communautés chrétiennes du Ier siècle, de plus il faut tenir 

compte qu’on dispose de peu d’informations sur les rédacteurs136. Pourtant, 

selon Dibelius, pour la forme littéraire de la tradition synoptique, “la participation 

de l’Evangéliste est très limitée, et se réduit à la sélection du matériau, son 

emplacement dans un contexte précis et son élaboration littéraire finale” 137 ; En 

ce qui concerne les destinataires et contextes, il y a davantage d'informations. 

 

Les formes principales par lesquelles l'Evangile fut communiqué sont les récits 

de l'enfance, le ministère ou activité apostolique et la passion de Jésus ; pour 

raconter ces trois sous-genres dans les évangiles il fut utilisé des hymnes, 

prières, sermons (enseignements, instructions, comparaisons...), des histoires 

de faits, des textes avec des chiffres et des symboles, des signes, des miracles 

et des paroles de Jésus de Nazareth138. Cette section vise à développer ces 

trois sous-genres. 

 

 Prière : 

O Esprit Saint, Lumière qui nous éclaire, sagesse qui nous enseigne la 

connaissance divine, Amour qui nous montre la douceur de l'amour, seul Maître 

qui nous guide sur le chemin de la vérité. Aide-nous à comprendre l'Écriture 

Sainte qui a été écrite par ton inspiration, afin d'être un instrument de notre 

                                                            
136 Leur auteur est inconnu, bien que par tradition on l’attribue à Marc, Matthieu et Luc 
137 Dibelius, Martin, exégète allemand (1883-1947) La historia de las formas evangélicas, 15.  
138Seubert, Augusto & Equipo Misionero, Cómo entender el mensaje del Nuevo Testamento, 25-33. 



79 
 

conversion et ainsi construire le Règne de Dieu dans ce monde. Accrois notre 

foi pour vivre tous les jours avec le cœur rempli de ton amour et de plus en plus 

humain comme Jésus. Amen. 

 

 

 Développement du thème  

1. Les récits de l’enfance de Jésus. 

Nous partons du principe que seuls deux évangélistes écrivent sur l'enfance de 

Jésus, Saint Matthieu et Saint Luc, à partir de l'annonce de l'ange Gabriel à 

Marie. Dans Matthieu on peut trouver cinq moments-clés pour parler de 

l'enfance de Jésus : L’annonce de la naissance de Jésus (Mt 1, 18 à 25) ; Les 

Mages cherchent Jésus (Mt 2, 1-12) ; La fuite en Egypte (Mt 2, 13-15) ; Le 

massacre des Innocents (Mt 2, 16 à 18) ; Le retour d'Egypte (Mt 2, 19 à 23). 

 

Matthieu insiste beaucoup sur le fait que Jésus soit né à Bethléem, maison de 

David et lieu de résidence de la famille de son père. Il est vrai qu’il a passé son 

enfance à Nazareth et c’est pourquoi il est connu comme le Nazaréen. Les 

noms qui apparaissent dans le deuxième chapitre ont tous une signification 

théologique. 

Bethléem est le lieu où, selon les Ecritures, devait naître le Messie ; l'Egypte 

était l'endroit où le peuple élu fut retenu captif et d’où a commencé le chemin de 

l'exode vers la terre d'Israël ; Jérusalem est le lieu où vivent ceux qui se sont 

opposés à Jésus ; Nazareth, enfin, est la demeure de Jésus, comme les 

anciennes prophéties l’avaient annoncé139.  

 

A tout moment, Matthieu clarifie ses propos en indiquant l'accomplissement des 

prophéties de l'Ancien Testament dans les événements qui marquent les 

premiers moments de la vie de Jésus. De même, beaucoup de païens qui 

étaient devenus membres de la communauté de Matthieu pourraient se 

reconnaître dans l'attitude de ces personnages mystérieux. Les mages sont 

d'origine païenne mais, à travers les signes, ils découvrent la présence de 

Jésus et le cherchent avec acharnement ; ils se présentent aux Juifs pour se 
                                                            
139 Muñoz, Los Evangelios de la Infancia, 89 



80 
 

faire expliquer les Écritures où l'on parle de Jésus ; et quand ils le trouvent, ils 

l’adorent.140  

Les lettrés de Jérusalem ont entendu l'annonce de la naissance de Jésus, ils 

connaissent la prophétie qui prévoit que le Messie naitrait à Bethléem, 

cependant, leur réaction est l'embarras. 

Cette cruauté avec laquelle Matthieu décrit l'attitude d'Hérode est compatible 
avec les données historiques que nous avons de son règne, mais 
l’évangéliste veut aussi préfigurer le sort qui attend Jésus et la persécution 
dont feront l’objet ses disciples. Dans ce groupe de personnages, les lecteurs 
de Matthieu pouvaient reconnaître les Juifs qui avaient rejeté Jésus, en dépit 
de leur connaissance des Ecritures. Sans oublier que ce sont les autorités de 
Jérusalem qui ont condamné Jésus à mort, et que les docteurs de la loi se 
sont ouvertement opposés aux chrétiens à l'époque de l'évangéliste141. 

 

L’enfance de Jésus dans Saint Luc a un schéma littéraire très clair. Il y a, en 

effet, six actes ou événements distincts, qui se ressemblent deux par deux : 

deux annonciations parallèles (à Zacharie et à la Vierge) ; deux naissances et 

circoncisions (Jean et Jésus, brièvement pour celui-ci ou détaillée pour l’autre 

dans le premier récit et vice-versa dans le second). Enfin, deux scènes 

corrélées dans le Temple (présentation et disparition de l’enfant). Chaque acte 

ou mystère est centré sur une scène plus ou moins dialoguée, mais où la 

langue a tendance à être poétique.142. Matthieu concentre son récit sur Joseph ; 

Luc, au contraire, sur Marie. 

 

2. Les paraboles de Jésus. 

Les Paraboles sont des histoires tirées de la vie quotidienne qui veulent 

transmettre une leçon. Jésus a utilisé beaucoup de paraboles pour enseigner le 

peuple, parce que “Tout cela, Jésus le dit aux foules en paraboles, et il ne leur 

disait rien sans parabole” (Mt 13, 34); “Par de nombreuses paraboles 

semblables, Jésus leur annonçait la Parole, dans la mesure où ils étaient 

capables de l’entendre. Il ne leur disait rien sans parabole, mais il expliquait tout 

à ses disciples en particulier.” (Mc 4, 33-34)143. 

 
                                                            
140 Brown, El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la infancia, 237 
141 Muñoz, Los Evangelios de la Infancia, 92. 
142 Bovon, El evangelio según san Lucas. 
143 Días, José. Anotaciones sobre las Parábolas del Evangelio, 7 



81 
 

En hébreu, parabole se dit "Mashal" (= être semblable à...). Cette racine peut 

signifier similitude, comparaison, allégorie, proverbe, etc. Dans le Nouveau 

Testament, le mot « parabole » est utilisé de façon très large. Comme 

analogie : un morceau neuf pour de nouveaux vêtements (Lc 5, 36) ; comme 

symbole : les deux tentes (He 9, 9) ; comme proverbe : l’aveugle guide un autre 

aveugle (Lc 6, 39) etc.144 

 

Les paraboles de Jésus en trois groupes : 

Le premier groupe sont les paraboles des mystères du Royaume de Dieu, cela 

commence par la parabole du semeur et son explication, séparés par quelques 

phrases qui semblent être, comme certains aiment à dire aujourd'hui “ipsissima 

verba” du Christ.[NDLT : du latin « exactement les mêmes mots », renvoie souvent aux 

paroles exactes du Christ en araméen]. Suivent ensuite quelques paraboles avec la 

formule “Le royaume des cieux (ou de Dieu) est comparable à...”.Le mystère du 

Royaume de Dieu repose sur un paradoxe. On espérait de Dieu une œuvre de 

pouvoir et on se trouve face à une intervention secrète, suscitée dans le fond 

des âmes par la “Bonne Nouvelle” de Jésus et quasi réservée aux “pauvres”. 

Mais l’avenir est promis à cet humble début145. 

 

Le deuxième groupe est formé des paraboles de la nouvelle justice, Jésus 

incarne seulement la paternité, la bonté, la miséricorde, qui constituent le fond 

de la nature de Dieu. La miséricorde sera fondée sur une nouvelle justice, qui 

ignore tous les zélés de la loi, les pharisiens, les moines de Qumrân, les prêtres 

et les Lévites du temple. Saint Paul désigne la justice humaine comme la justice 

de Dieu ou justice selon la foi. La justice de Dieu, c’est bien un don. Et la justice 

par la foi : l'homme se remet au don de Dieu, l’acceptant en toute confiance146. 

 

Et le troisième groupe réunit les paraboles du salut éternel, on peut dire que 

l'eschatologie s’accomplit dans le royaume des cieux présent sur la terre. Mais 

la réalisation est secrète et mystérieuse, et le royaume actuel continue d’être 

                                                            
144 de la Torre Guerrero. Las parábolas que narró Jesús, 12. 
145 Cerfaux. Mensaje de las Parabolas, 33. 
146 Cerfaux. Mensaje de las Parabolas, 123 



82 
 

“eschatologie” ; il vient de Dieu et chemine intensément jusqu'à sa pleine 

eschatologie, dont il a reçu sa pleine valeur147.  

 

Les paraboles sont de vrais trésors pour atteindre le royaume des cieux. Pour 

cela les chrétiens possèdent aujourd'hui les paraboles dans leurs trésors. Jésus 

lui-même est la grande parabole de Dieu qui nous a été dite, non pour mieux 

connaître Dieu, mais pour parvenir à Lui. 

 

3 Les récits de guérison et d’exorcismes. 

“Jésus parcourait toute la Galilée ; il enseignait dans leurs synagogues, proclamait 

l’Évangile du Royaume, guérissait toute maladie et toute infirmité dans le peuple (…)” 

Mt 4, 23. 

 

Seubert comprend les récits de guérisons et les exorcismes comme “(…) 

signes forts que la communauté voit en Jésus”148, “(…) images de miracles 

spirituels de foi (…)”149, expériences spirituelles que les communautés ont 

vécues et communiquaient avec une riche symbolique, qu’il est nécessaire de 

connaître pour comprendre le message ou le contenu selon son sens profond. 

D'un autre point de vue, Antonio Pagola comprend les miracles comme de vrais 

succès de l'action de Jésus, les miracles sont “un signe pour indiquer la 

direction dans laquelle nous devons agir pour accueillir le royaume de Dieu et 

l’étendre dans la vie humaine”150, l'action de Jésus cherche à créer une société 

plus saine, de façon complète ; Pagola dit que Jésus : 

Ne se préoccupe pas seulement de leur mal physique, mais aussi de leur 
situation d’impuissance et d’humiliation causée par la maladie. Pour cette 
raison, ceux qui souffrent trouvent en Lui ce que les médecins n’assuraient 
pas avec leurs remèdes : une relation nouvelle avec Dieu qui les aide à vivre 
avec une autre dignité et confiance envers Lui.151 

 

Vous pouvez également comprendre ces histoires à partir de leur contenu, 

Philipp Vielhauer considère que les guérisons et les exorcismes qui 

                                                            
147 Cerfaux. Mensaje de las Parabolas, 179 
148Seubert, Augusto & Equipo Misionero, Cómo entender el mensaje del Nuevo Testamento, 31. 
149 Seubert, Augusto & Equipo Misionero, Cómo entender el mensaje del Nuevo Testamento, 31. 
150 Pagola, José, Jesús, Aproximación histórica, 37 
151 Pagola, José, Jesús, Aproximación histórica, 56 



83 
 

déclenchent une controverse autour de Jésus (que ce soit par ses actes ou 

paroles) ont leur rôle dans la controverse et non dans le miracle, car toutes les 

histoires de guérisons et exorcismes ne sont pas centrées sur ces faits en tant 

que tels, certains mènent à autre chose, il commente ceci : 

(…) tout récit dans lequel apparaît un prodige n’est une histoire de miracles ; en 
cela se retrouvent Dibelius et Bultmann. Nous aurons seulement une histoire de 
miracles lorsque le processus miraculeux est décrit et constitue le contenu du 
récit, mais pas quand une guérison par Jésus apporte, par exemple, le motif 
d'un dialogue polémique. La différence peut être illustrée en comparant Mc 3, 
15 y 7, 32-35.152 
 
 

Structure des récits : Selon Etienne Charpentier153, la plupart des histoires de 

miracle permettent d’observer la structure suivante : 

a. Une introduction de l'affaire, la demande d'intervention, 

b. La confiance du demandeur ou de ceux qui sont là, 

c. L'intervention de celui à qui est demandé le miracle, 

d. Le résultat, 

e. Enfin, la réaction de ceux qui voient les faits. 

 

Philipp Vielhauer nous montre trois éléments qui figurent la plupart du temps 

dans les histoires de guérison, 1) une aide est demandée à Jésus et le mal est 

décrit, 2) l'apparition de la guérison est décrite154; pour les exorcismes, 

quelques caractéristiques singulières sont : le diable reconnaît Jésus comme 

supérieur à lui, il résiste, il patauge dans ses propos, enfin la guérison survient 

après un ordre menaçant et le démon part en montrant sa force. 3) Constat du 

succès de la guérison 

 

Finalité des récits : Au Ier siècle, certaines maladies étaient considérées155 

comme une impureté, “(...) être séparé de Dieu, être incapable de tenir en sa 

présence, digne et cause de malédiction et de mort pour le peuple et pour qui 

                                                            
152Vielhauer, Philipp, Introducción al Nuevo Testamento, Los apócrifos y los padres apostólicos, 307 
153 Charpentier, Etienne. "Pour lire le Nouveau Testament", 24. 
154 Dans certaines, l’accent est mis sur les actes de Jésus qui le différencient des guérisseurs et des 
exorcistes de son temps. Ceux-ci, nous les connaissons par diverses sources, parmi celles-ci le Talmud de 
Babylone, l'historien Flavius Josèphe, entre autres. 
155 C’est le cas précis de la lèpre ou des pertes de sang (l’Hémorroïsse)… 



84 
 

est tenté par lui ; sa seule présence était une source de contamination”156. La 

pratique de guérison et exorciste de Jésus signifie la vie, la liberté, l'espoir, la 

dignité pour le peuple ; Jésus non seulement restaure la santé, mais son action 

est une guérison holistique, il restaure la capacité de la personne à vivre dans 

sa communauté, la réadaptation physique et la possibilité de rencontre avec 

Dieu, avec le Dieu de Jésus qui est miséricordieux et accompagne les petits du 

Royaume. Selon Pagola : “Jésus n'a jamais pensé à des miracles comme une 

formule magique pour éliminer la souffrance dans le monde, mais comme un 

signe pour indiquer la direction dans laquelle nous devons agir pour recevoir et 

faire entrer le royaume de Dieu157 dans la vie des hommes.”158 

 

4. Les récits de la passion  

Toute la vie de Jésus de Nazareth exprime sa mission et son plan de salut pour 

l'humanité. Le projet d'amour de Dieu s’exprime par son Fils (Jésus). Les récits 

de sa passion expriment pleinement son amour et l’offrande de sa vie pour 

l'humanité. Il y a d'autres auteurs qui ont écrit sur les histoires de la passion de 

Jésus. Mais ce travail est basé sur l'Evangile de Saint Marc, parce que dans 

celui-ci s’exprime la passion de Jésus avec la richesse théologique et le détail 

de la révélation de la vie et de la mort de Jésus en 5 parties : 

 

a. La Cène de Jésus (Mc 14, 12-31).  

La dernière Cène exprime l’ultime processus que Jésus doit franchir, parce qu'il 

exprime la vie chrétienne qui va commencer dès maintenant et apportera, à qui 

voudra vivre avec Lui, une nouvelle vie chrétienne. Aussi Jésus rompit le pain 

et le donna aux siens (v. 22-24), à savoir, par la fraction du pain, nous nous 

souvenons de ce que notre maître a fait et qu’il faut l'imiter, et nous le suivrons 

pour être un bon pasteur comme Lui. 

 

 

                                                            
156 Bravo, Carlos, Galilea Año 30, Para leer el Evangelio de Marcos, 9. 
157.Nous le comprenons ici comme l’avènement et l'invitation à sa construction, il a donc un caractère 
eschatologique 
158 Pagola, José, Jesús, Aproximación histórica, 37 



85 
 

b. La prière à Gethsémani et l’arrestation de Jésus (Mc 14, 32-52). 

Jésus accepte le mensonge, la trahison et l'abandon des personnes, face à 

l'injustice des hommes qui ne le reconnaissent pas, des disciples (v. 41, 45) 

jusqu’aux croyants (les personnes) qui étaient avec lui chaque samedi dans les 

synagogues ou au Temple (v. 49). On indique en outre que Jésus, Notre 

Seigneur, est mort pour nos péchés, nous qui le condamnons à mort, aussi, il 

n’y a pas d’amour plus grand que celui de Jésus, qui donne sa vie pour ses 

amis, il sait que ce sera une mort dégradante, sur la croix (v. 52). Une mort que 

personne ne peut passer comme lui. Mais il reste un message dans notre 

esprit, bien que les hommes tombent en tentation, Dieu nous invite toujours 

dans son royaume et pardonne notre faute. 

 

c. Le procès devant le Sanhédrin (Mc 14, 53-65).  

Devant le Sanhédrin, Jésus ne répondit presque rien, parce qu'il savait que les 

anciens avaient déjà pris leur décision, c'est-à-dire qu’ils avaient une raison de 

tuer Jésus. Le processus que raconte l'Evangile de Marc décrit des hommes 

cruels et sinistres (v. 64-65), mais la ligne de fond est que la justice gagne 

toujours contre l'injustice et où il y a la justice est l’amour. 

 

d. Le procès devant Pilate (Mc 15, 1-20).  

Pilate reconnaît que les Juifs agissent par jalousie de Jésus, il sait que Jésus 

n'a pas eu ou commis le moindre péché (v. 7-14), cependant, il accepte la 

demande du peuple, la mort de Jésus, comme les grands prêtres incitaient les 

gens à demander que Jésus soit crucifié, ainsi à la fin ils ont atteint leur but, 

Pilate a cédé à l'injustice. 

e. Le chemin de croix et la crucifixion (Mc 15, 21-41).  

Vous pouvez vous poser cette question : Pourquoi les gens que Jésus aimait, 

guérissait, aidait, ne sont pas là quand Jésus se dirigea vers le Calvaire ? Peut-

être étaient-ils là, mais ils ne l'aidaient pas, ils ne firent rien. Seul un homme de 

Cyrène a aidé Jésus sur la route, il était païen et quelques-unes des femmes 

étaient là. Où étaient les disciples et les croyants ? 

  



86 
 

 Résumé 

Selon la position de Dibelius on peut dire que “… la forme des paroles et des 

actes de Jésus que nous connaissons n’a été préparée par les évangélistes 

que dans des proportions très réduites...”159, les évangiles font partie d’un genre 

littéraire populaire, ce sont des constructions supra-individuelles, que les 

évangélistes ont recopiées ; aussi est-il nécessaire d’étudier les formes 

littéraires, qui ont leur origine dans le mode de vie des premières communautés 

chrétiennes, depuis leurs vision du monde, rituels, religiosité. Une des fonctions 

des formes littéraires est de permettre au lecteur de comprendre la structure et 

l'unité du texte, bien que les Evangiles Synoptiques aient une vision commune 

de la vie de Jésus, chacun d’eux a des particularités et des nuances qui 

viennent enrichir la vision de Jésus de Nazareth. 

 

 Dialogue et réflexion : 

Selon les informations présentées dans ce tableau : 

a. Que peut-on considérer comme moments clés dans l'enfance de Jésus 

de Nazareth ? 

b. Quelle est la signification des paraboles, des guérisons et exorcismes 

racontés dans les Evangiles ? 

 

 Evaluation: 

Préparer en couple un bref écrit, en tenant compte du contexte contemporain 

actuel, qui explique les histoires de l'enfance, le ministère ou l'activité 

apostolique et la passion de Jésus de Nazareth, pour présenter aux membres 

de l'équipe. 

 

 Bibliographie 

Œuvres citées :  

Bovon, Francis. El evangelio según san Lucas. Vol I. Salamanca, 1995. 

Bravo, Carlos. Galilea Año 30, Para leer el Evangelio de Marcos. México, D.F.: 

El Almendro. 1989.  

                                                            
159 Dibelius, Martin, La historia de las formas evangélicas, 15. 



87 
 

Brown, Raymond. El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la 

infancia, Madrid, 1982 

Castillo, José María El Reino de Dios Por la vida y la dignidad de los seres 

humanos, 2004 

Cerfaux, Lucien, Mensaje de las Parábolas. Mora-España:Fax, 1969. 

Charpentier, Etienne. Pour Lire le Nouveau Testament. 13ème édition : Cerf, 

1981. 

De la Torre Guerrero, Gonzalo. Las parábolas que narró Jesús. Quibdó 

(Chocó): Mundo Libro, 2009.  

Dibelius, Martin, La historia de las formas evangélicas, Valencia: Edicep, 1984. 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Barcelona: Desclée De 

Brouwer, 1998 

Martín Descalzo, José Luis. Vida y misterio de Jesús de Nazaret. Salamanca: 

Sígueme, 1998. 

Mesters, Carlos. Flor sin defensa, Una explicación de la Biblia a partir del 

pueblo. Santafé de Bogotá: Confederación Latinoamericana de 

Religiosos, 1999. 

Muñoz Iglesias, Salvador. Los Evangelios de la Infancia. Madrid, 1987 

Pagola, José Antonio. Jesús, Aproximación histórica: PPC. 2013. 

Seubert, Augusto y Equipo Misionero. Cómo entender el mensaje del Nuevo 

Testamento: Paulinas. 1992. 

Vielhauer, Philipp, Introducción al Nuevo Testamento, Los apócrifos y los 

padres apostólicos. Salamanca: Sígueme. 1991  

Œuvres suggérées :  

Equipo Misionero. ¿Entiendes el Mensaje?, Charlas sobre el sentido y 

contenido de la Biblia, para entenderla y compartirla. Colombia: 

Paulinas. 1992.  

Ortiz Valdivieso, Pedro, S.J. Evangelios sinópticos-Exégesis. Instituto 

Internacional de Teología a Distancia. Bogotá: Pontificia Universidad 

Javeriana, 2003. 

Weichs, Martín, SVD, Vivir con Cristo, Curso Fundamental de la Fe Católica, 

Bogotá, Editores Verbo Divino, 2007.   



88 
 

TABLE 8 

 

COMMENT FUT VÉCU L'EVANGILE DE L'INTERIEUR DES 

COMMUNAUTES ET AU MILIEU DE L'EMPIRE ROMAIN ? 

Lettres de Jacques, Pierre, Jude et l’Apocalypse 

 

 Introduction 

Sur cette table, le but est de fournir une approche des lettres de Jacques, 

Pierre et Jude et du livre de l'Apocalypse. Nous découvrirons leur structure, 

leurs destinataires et le message (contenu) que chacun propose. Tout cela 

dans le but d'approfondir notre propre expérience de foi, partagée et vécue en 

communauté ; plus près du Seigneur Ressuscité vivant et présent au milieu de 

nous. Si nous parvenons à mieux le connaître, nous pouvons l'aimer davantage 

et mieux le suivre, avec plus de cohérence et de radicalité ; comme dit le 

fameux dicton populaire, « personne n'aime ce qu'il ne connait pas ». 

Bienvenue ! 

 

 Prière 

. Cher Dieu notre Père, nous nous mettons en ta présence pour découvrir ta 

Parole et nous en nourrir, nous te demandons d'ouvrir nos esprits et nos cœurs 

pour la recevoir et être la bonne terre du semeur qui porte beaucoup de fruits. 

Nous te demandons humblement de nous envoyer l'Esprit de Jésus, ton Fils, 

afin que nous puissions savoir ce que tu nous demandes et que nous puissions 

le faire vie chaque jour. Nous te le demandons par le Christ notre Seigneur et 

Libérateur. AMEN 

 

 Développement du thème 

1. Lettre de Jacques 

a. Introduction : Contenu et thèmes centraux160 

La lettre de Jacques est une lettre très profonde et directe, écrite de manière 

simple et belle avec plusieurs conseils pour la vie chrétienne de tous les jours. 

                                                            
160 Pimentel, Codicia, resistencia y proyecto, 48-61. 



89 
 

C’est une de celles qu’on nomme « Lettres catholiques » (Jacques, les deux 

lettres de Pierre, trois lettres de Jean et Jude). Elles sont ainsi appelées parce 

qu'elles n’ont aucun destinataire spécifique. Jacques, par exemple, écrit sa 

lettre aux douze tribus de la dispersion161, c’est une façon symbolique de 

mentionner les communautés juives en dehors du territoire ; mais dont le 

contenu nous est également destiné. La lettre nous propose ces questions qui 

l’ont rendue célèbre : l'importance des actes pour la foi et l'importance des 

pauvres et des marginaux. Nous vous proposons les quatre thèmes qui se 

dégagent et que nous considérons comme fondamentaux dans la lettre. 

 

b. L’engagement et le projet de vie162 

Le plan de Dieu pour le monde est, pour nous, projet de vie. Les disciples du 

Seigneur mènent une bataille contre le mal et l'égoïsme qui sont à l'intérieur de 

chacun et dans l'injustice de la société (Jc 4, 1-10). L'exercice quotidien de 

l'écoute de la Parole de Dieu est comme une graine qui atteint nos cœurs et est 

destinée à produire des fruits d'amour et de vie selon la “loi de la liberté” (Jc 1, 

25). C’est une expérience quotidienne du nouveau commandement de l'amour 

de Dieu et de nos frères. La vie heureuse, celle qui a un vrai sens, est celle 

dans laquelle la Parole a trouvé un accueil approprié et a porté du fruit. De cette 

façon, l'auteur rappelle au chrétien qu’il passera par de nombreuses épreuves 

et difficultés (Jc 1, 2 à 5) mais qu’il n’est pas seul ; au milieu de celles-ci est le 

Seigneur qui le soutient, sa présence ne l’abandonne pas (Jc 1, 12). 

 

c. Dieu entend le cri des opprimés 

La communauté est importante pour Jacques pour deux raisons: d'une part 

parce que le Seigneur est présent en elle et, deuxièmement, parce que cette 

communauté nous la constituons tous, sans distinction ni discrimination (Jc 2, 

1-4). Mais le péché introduit dans la communauté l'injustice, l'égoïsme, 

l'enrichissement excessif, en oubliant les plus faibles et plus petits. Le Seigneur 

est Père de tous et il est juste, il n’abandonne pas les pauvres et les simples et 

se place à leur côté (Jc 2, 5-6 ; 5, 1-6). 
                                                            
161 Tamez, No discriminen a los pobres, 12-14. 
162 Gruson (Ed.) La Carta de Santiago – lectura sociolingüística, 17-20. 



90 
 

 

d. Communauté qui unit la foi et la vie, les œuvres et les mots 163  

La lettre nous présente la nécessité d'une vie vraiment religieuse, qui soit 

conforme à la foi vécue dans la communauté, qui est sincère et solidaire (Jc 2, 

14 à 26). La vraie religion est définie par l'attitude que vous avez envers les 

frères et sœurs plus petits ; qui nait du commandement de l'amour, les vrais 

disciples de Jésus sont compatissants et miséricordieux. Cette vie est éclairée 

par la foi, une foi avec des actions concrètes d’amour solidaire. La communauté 

de Jacques comprend la foi comme expérience engagée dans la défense de la 

vie. 

Ainsi, la foi qui ne produit pas les fruits de l'amour, la justice et la solidarité est 

une foi morte. Le projet de Dieu et la foi forment une même réalité, un 

engagement pour la vie (Jc 2,14 à 26) qui passe par la communauté et les 

actions quotidiennes aussi concrètes que, par exemple, la nécessité de 

maîtriser sa langue164 ; la personne qui ne freine pas sa langue, et se laisse 

emporté par elle, peut offenser les autres et créer des conflits inutiles (Jc 3,1 à 

12). En parlant mal des frères et à nous considérer autorisés à juger les autres, 

nous nous élevons sur notre propre fierté et oublions qu'il n'y a qu'un seul juge, 

Dieu, le seul capable de juger avec équité complète et justice (Jc 4, 11-12).  

 

e. La prière qui alimente notre foi 

La prière nous aide à nourrir notre foi pour pouvoir la vivre de manière 

appropriée ; le croyant se distingue par sa sagesse, par sa capacité à discerner 

à chaque instant de l'existence ce que Dieu lui demande. Et comme la sagesse 

est un don de Dieu, il faut la demander. La prière nous met en relation avec la 

volonté de Dieu et son projet de pleine vie pour tous (Jc 3,13-18).  

 

La prière du croyant accompagne chaque instant, chaque situation de la vie. 

Par conséquent, il est essentiel de compter avec la prière de la communauté 

chrétienne qui devient prière solidaire qui ravive la vie de prière, partage la joie 

et la peine, qui nous garde unis dans l'espérance. La prière nous aide à nous 
                                                            
163 Gruson (Ed.) La Carta de Santiago – lectura sociolingüística, 28. 
164Tamez, No discriminen a los pobres, 53-54. 



91 
 

pardonner, à toujours penser à Dieu et à le garder présent, à le sentir dans le 

frère à notre côté, nous encourageant dans notre engagement à être chrétiens 

dans la vie quotidienne (Jc 5, 13-18). 

 

2. Lettres de Pierre 

a. Qui est l’auteur des lettres de Pierre ?  

Selon les dernières études bibliques, on doute de l'auteur des lettres de Pierre. 

Selon Brown : “de toutes les lettres que nous proposent les Ecritures, la 

première de Pierre est la plus probablement écrite par ce disciple. Elle présente 

en effet une argumentation importante en faveur d'une structure semblable à ce 

que nous connaissons des expressions de Jésus”165. D'autre part, apparaissent 

d'autres conjectures qui exposent le contraire, car il n'y a aucun signe de son 

auteur. 

Selon Schlosser, il est impossible que Pierre ait écrit les lettres pour les raisons 

suivantes : a) La qualité optimale du grec employé dans ces lettres, et b) 

l’usage qui est fait des Ecritures ; d’ordinaire Pierre se base sur la version des 

Septante et la méthode quasi professionnelle du travail d’exégète surprend.  

En outre, Schlosser indique que les données concernant le calendrier, la langue 

et l'exégèse employée, ne ressemblent pas à la rédaction de Pierre, l'apôtre. 

Par conséquent, la conclusion la plus raisonnable est qu'il a été écrit par un 

“membre juif-chrétien appartenant à la communauté de Rome”166. 

 

b. Destinataires 

Selon Schlosser, le contenu que présentent les lettres de Pierre, dans leur 

contexte socioreligieux, est très confus; car il ne situe pas clairement les 

destinataires du message. Étaient-ce les nations vivant dans la diaspora ou 

celles d’origine païenne. Selon les arguments de certains critiques, on 

considère que les communautés visées étaient « mixtes » (populations-

chrétiennes et judéo-chrétiennes)167. A côté de cela, l'auteur estime que les 

païens étaient déjà en marge du judaïsme, dont ils admiraient le monothéisme 

                                                            
165 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 924 
166 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 425. 
167 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 422.   



92 
 

et la morale élevée. De fait, l'initiation au changement de structure religieuse a 

été donnée aux païens à partir des catéchèses chrétiennes, pré et post 

baptismales, inspirées par l'Ancien Testament; à savoir, le message des lettres 

était adressé à tous, païens et juifs. 

 

c. Composition des lettres 1 et 2 de Pierre 

Il est très difficile de conclure des données précises sur les dates et les sources 

exactes des lettres 1 et 2 de Pierre; mais selon Brown, les lettres de Pierre ont 

probablement été écrites dans les années 60-65 après J-C. Maintenant, si les 

lettres ont été écrites par pseudonymie, la date serait entre 70 et 100 après J-

C.168 D'autre part, des hypothèses sont émises qui présentent les lettres de 

Pierre écrites entre 70 et 90 après J-C comme le prétend Schlosser, estimant 

qu'elles ont été écrites dans une période postérieure à Paul169. 

 

d. Sens des lettres de Pierre et leurs sources  

Selon des études récentes menées sur les lettres 1 et 2 de Pierre, son 

inspiration puise ses sources dans l'Ancien Testament170. D'autre part, les 

lettres présentent en arrière-plan une orientation catéchétique et pastorale. 

C’est ainsi que le chrétien est instruit, d'abord, dans la formation de base de la 

loi juive. Par conséquent, les lettres de Pierre présentent une approche 

pédagogique et didactique qui met l'accent sur les traditions les plus anciennes 

de l'Écriture. 

 

3. Lettre de Jude 

La lettre de Jude, selon Jacques Schloser, est le texte du Nouveau Testament 

le plus discuté dans les recherches actuelles171; En raison de cette complexité, 

nous présentons une approche simple dans les aspects suivants : les 

bénéficiaires, la description des noyaux que traite la lettre et enfin son 

message. 

                                                            
168 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 929. 
169 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 424.  
170 Davids, La Primera Epístola de Pedro, 60. 
171 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 439.  



93 
 

 

a. Destinataires 

La lettre est probablement composée dans une zone de Palestine et est 

adressée aux chrétiens de l'Eglise de Jérusalem. “Certains auteurs pensent 

qu’elle fut écrite à Alexandrie.”172. D'autre part, il convient de souligner que 

l'intention de l'auteur est peut-être de présenter le salut d’un point de vue 

communautaire ; on observe que “la virulence de la controverse nous invite à 

penser que les communautés visées ne sont pas composées uniquement de 

judéo-chrétiens. Ainsi, nous devons admettre que Jude s’adresse à des 

communautés mixtes”173. Autrement dit, l'auteur dirige son discours à un public 

familier du judaïsme converti au christianisme et avec les termes de ses 

exhortations174. 

 

b. Noyau du message  

Nous pouvons diviser le corps de la lettre comme suit : a) Dans les versets 3-

20, l'auteur fait un rappel des motivations de la foi, par lequel il introduit le salut 

aux disciples du Seigneur; b) Dans les versets 3-4, il présente l'objet de la 

lettre, mettant l'accent sur la fidélité à la foi reçue des apôtres ; c) Les versets 5-

16 expliquent la punition divine pour ceux qui ont tort, “leur bouche dit des 

énormités, ils n’ont d’égard pour les personnes qu’en fonction de leur intérêt.” 

(Jude, 16), exerçant leur influence sur les autres afin de les égarer175  

 

Pour cela, des images de l'Ancien Testament (Exode et le Deutéronome) sont 

présentées176 : d) Dans les versets 17-23, il motive le croyant à préserver la 

fidélité à Dieu comme à rester en conformité avec les enseignements de la 

prédication apostolique ; Il suggère également des conseils pour y rester fidèle. 

e) les versets 24-25 concluent avec une louange à Dieu mettant en lumière le 

rôle de Jésus-Christ, notre unique Sauveur177. 

                                                            
172 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 964. 
173 Marguerat, Introducción al Nuevo Testamento, 443. 
174 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 964 
175 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 966. 
176 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 968. 
177 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 970. 



94 
 

 

4. Livre de l’Apocalypse  

Suite à la destruction du premier Temple juif, par les Babyloniens en 585 avant 

J-C, jusqu’à la destruction du Second Temple, en 70 après J-C par l'Empire 

romain, le peuple d'Israël a utilisé la tradition apocalyptique (genre littéraire) 

pour interpréter et exprimer ses sentiments d'incompréhension devant tant 

d’injustice et d'incertitude, vécues dans ce moment historique de la part des 

empires qui l'ont soumis. Le Livre de l'Apocalypse, dans le Nouveau Testament, 

a ses racines dans les livres de Daniel, Ezéchiel, Zacharie, Isaïe, Joël et 

l’Exode (exemples de la littérature apocalyptique ou des révélations). Et il a 

probablement été écrit en plusieurs étapes. 

 

a. Le genre apocalyptique  

Le genre littéraire apocalyptique a été utilisé pour réconforter, guider et inviter 

les croyants à résister à l'attaque impitoyable des empires sur le peuple d'Israël. 

Les persécutions du peuple de Dieu par les grands empires du monde posaient 

la question jusqu’à quel point l'histoire était sous le contrôle de Dieu. La 

littérature apocalyptique a répondu à cela en visions qui fusionnaient ce qui se 

passait sur la terre et dans le ciel... visions qui ne pouvaient être exprimées que 

par des symboles exubérants178. 

 

À cet égard, l'Apocalypse de Jean dans le Nouveau Testament, arrive à un 

moment de crise des communautés chrétiennes afin de faire sentir dans ces 

communautés persécutées l’intervention et la réponse de Dieu à travers un 

langage symbolique qui affirme la victoire complète des enfants de Dieu à 

l'attaque des enfants des ténèbres179. 

 

b. Auteur et destinataires  

Le Livre de l'Apocalypse dans le Nouveau Testament, avant tout, “n’est pas 

présenté comme anonyme. Il mentionne quatre fois le nom de l'auteur, Jean : 

                                                            
178 Brown, Introducción al Nuevo Testamento, 51-52. 
179 Pagán, Apocalipsis: Interpretación eficaz hoy,47. 



95 
 

dans le titre du livre (Apocalypse 1, 1), dans l'introduction de la lettre (1, 4), 

dans l'introduction à la première vision (1, 9) et dans l'épilogue (22, 8)180. Mais il 

ne s’agit pas de Jean l'évangéliste ni de Jean le disciple bien-aimé de Jésus. 

C’est probablement un prophète juif chrétien qui semble avoir émigré de 

Palestine dans les années de guerre et de déportation entre 67 et 73 après J-C. 

Cet auteur a été fidèle à son héritage apocalyptique judéo-chrétien, écrivant 

autour de 96 après J-C181. 

 

c. Symbole apocalyptique 

L’apocalypse est un livre de symboles, un drame littéraire et religieux à la clé 

apocalyptique182. D’un contexte juif en situation d'oppression, d'injustice et de 

persécution sociale, politique, économique et religieuse. Nous mentionnerons 

quelques symboles qui furent véhiculés par la tradition apocalyptique juive et, 

surtout, par l'art chrétien ultérieurement : 

a) Des anciens (presbytres) : représentants de la communauté céleste, porteurs 

du pouvoir social mais non des prêtres. Ils sont 24 (2x12) symbolisant tous les 

humains. b) Des bêtes : signe appliqué aux empires ennemis d'Israël. c) 

Cavalier : signal de guerre, représente le processus de destruction du monde. 

d) Le livre : C’est Agneau immolé lui-même où seuls sont enregistrés, par la 

grâce, les élus. e) Satan : c’est le Dragon ou serpent qui est à la base du 

processus destructeur du monde. f) Le Temple : c’est la tente où apparaît 

l'arche de l'alliance. g) Le Trône : signe fondamental, bien que non exclusif à 

Dieu, parce qu'il a des trônes pour les anciens sur la voûte céleste.183 

 

Le livre de l'Apocalypse semble avoir été composé en Asie Mineure dans la 

zone géographique des communautés de Smyrne, Pergame, Thyatire, Sardes, 

Philadelphie et Laodicée, situées autour d'Éphèse. Une lecture plus correcte 

des symboles de l'Apocalypse part du contexte de soumission et d'imposition 

d'une économie injuste envers le peuple d'Israël, de la domination de la culture 

                                                            
180 Ortiz, Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas, 8. 
181 Pikaza, Apocalíptica judía y cristiana, 99. 
182 Pikaza, Apocalíptica judía y cristiana, 102. 
183 Pikaza, Apocalíptica judía y cristiana, 105-111. 



96 
 

gréco-romaine, d’une religion politique centrée sur les cultes impériaux à Rome 

et son empereur.184 

 

 Résumé 

La lettre de Jacques nous montre l'importance de la foi vécue dans la 

communauté et exprimée à travers les actes et d'une manière particulière, dans 

la prédilection pour les petits et les opprimés ; vivant toujours en présence de 

Dieu au milieu des difficultés et fortifiés par la prière.  

En ce qui concerne les lettres de Pierre, la communauté maintient la foi 

apostolique et la défend contre les fausses doctrines et ceux qui la 

persécutent ; sa conduite irréprochable en est la meilleure preuve. La passion 

du Seigneur devient un message d'encouragement, le motif et la force pour 

proclamer la foi ; la vraie vie est leur récompense, leur espoir joyeux. Pour sa 

part, la lettre de Jude attire fortement l’attention pour que la communauté vive la 

fidélité et la constance dans la foi, rejette le mode de vie qui ne convient pas à 

un chrétien. Ceux qui restent fidèles seront libérés du péché et remplis de joie 

Enfin, par rapport à l'Apocalypse, dans un contexte d'oppression et de 

persécution, les communautés mentionnées vivent leur foi entre l'anxiété et 

résister, en se fondant sur l'espoir de l'intervention du Sauveur ; en effet, les 

symboles apocalyptiques ont la fonction de dénoncer l'oppression de l'Empire 

et surtout encourager les fidèles à rester fermes dans la foi jusqu’à ses ultimes 

conséquences. 

 

 Dialogue et réflexion : 

Après l'explication thématique, faire une lecture méditative des lettres de 

Jacques, Pierre, Jude et de l’Apocalypse et répondre brièvement : 

a. Que dit le texte ? (le fond, le contenu) 

b. Comment est-ce exprimé ? (Forme, genre littéraire) 

c. Que me dit le texte ? (Message particulier) 

d. Comment l'appliquer dans notre vie? (Application) 

  

                                                            
184 Bernabé, El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el Imperio, 358. 



97 
 

 

 Evaluation : 

1. Relie l’information entre les deux colonnes :  

a. La lettre de Jacques 

 

 

b. Les lettres 1 y 2 de Pierre  

 

 

c. La lettre de Jude  

 

 

d. L’Apocalypse 

 

( ) Se base sur la tradition 

pétrinienne pour encourager les 

églises d’Asie Mineure  

( ) Exprime la situation des Églises 

d’Asie contre la théologie impériale 

 

( ) Met l’accent sur la foi traduite en 

accueil des pauvres et la charité 

 

( ) Reprend des textes apocryphes 

pour se référer à la destinée des 

nations. 

 

 

 

 Bibliographie 

Bernabé Ubieta, Carmen. El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el 

Imperio. En: Así empezó el cristianismo. Editado por Rafael Aguirre. 

Estella: Verbo Divino. 2010. 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento Vol. I y II, Madrid: Trotta, 

2002. 

Gruson, Philippe (Ed.). La Carta de Santiago – lectura socio-lingüística. CB nº 

61, Navarra: Verbo Divino, 1988. 

Marguerat, Daniel (Ed.). Introducción al Nuevo Testamento: Su historia, su 

escritura, su teologia. Bilbao, Desclée de Brower, 2008. 

Ortiz, Pedro. Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas. Bogotá: 

Centro Editorial Javeriano (CEJA). 

Pagán, Samuel. Apocalipsis. Interpretación eficaz hoy. Barcelona. CLIE: 2012. 



98 
 

Pikaza, Xavier. Apocalíptica judía y cristiana. Prehistoria y símbolos básicos del 

Apocalipsis. En: En torno al Apocalipsis. Volumen coordinado por Blanca 

Acinas. Madrid: BAC, 2001. 

Pimentel, Frank. Codicia, resistencia y proyecto alternativo – Un acercamiento 

socio-lingüístico y actualizante a la carta de Santiago. En: La Carta de 

Santiago, Revista RIBLA nº 31. 

Tamez, Elsa. No discriminen a los pobres – Lectura latinoamericana de la Carta 

de Santiago. Navarra: Verbo Divino. 2008.



99 
 

BIBLIOGRAPHIE GÉNÉRALE 

 

Aguirre Monasterio, Rafael (Edit). El Nuevo Testamento en su contexto: 

Propuestas de lectura. Estella: Verbo divino, 2013. 

Aguirre Monasterio, Rafael y Antonio Rodriguez Carmona. Evangelios 

sinópticos y Hechos de los Apóstoles. Navarra: Verbo Divino, 1992. 

Aguirre, Rafael (Ed.). El Nuevo Testamento en su Contexto. Propuestas de 

lectura. Navarra, Verbo Divino, 2013 

Armstrong, Sergio. Introducción a san Pablo, Cartas de pablo. Bogotá: Verbo 

Divino, 2010.  

Benedicto XVI. “La teología de la cruz en la predicación de san Pablo” Ecclesia 

3442 (2008): 1790 – 1791. 

_____ “La dimensión eclesiológica del Pensamiento de san Pablo” Ecclesia 

3442 (2008): 1786- 1787. 

_____“La doctrina paulina de la justificación” Ecclesia 3442 (2008): 1781. 

_____“La Parusía en la predicación de san Pablo” Ecclesia 3442 (2008): 1794- 

1795. 

_____Exhortación apostólica postsinodal “Verbum Domini”. Ciudad del 

Vaticano: Editrice Vaticana, 2008 

Bernabé Ubieta, Carmen. El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el 

Imperio. En: Así empezó el cristianismo. Editado por Rafael Aguirre. 

Estella: Verbo Divino. 2010. 

Bobin, Christian. “ Le Très-Bas » Collection L'un et l'autre, Gallimard (2009) 

Bortolini, José. “Fuentes para conocer a Pablo” Vida Pastoral 133 (2009): 30.  

Bovon, Francis. El evangelio según san Lucas. Vol I. Salamanca, 1995. 

Bravo, Carlos. Galilea Año 30, Para leer el Evangelio de Marcos. México, D.F.: 

El Almendro. 1989.  

Brown, Raymond., Evangelio según Juan, Ediciones Cristiandad. Madrid 1999. 

_____El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la infancia, Madrid, 

1982 

_____ Introducción al Nuevo Testamento; Cuestiones preliminares, evangelios 

y obras conexas. Madrid: Trotta, 2002. 



100 
 

Carbullanca, César. “El discípulo amado: Una clave hermenéutica de la 

cristología joánica”. Theologica Xaveriana 166 (2008): 409-438. 

Carson, Donald. Una introducción al Nuevo Testamento. Barcelona: CLIE, 

2008. 

Casas, Juan. “Nuevo Testamento”, Apuntes de clase. Introducción al Nuevo 

Testamento, Pontificia Universidad Javeriana, II semestre 2016. 

Castillo, José María El Reino de Dios Por la vida y la dignidad de los seres 

humanos, 2004 

Cerfaux, Lucien, Mensaje de las Parábolas. Mora-España:Fax, 1969. 

Charpentier, Etienne. Pour Lire le Nouveau Testament. 13ème édition : Cerf, 

1981. 

Charpentier, Étienne et Burnet Régis. Pour lire le Nouveau Testament, 

Collection Pour lire. 2006 

De la Torre Guerrero, Gonzalo. Las parábolas que narró Jesús. Quibdó 

(Chocó): Mundo Libro, 2009.  

De Santos Otero, Aurelio. Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2005 

Dibelius, Martin, La historia de las formas evangélicas, Valencia: Edicep, 1984. 

Dietmar, Neufeld y DeMaris Richard, Para entender el mundo social del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2014. 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Barcelona: Desclée De 

Brouwer, 1998 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 

2009. 

Fernández, Felipe. Fundamentalismo Bíblico. Bilbao: Desclée de Brouwer, 

2008. 

Gil, Arbiol. Qué se sabe de san Pablo en el naciente cristianismo. Cuestiones 

abiertas en el debate actual. Navarra: Verbo divino, 2015. 

Gruson, Philippe (Ed.). La Carta de Santiago – lectura socio-lingüística. CB nº 

61, Navarra: Verbo Divino, 1988. 

Guijarro Oporto, S,. La Buena Noticia de Jesús. Madrid: Sociedad de 

Educación Atenas, 1987. 

Gunther Schiwy, "Iniciación al Nuevo Testamento", Ed. Sígueme, España, 

1969. 



101 
 

Hueso Henry. “La universalidad paulina en el diálogo ecuménico” El 

Cooperador Paulino 36 (2008): 10-11.  

Instituto Superior de Ciencias Religiosas. San Juan. Madrid, 1990. 

James D.G. Dunn. Del Evangelio a los Evangelios. Bogotá: San Pablo y PUJ, 

2014.  

Jerusalen, equipo de traductores de la edicion española de la Bilia de. «Biblia 

de Jerusalen: Aumentada y revisada.» Bilbao: Desclée De Brouwer, 

1998. 

Jordi Sánchez, Bosch. Escritos Paulinos – Introducción al estudio de la Biblia. 

Navarra: 

Lakatos Janoska, Eugenio, Introducción a la sagrada Escritura, universidad 

Santo Tomas: Bogotá, 1983. 

Marguerat, Daniel (Ed.). Introducción al Nuevo Testamento: Su historia, su 

escritura, su teologia. Bilbao, Desclée de Brower, 2008. 

Marguerat, Daniel. Introducción al Nuevo Testamento, su historia, su escritura, 

su teología. Bilbao: Descleé de Brouwer, 2008. 

Martín Descalzo, José Luis. Vida y misterio de Jesús de Nazaret. Salamanca: 

Sígueme, 1998. 

Martínez, E. a partir de un texto de Florentino Ulibarri - Oración, 2006. 

Mendoza C. Introducción al Nuevo Testamento, Salamanca. Sígueme, 1988. 

Mesters, Carlos. Flor sin defensa, Una explicación de la Biblia a partir del 

pueblo. Santafé de Bogotá: Confederación Latinoamericana de 

Religiosos, 1999. 

Muñoz Iglesias, Salvador. Los Evangelios de la Infancia. Madrid, 1987 

Ortiz, Pedro. Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas. Bogotá: 

Centro Editorial Javeriano (CEJA). 

Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2003. 

Pagán, Samuel. Apocalipsis. Interpretación eficaz hoy. Barcelona. CLIE: 2012. 

Pagola, José Antonio. Jesús, Aproximación histórica: PPC. 2013. 

Peláez, Jesús. “Evangelio y evangelios”. Koinonia 

http://servicioskoinonia.org/relat/303.htm (consultado el 16 de agosto de 

2016) 



102 
 

Pikaza, Xavier. Apocalíptica judía y cristiana. Prehistoria y símbolos básicos del 

Apocalipsis. En: En torno al Apocalipsis. Volumen coordinado por Blanca 

Acinas. Madrid: BAC, 2001. 

Pimentel, Frank. Codicia, resistencia y proyecto alternativo – Un acercamiento 

socio-lingüístico y actualizante a la carta de Santiago. En: La Carta de 

Santiago, Revista RIBLA nº 31. 

Piñero Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 2008. 

Piñero, Antonio; Peláez, Jesús, El Nuevo Testamento, Introducción al estudio 

de los primeros escritos cristianos. Madrid: El Almendro, 1995. 

Pontificia Comisión Bíblica. La interpretación de la Biblia en la Iglesia. Madrid: 

Editorial y Distribuidora S. A., 2007. 

_____https://rsanzcarrera2.wordpress.com/2012/06/13/los-tres-niveles-de-

sentido-de-la-sagrada-escritura/ (consultado el 25 de octubre de 2016). 

Reynier, Chantal. Pour lire saint Paul. Collection Pour lire, 2008 

Robert André y Feuillet André. Introducción a la Biblia. Traducido por Alejandro 

Ros. Barcelona: Herder, 1965. 

Sanders, E.P. La figura histórica de Jesús. Navarra: Verbo Divino, 2000.  

Saravia Javier. El Poblado de la Biblia. México D.F: Paulinas, 2008. 

Schnackenburg, Los signos joánicos. Barcelona, 1980. 

Seubert, Augusto y Equipo Misionero. Cómo entender el mensaje del Nuevo 

Testamento: Paulinas. 1992. 

Tamez, Elsa. No discriminen a los pobres – Lectura latinoamericana de la Carta 

de Santiago. Navarra: Verbo Divino, 2008. 

Theissen Gerd y Merz Annette. El Jesús Histórico. Salamanca: Sigueme, 1999. 

Tuggy Alfred E. Léxico Griego – Español. México D.F.: Editorial Mundo 

Hispano. 1° Edición: 1996. Verbo Divino, 1998. 

Vielhauer, Philipp, Introducción al Nuevo Testamento, Los apócrifos y los 

padres apostólicos. Salamanca: Sígueme. 1991  

Wikenhauser, Alfred; Schmid, Josef, Introducción al Nuevo Testamento. 

Barcelona: Editorial Herder,1978. 

 

 

 



103 
 

CYBERGRAPHIE 

Curso Bíblico: http://azur-wwwcbilcom.blogspot.com.co/2009/11/capitulo-

tercero-la-biblia-palabra.html (consultado el 25 de octubre 2016). 

http://www.misionestransculturales.org/la-historia-de-la-traduccion-de-la-biblia 

www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes-reportajes/pompeya_7468 

http://www.cristianismo-primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html 

“Escritos joánicos”. Disponible en 

http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología- Consultado el 

10/09 16 

Interpretando la Biblia: El proceso de interpretar (lección 1): 

https://es.scribd.com/doc/51567667/Interpretando-La-Biblia (consultado 

el 25 de octubre de 2016) 

Niveles de contexto y lectura bíblica: 

http://www.facultadseut.org/media/modules/editor/seut/docs/separata/se

par024.pdf. (Consultado el 25 de octubre de 2016). 

Rivero, Antonio. “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe 

http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-sesin-las-cartas-de-san-

pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016) 

_____ Rivero Antonio. Entradas en forma de fichas sobre la Biblia. Tomado de: 

http://revelacion-biblica.blogspot.com/2010/06/unidad-3-la-biblia.html  


