EQUIPES NOTRE-DAME
EQUIPE RESPONSABLE INTERNATIONALE

LES SACREMENTS DE L’EGLISE CATHOLIQUE

Document préparé par

I’Equipe Satellite sur la Formation Chrétienne de Base

Février 2016.



SOMMAIRE

NOTE IMPORTANTE ....cuotitieieiiitecnieieerereeetterececessesesasasessosecsssssesasasessesecsssssasasasnssns 3
OBIJECTIFS DE L’AUBERGE.......cceuiituiiieiiieiineieeiieeiieeieeeesneernsernssrasssenssenssensesnsesnsnses 4
INTRODUCGTION ...cuiieieiiirereeeeeireteceeesreresacesseresscssssesasasessosscsssssesasasassessssssssasasasassns 5
TABLE 1 : BREVE HISTOIRE DU DEVELOPPEMENT DES SACREMENTS......cccuvererueerenne 8
LES SACREMENTS DANS L’HISTOIRE DE L’EGLISE ..., 8

LE TEMPS FONDATEUR. ..o oottt ettt eeviite e svasiaessssaiasssssssesssssnnnssnnns 8

[ oTo] ) 110001 4 o] o VOO TSRS UPPPPRN 10

[T o T<T Y1 =Y oo P 11

[N T T Y- ( I PP OTPTPPPPNN 11

[ e [10T-Y o] o [PPSR 12

LR BEY=T o 1A= T =Y 41T Y PSS 12

A L’ORIGINE DES SACREMENTS ..ot eeeeeeeee e eeeeeeeeeeseeeeeeanseas 14
RACINES BIBLIQUES ET JUDAIQUES DES SACREMENTS......eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenaan 14
TABLE 2: FONDEMENTS DE LA DISCIPLINE SACRAMENTAIRE.....cccctteetereceecencennenes 16
JESUS CHRIST SACREMENT DU PERE ... eee e eeeeeeeeeeeeeesneaens 17
JESUS, PIrESENCE U8 DIBU....eeeuiieeuieeeeeeieeseeetee st te et e st e esteesteeste e e seesseeeteessseenseesseeesseesnseeseeenseesseeenseenseeenses 17

JESUS, TOUINE VEIS SON PRI oeiieiiiieiie ettt eeeettte e e e ettt e e e e eeeatbaeeeeeeeeatbaseeeeesasassseeeeesesssssassseeesannsrseees 17

JESUS SEIVITEU ...ttt ettt e ettt e e et e e e e be e e e ateeeeaaeeeeabeeeeaaeeeeaasaeeeaaseseesseeeassaeseasseeessseesansaeeennes 18
L’EGLISE, SACREMENT DU CHRIST .o eee e e e eeeeeeeeeeeeeeeeseesnenaaens 20
L'Eglise, PréSENCE AU CRFIST ...cueuiiiiieeeieieceieeeeeeeeeee ettt ettt ettt st st et s es s as et et et esessss st st eaetessasannas 21
L'EGIISE, tEMOIN @ JESUS.....vvveeieeiececeetete et seessesase ettt et ss et ssesassstst et et essses s ansnssestetesesssssssssssassnsnsetana 22

L EGIISE, SEIVANTE ....vvieieiieececeeeeee ettt ettt ettt s ettt ettt a et et et et esesese s st st eaeteseseas s et et esesess st ssesetessssannas 23

LES SACREMENTS DE L'EGLISE......eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeeeeeeeesensneenen 26

Les sacrements, PréSenCe de IESPIit....ccciicieecirrieeiieesie et e steesteese e e e s e e et e eeeessaeeseessaeenseesreeeseenneeenses 28

Le sacrement, SOUMISSION @ PESPIiT...ccuiiiiiiiieiiiieeciiee et ee ettt e et e e ibe e e sbae e e ataeeesabeeesbaeeesnsaeeanns 29

Les sacrements, Service du MONAE ........oooiiiiiiiiiiii 30
TABLE 3 : FOI, RITES, SYMBOLES, MEMORIAL .......cuvveiieeeneeeeieseeeesesessssesssssssesssens 32
L O ] RN 32

LES DIVERSES DIMENSIONS DU SYMBOLE SACRAMENTEL ........ccuuuevveeeivnaeannnnnen. 32

[ 1 PP PPPPNN 33

[TV 4 oo [P 35



SYMBOLES, RITES ET SACREMENTS. ......ovvviiiiiiiiiiiiiiniiicesiiicesiiiee s 39

LE MEMORIAL......oeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeieseeaeae e eae et se e s e asse e e e e e s aeaenn 40
TABLE 4 : BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI .......ceeeruerennenne 42
AUJOURD HUI L'EUCHARISTIE ...ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeiieeieiaieveaeaaaeassvsssssssssssssssssssssssssssnnns 42

[ 0o g o T e [ @ o] 4 ] PSR SUUUPRPPPIN 42
Participation consciente, active et pléniere du corps et de I'esprit.......ccccccueeiiiiiiiiiiiiiiiee e 43

[T 1T 0D =1 o =TSP 44
[0 Vo ToT g We TN ={ - ol TSRS UPPPPPIN 45

[ o g =T ¢ oo [ o L= LTSRN 45

AUJOURD’HUI LES SACREMENTS DE L’INITIATION CHRETIENNE : BAPTEMIE,

CONFIRMATION, COMMUNION EUCHARISTIQUE .........coovuvveiviiiiiiiicciicce 47

LE BAPTEME DES ADULTES ....coouuieviemaeeesmesesesaessssesssssesesssessssessesse st st 47

LE BAPTEME DES ENFANTS .....ccouurvuemaeesmasesssaessssessssses st sssssessesse st st 50
FAUT-IL BAPTISER LES TOUT-PETITS 2...couuiiimmiiimmaiiisssesssnessssssessessssssssssessssssesesse s sssssessssssssesnsons 50

LE BAPTEME DES ENFANTS EN AGE DE CATECHISIME ......couurvummmreammreeenennesnensssssessssessssesssssesssssessssnesees 52

LA CONFIRMATION ....cooueveeemeeeesaesssseeeessesesssessssse s sttt 54

LA COMMUNION EUCHARISTIQUE ......ooommviriariesiesisicsssisssssssssssssssssssssss s sssssssssssssssssssssssnsssssanenns 56
AUJOURD’HUI LES SACREMENTS DE GUERISON .......covvvererineirineirisisirinsasinininans 58

LE SACREMENT DE PENITENCE ET DE RECONCILIATION w...c.cvvumuiiamaiiemmniisseeesesesssesesesssssesssessssesenens 58
SACREMENT D’ONCTION DES MALADES ......oouuriiemiiiimmiissisessssssssssssse s sssss s sssssssessessssss s 62
AUJOURD’HUI LES SACREMENTS AU SERVICE DE LA COMMUNION..................... 68

LE SACREMENT DE L'ORDRE ....couvvmmeiiiuaiiassaeisssssssssssssssssssssssssessss s ssssesess s 68

LE SACREMENT DU MARIAGE .....ocvveuereemmeeeesaesssssesesssesesssesssssessssse st sssss st sessesssssesees 75
CONCLUSION : ...ttt sesaaas s s s s s s s s e s s s s s s sssssssssessanns 90
JESUS, PAROLE DE DIEU......c.ooevsverisvrieisresiesisisissssssssssssssssssssssssssssssssassssssassssassssnns 90
PAROLE ET SACREMENT ...ttt 90
BIBLIOGRAPHIE........cctttieiiiiiiiiiiitiinninntrnrnseeissn s ssssssaaasssssssenes 93



NOTE IMPORTANTE

Pour réaliser notre travail sur I’Auberge des sacrements, nous avons utilisé comme
livre de référence: Pour vivre les sacrements (2° édition de 1991) de Philippe

Béguerie et Claude Duchesneau, spécialistes du sujet.

Nous avons retenu cet ouvrage aprés une bonne recherche bibliographique et la
consultation de plusieurs documents. Nous trouvons dans ce livre I'ensemble des
themes (Tables) que nous avions a traiter, abordés dans un langage simple, une

théologie slre et une approche catéchétique.

Cette étude fait partie d’'une collection publiée par les éditions Novalis / Cerf. Il y a
donc une certaine « spécialisation » dans le type d’approche retenue par les auteurs.
Nous retrouvons dans cette collection, entre autre: Pour vivre 'eucharistie, Pour

vivre le mariage, Pour vivre la liturgie.

Aussi, nous retrouvions dans les autres ouvrages consultés, essentiellement la méme
information, traitée différemment. Le fait de se référer a un seul document

principalement confére aussi une certaine uniformité a I’ensemble de I’Auberge.

Il y a aussi certaines références au Catéchisme de I'Eglise Catholique, éditions de la

CECC, 1993.



OBIJECTIFS DE L’AUBERGE

Général

Engager un processus global de l'initiation chrétienne et la croissance permanente

de la foi.

Spécifiques

1. Apporter des éléments de réponses aux questions soulevées par la culture
actuelle, sur la vie sacramentelle des communautés chrétiennes.

2. Apporter des éléments historiques, théologiques et pastoraux pour chacun des
sacrements, en cohérence avec I'enseignement de I'Eglise.

3. Favoriser une prise de consciente plus grand de la réalisation du plan de Dieu
dans la vie du croyant, a travers les sacrements.

4. Susciter le témoigner de foi et I’engagement dans la Mission pour qu’advienne le

Royaume de Dieu.



INTRODUCTION

« Les sacrements ont-ils encore un avenir? » Cette question se posait volontiers dans
les années 1970/1980, ce temps ou l'on tentait d’élaborer une théologie de la
sécularisation. Elle s’inscrivait dans le proces fait a la religion au nom de la foi et a Ia
pratique sacramentelle — et a ses déviations — au nom de I'engagement. Elle
s’inscrivait également dans la critique de la vision sacrale de l'univers. On se
demandait si le rite sacramentel n’était pas le résidu d’une culture dépassée et donc

frappé d’obsolescence.

Cette question n’explique pas la distance que certains chrétiens ont prise par rapport
aux célébrations sacramentelles. Cette désaffectation a d’autres causes et elle a été
pour une part a l'origine de la question. On constatait en effet que bien des
personnes paraissent vivre leur foi dans leur existence quotidienne sans participer,
sinon épisodiquement, aux célébrations des sacrements. Dans le méme temps, les
pasteurs étaient inquiets — et ils le sont encore — devant des demandes qui

semblaient étre plus démarche formaliste que démarche de foi.

Les sacrements étaient donc en question et posaient question. Il faut certes
regretter I'abandon de la pratique sacramentelle par des chrétiens généreux,
abandon qui était a la fois cause et conséquence de ces interrogations. Mais il faut se
réjouir de la réflexion théologique et de I'effort catéchétique et pastoral qui sont nés

de cette question radicale exprimée sous des formes diverses.

La crise a, en particulier, suscité un renouvellement de la théologie des sacrements
et c’est la son aspect positif. Les études entreprises sur ce sujet ont bénéficié des
recherches scripturaires et historiques. Elles ont également bénéficié de I'apport des

sciences de ’homme, notamment des études sur le rite et le symbole.1

! BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du
Cerf Paris 1989, 2e édition, page 9.
5



Nous sommes ici invités a faire un parcours qui progressivement fait apparaitre les
richesses du mystére du salut. Qui emprunte ce parcours, et le suis pas a pas,
découvre le lien entre le Christ sacrement, I'Eglise sacrement et nos sept sacrements.
Lien éclairant qui, a la fois, nous fait entrer plus profondément dans le mystere du
Christ et de I'Eglise et nous révele la place des sacrements. N’avons-nous pas encore

tendance a pense que le lien entre le Christ et les sacrements est de pure intuition?

Considérons-nous le sacrement comme Parole et geste actuels du Seigneur en son

Eglise, par son Eglise, pour son Eglise et pour les hommes?

Qui suit pas a pas ce parcours découvre que les célébrations sacramentelles qui
rythment sa vie font de son existence une existence sacramentelle. Le chrétien qui
participe aux sacrements devient en quelque sorte sacrement pour le monde et cela
par toute sa vie, transformée et animée par I'Esprit Saint. Ce point est important, car
il est, pour une part, réponse aux questions qui se sont posées au sujet des

sacrements et que j’ai brievement évoquées.

Il ne faut pas oublier en effet que la crise qui a affecté les sacrements est un aspect
de ce qu’on appelle les « changements culturels » qu’on se plait a analyser. Le
développement accéléré de nos moyens techniques qui transforment le monde en
objets manipulables, la rationalité qui tend a régner en maitresse sur notre société
paraissent rendre anachroniques les célébrations sacramentelles. Or, les études sur
la fonction symbolique de 'homme et celles sur la place de la signification du rite
dans I'existence humaine nous aident a redécouvrir les richesses de la démarche
sacramentelle. Et le sacrement qui est révélation du mystere de Dieu qui se donne
en Jésus Christ est révélation du mystere de ’lhomme. Le sacrement plus que tout
discours dit qui est I’'homme. Célébrer les sacrements et faire de son existence une

existence sacramentelle sont témoignage, c’est-a-dire attestation de la grandeur de



’'homme et contestation d’une culture qui enferme I'homme dans ['univers

étouffant de la rationalité et fait peser sur lui la menace de le transformer en objet.2

Le sort de la momie de Ramses Il (exhumée de son tombeau ou elle reposait dans le
séjour des morts, fort de symbolisme, la momie soumise aux conditions de notre
temps, en été transformé en objet de musée...) pourrait en effet présager le sort de
I’lhomme quand il transhume de "'univers symbolique a un monde congu comme tout
entier rationnel et vécu comme un monde d’objets, comme un chantier exploitable.
Sorti de I'ordre symbolique dans lequel son existence prend sens ’"homme lui-méme

ne risque-t-il pas d’étre traité comme objet?

Les sacrements ont un grand avenir et jamais autant qu’en notre temps ils n’ont joué
un si grand roéle. Certes ils ont toujours été et sont toujours des gestes que le
Seigneur fait pour I’'homme, gestes efficaces de grace, gestes par lesquels 'homme
est configuré au Christ mort et ressuscité, et devient créature nouvelle, fils dans le
Fils unique. Les célébrations sacramentelles sont lieux de rendez-vous de Dieu et de
son peuple, lieux de rendez-vous de Dieu et de chague membre de I'Eglise. C’est par
sa Parole et par les sacrements que le Seigneur édifie son Eglise, la fait croitre et

I’envoie en mission.’

Mais il est bon aujourd’hui de souligner une autre dimension du sacrement: le
sacrement révélation du mystere de Dieu est dans le méme temps révélation du
mystére de 'homme. En participant a une célébration sacramentelle, le chrétien
proclame qu’il recoit de Dieu révélation du sens de son existence. En vivant son
existence comme sacramentelle, il témoigne de la grandeur de ’lhomme, fils de Dieu.
Et nous devons porter ce témoignage si nous voulons que '"homme échappe au sort

de la momie de Ramsés II.*

2 |dem, page 10.
3 Idem, page 11.
*Idem, page 12.



TABLE 1 : BREVE HISTOIRE DU DEVELOPPEMENT DES SACREMENTS

LES SACREMENTS DANS L’HISTOIRE DE L’EGLISE

Vingt siecles d’histoire de I'Eglise, vingt siécles de présence des sacrements dans

cette histoire, c’est considérable, c’est admirable !

Mais, en méme temps, puisque c’est une histoire, une vie, il y a de la permanence et

du changement, de la stabilité et de I’évolution...

Les questions que se pose plus ou moins chaque chrétien a propos des sacrements
manifestent I'intérét porté a une part fondamentale de la vie de I'Eglise et de
I'existence chrétienne: en fin de compte, les sacrements, que sont-ils, d’ou

viennent-ils, que représentent-ils aujourd’hui ?°

LE TEMPS FONDATEUR

Nous ne redeviendrons jamais I'Eglise primitive. Il serait méme malsain de nous
installer dans une nostalgie des commencements. En revanche, nous savons que
notre vie chrétienne d’aujourd’hui dépend du temps ou elle fut fondée et de notre
fidélité a ce que ce temps fondateur a mis en place. Que pouvons-nous dire en ce qui

concerne les sacrements ?

Les premiers chrétiens sont dans la situation suivante : la plupart d’entre eux ont
connu Jésus et méme vécu avec lui durant presque trois années. Or, Jésus vient de
mourir. Les juifs I'ont crucifié. Mais Dieu I'a ressuscité : ils en sont témoins (Ac 2,32).
Jésus a « disparu de leur regard » (Emmals, Lc 24,31). Mais il est vivant : Dieu I’a fait
Seigneur et Christ (Ac 2,36). Les premiers chrétiens veulent poursuivre leur relation
avec Jésus, célébrer Dieu qui n’a pas laissé son Fils au pouvoir de la mort (Ac 2,24) et

annoncer a tout homme cette Bonne Nouvelle.

> BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du Cerf Paris 1989, 2e
édition, page 82.
8



Comment vont-ils le faire? Par deux activités, différentes, mais complémentaires :
I'une tournée vers |'extérieur, la prédication missionnaire (voir le discours de Pierre
a la Pentecote, puis I'éclatement de la communauté de Jérusalem a I'occasion de la
persécution : Ac 8,4); I'autre tournée vers l'intérieur, le baptéme comme signe
d’adhésion au Christ et d’insertion dans la communauté (voir la Pentecote : Ac 2,41)
et le repas communautaire au cours duquel « le pain est rompu » et partagé pour

faire mémoire du Seigneur Jésus (voir Ac 2,42; 2,46; 20, 7).

Dans cette activité tournée vers la constitution (baptéme) et I’entretien (fraction du
pain) de la communauté se trouve le noyau fondateur de ce que nous appelons,
aujourd’hui, la vie sacramentelle de I'Eglise.

En poursuivant plus loin notre réflexion, nous remarquons que la vie baptismale et
eucharistique est le résultat de la conjonction de trois éléments: la foi, le rite, le

mémorial.®

Ainsi une facon nouvelle de se servir des rites anciens consistait, comme Jésus le leur
avait demandé (d’ou l'institution), non seulement a se souvenir du « disparu » (voir
Emmalis), mais a « faire ceci en mémoire de lui » c’est-a-dire a permettre a Jésus
Vivant de continuer a agir parmi eux en les faisant bénéficier de sa Paque
historiguement passée, mais mystiguement toujours actuelle.

C’est de I'eucharistie seulement que Jésus a dit : Faites ceci en mémoire de moi, mais
le baptéme (et tous les autres sacrements) sont autant mémorial de la Paque du

Christ que le « Pain rompu ».

Ainsi était en place ce que I'on a appelé le noyau fondateur de la vie sacramentelle
de I'Eglise. Ce noyau n’avait pas encore d’autre nom que celui des deux actes qui le
constituaient, le baptéme et la fraction du pain (Repas du Seigneur, chez Paul en

| Co 11,20 qui est, chronologiquement, le premier a parler de I'eucharistie).7

®ldem, page 82.
"Idem, page 83.



Cependant, a coté d’eux, nous constatons la présence d’un certain nombre d’actions
qui servaient la vie de foi des premiéres communautés. Mais leur pratique reste dans
le plus grand flou historique et, de plus, il n’existe pas encore de nom précis pour les
désigner et, surtout, de notions théologiques (comme colle de sacrement) pour les
rassembler. C’est ce qui a fait dire & Maurice Jourjon, spécialise des Péres de I'Eglise,
que : les sacrements sont nés ayant terme; entendez : avant qu’il y ait un terme pour
les désigner (Maurice Jourjon, Les sacrements de la liberté chrétienne, Le Cerf, p. 9).
Vivre du Christ et avec lui toutes les situations de I'existence est l'unique

préoccupation des premiers chrétiens.

Donnons ici quelques exemples du travail de I'histoire sur le développement des

sacrements :

La confirmation

Durant les trois premiers siecles de I'Eglise, le christianisme sera essentiellement
urbain (Jérusalem, Antioche, Alexandrie, Rome, Lyon...) et les communautés seront
d’assez petite taille, notamment en raison des persécutions. L'évéque est un peu le
« curé » de chacun. Il est Ia. Il est proche. A Paques, il baptise les catéchuménes en
accomplissant I'ensemble des rites qui précedent ou suivent le bain d’eau
proprement dit. Ainsi, c’est lui qui, aprés le baptéme, impose les mains au néophyte
en appelant I'Esprit, et lui fait I'onction d’huile. Il ne viendrait a personne I'idée qu’il

y a la comme deux opérations bien distinctes.?

Mais, lorsque le christianisme, apres la paix constantinienne en 313, va pouvoir se
répandre dans les campagnes qui entourent les grandes villes, I'évéque va étre de
plus en plus loin de ceux qui seront baptisés dans les communautés éloignées. Le
prétre, alors, baptisera bien les catéchuménes de la communauté dont il est le

responsable, mais I'on attendra la venue de I'évéque pour que ce dernier fasse

8 |dem, page 84.
10



I'imposition des mains et I'onction. Ce n’est qu’en I'année 465 que Fauste, évéque de

Riez, parlera a ce sujet de « confirmation ».°

La pénitence

L’histoire de la pénitence est la plus mouvementée de tous les sacrements. En
Occident, la pénitence a connu au moins trois formes différentes et successives (sans
compter les périodes de vide) et c’est seulement du début du |7e siécle que date la

généralisation de la confession privée.

Saint Augustin n’y a jamais eu recours entre sa conversion et sa mort, mais saint Jean

Bosco se confessait tous les jours.

Le mariage
Les chrétiens se sont, bien sdr, toujours maries, mais, dans les premiers siecles, il
n’existait aucune cérémonie ou démarche religieuse particuliere. C’'était le mariage

« selon la coutume locale » qui faisait foi et loi.

Peu a peu, I‘habitude se prit que la permission de I'évéque soit demandée lors du
mariage des clercs et qu’il y eut, a 'occasion d’un mariage, une messe et une

bénédiction de I'épouse.

Mais, c’est seulement en 1563 et pour combattre I'abus des mariages illégitimes,
qgue le concile de Trente rendra, pour la premiere fois, une forme canonique
obligatoire, et c’est encore l'actuelle: le passage des époux devant leur curé et

I’échange des consentements en sa présence.

% Idem, page 85.
11



L’ordination

Il a fallu attendre 1947 et le pape Pie Xl pour qu’il soit clair que I'acte d’ordination
d’un prétre n’était pas la porrection (toucher) du calice et de la patene, mais
Iimposition des mains par I’évéque et la priere consécratoire qui 'accompagne.
Faut-il alors parler d’institution des sacrements par le Christ ? Si cela signifiait que
Jésus a mis au point, durant son existence terrestre, la pratique des divers
sacrements, cela serait doublement faux : d’abord parce que les rites qui ont donné
lieu aux sacrements existaient tous avant lui, et ensuite parce que, plusieurs de ces
rites (tous sauf le baptéme et I'eucharistie) ont attendu de nombreux siécles aprés

Jésus pour révéler clairement leur valeur sacramentelle.

Que le Christ ait institué les sacrements signifie que chacun d’eux est a juste titre
considéré comme un acte du Christ correspondant a un don de grace particulier que
le Christ a expressément voulu, tout en laissant a I'Eglise le soin de préciser les

modalités concrétes des actions humaines qui le permettraient.*®

Il'y a sept sacrements.
» Sept, comme les jours de la semaine.
» Sept, comme les dons du Saint-Esprit.
> Sept, un chiffre hautement symbolique. A lui seul il nous laisse deviner que
toute la vie devient sacramentelle, quand elle est vécue sous la mouvance de
I’Esprit et a la lumiéere de la Parole de Dieu.
» |ly a sept sacrements, mais il ne faut pas les mettre cote a cote comme des

réalités en tout semblables.

Au centre se trouve I'eucharistie, sacrement de la Paque, sacrement du Corps du
Christ, sacrement de IEglise.
Les sacrements de l'ordre et du mariage sont ordonnés au salut d’autrui. S'ils

contribuent également au salut personnel, c’est a travers le service des autres qu’ils

1% dem, page 85.
12



le font. Ils conférent une mission particuliere dans I'Eglise et servent I'édification du

Peuple de Dieu. (CEC, no. 1534)

Baptéme, confirmation et premiere communion sont appelés sacrements de
I'initiation chrétienne. lls sont comme le chemin qui conduit a la pleine participation
a I'eucharistie, la participation a la vie de I'Eglise. Par le baptéme et I'eucharistie,
toute la vie du chrétien se trouve configurée a la mort et a la résurrection du
Seigneur. Le baptéme en est comme le fondement, I’eucharistie comme le sommet.
Mais il faut vivre la Paque dans toutes les réalités quotidiennes. En ce sens on peut
dire que par le baptéme et l'eucharistie toute la vie du croyant devient

sacramentelle.

Les sacrements de réconciliation et des malades nous font vivre la Paque du
Seigneur, sa mort et sa résurrection, dans les situations importantes de I'existence.
On pourra toujours épiloguer pour savoir pourquoi ce sont ces deux-la qui ont été
retenus. Cela vient plus de I’histoire et de la vie des communautés que d’une théorie

préétablie.

Il 'y a pas de vie humaine sans conflit. Vivre la Paque, c’est alors travailler a la

réconciliation, car Dieu est pardon.™

Il 'y a pas de vie humaine sans affrontement avec la maladie, la souffrance et la
mort. Vivre la Paque, c’est alors découvrir que la vie de I’'homme est encore plus

grande que celle qui nous a déja été donnée de vivre.

Jésus Christ est mort et ressuscité pour que le monde ait la vie. Ceux qui acceptent
de mettre leur vie sous le signe de la Paque du Seigneur deviennent les membres de

ce Corps dont il est la Téte. Ensemble, de célébrations sacramentelles en

1 dem, page 109.
13



célébrations sacramentelles, ils accueillent le don de I'Esprit pour annoncer au

monde ce Royaume nouveau fait de la présence de Dieu au milieu des hommes.*

A L’ORIGINE DES SACREMENTS

Dans notre foi chrétienne, nous affirmons que « les sacrements ont été institués par
Jésus Christ ». Cela signifie qu’il n’y avait aucun sacrement avant Lui et que les
sacrements tiennent leur sens et leur pouvoir de Jésus qui les a choisis comme

moyen de grace.

Mais, que Jésus Christ ait institué les sacrements ne signifie pas gu’il ait inventé les
gestes et les actions rituelles qui en sont les supports humains. Le baptéme chrétien
n’est pas le méme que celui de Jean Baptiste, et |'existence de ce baptéme montre

bien que Jésus a repris un rite existant avant lui.

RACINES BIBLIQUES ET JUDAIQUES DES SACREMENTS

Les sacrements chrétiens ont leurs racines dans des événements bibliques (passage
de la mer Rouge, pour le baptéme; Alliance du Sinai pour I'eucharistie...) et dans des
pratiques de la religion juive antérieure au christianisme :
» bains de purification (chez les Esséniens et Jean le Baptiste)
» baptéme d’incorporation (baptéme des prosélytes qui se convertissaient
au judaisme);
» onction de consécration (Sall, David: 1 S 10 et 16), ou de guérison
(Tb 11);
» sacrifices d’Action de Grdce au Temple suivis du repas sacrificiel a la
maison dans le cas du repas pascal;
» célébrations et pratiques pénitentielles (le Yom Kippour, ou Jour du
Pardon);

» mariages (Tb 7, Cana).

2 1 dem, page 110.
14



Aucune pratique n’est un sacrement, mais toutes, par leurs démarches rituelles et

leur rapport a I'Alliance, préfigurent les sacrements de I’Alliance Nouvelle.™

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT « HISTOIRE DES SACREMENTS »

1. Quels aspects qui sont a I'origine des sacrements, vous apparaissent les plus

importants a perpétuer ?

2. Comment |'Histoire vient-elle enrichir notre compréhension des sacrements ?

3 1 dem, page 110.

15




TABLE 2: FONDEMENTS DE LA DISCIPLINE SACRAMENTAIRE

Nous voici au cceur de toute théologie des sacrements :
» Un sacrement s’accomplit toujours au nom de Jésus Christ
» Tout sacrement est I'ceuvre de I’Esprit, il est tout a la fois un don et un
appel;
» |l se situe au coeur de la vie de 'homme et il continue la mission de

Jésus qui est de révéler au monde le vrai visage de Dieu.

Le premier sacrement est Jésus Christ, disait saint Augustin. Il est en quelque sorte le
sacrement-source de tous les autres. Et en effet Jésus est bien « une réalité du
monde »; n’est-il pas « le charpentier, fils de Marie et le frére de Jacques, de José, de
Jude et de Simon? » (Mc 6,3). Jésus « révele le mystére du salut » puisqu’il est lui-
méme le Salut. Il le révele en le réalisant. Lui seul mérite vraiment le nom de
« sacrement ». Jésus est « sacrement du Pére », on a dit aussi: « Le Christ est le

sacrement de la rencontre de Dieu » (Edward Schillebeeckx, Ed du Cerf, 1960).%*

Le Christ est toujours 13, auprés de son Eglise, surtout dans les actions liturgiques. Il
est |a présent dans le sacrifice de la messe : et dans la personne du ministre, le
méme s’offrant maintenant qui s’offrit autrefois sur la croix — et au plus haut point,
sous les éléments eucharistiques. Il est la présent par son action dans les
sacrements, au point que lorsque que quelqu’un baptise, c’est le Christ lui-méme qui
baptise (saint Augustin). Il est |la présent par sa Parole, car c’est lui qui parle tandis
qu’on lit dans I'Eglise les Saintes Ecritures. Enfin, il est |a présent lorsque I'Eglise prie
et chante les psaumes, lui qui a promis : « La ou deux ou trois sont rassemblés en
mon nom, je suis la, au milieu d’eux» (Mt 18,20). Effectivement, pour
I’'accomplissement de la grande ceuvre par laquelle Dieu est parfaitement glorifié et

les hommes parfaitement sanctifiés, le Christ s’associe toujours I'Eglise, son Epouse

" BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du Cerf Paris 1989, 2e
édition, page 21.
16



bien-aimée qui I'invoque comme son Seigneur et qui passe par lui pour rendre son

culte au Pére éternel. (Vatican Il, Constitution de la sainte liturgie, 7)15

JESUS CHRIST SACREMENT DU PERE

En premier lieu, nous portons notre regard sur Jésus. En disant qu’il est sacrement
de la rencontre de Dieu et de 'Homme, nous affirmons qu’il est le signe de cette

rencontre, et en plus qu’il réalise ce qu’il signifie.

Jésus, présence de Dieu

Jésus n’est pas seulement un homme qui signifie Dieu, il est présence de Dieu.
Quand nous disons qu’il est sacrement, signe efficace du salut et du Royaume, nous
n’entendons pas seulement qu’il annonce ce Salut et ce Royaume ou qu’il en indique
le chemin. Davantage encore il en est la réalisation. || est Emmanuel, Dieu-avec-nous,

et c’est cela le Royaume.

C’est pourquoi Jésus ne révele pas seulement Dieu par ses paroles et son
enseignement, mais par la totalité de sa vie et de son mystere. Par le Christ, Dieu se
donne au monde. Jésus est Parole Vivante de Dieu, il est Parole incarnée, Verbe fait
chair, Image du Pere. Les mots prononcés par Jésus ne sont pas la partie la plus
importante de son message. Sa présence au milieu de nous est plus éloquente, sa
facon de faire aussi. Dés qu’il agit, la réalité qu’il signifie manifeste sa présence. Voila

comment nous pouvons dire que Jésus est signe efficace.'®

Jésus, tourné vers son Pére
Ce qui est signifié est toujours plus important que le signe. Quand une mere
embrasse son enfant, c’est I'amour qui a plus de valeur encore que le geste qui

I’'accompagne.

> 1dem, page 93.
1% | dem, page 26.
17



Pareillement Jésus dit de lui-méme qu’il n’est pas un but, il est le chemin. Pour aller
vers le Pere, il faut passer par lui. On peut dire que Jésus s’efface constamment

devant son Pere.

L’évangile de Jean aime a mettre en valeur ce comportement de Jésus : Les paroles
que je dis ne sont pas les miennes, mais celles de mon Pére qui m’a envoyé, et . C’est

le Pere, demeurant en moi, qui accomplit ses propres ceuvres (Jn 14,10 et 24).

La scene la plus significative a cet égard est celle ou Jean raconte la manifestation de
Jésus a Marie de Magdala apres la résurrection; Jésus détache Marie de lui-méme, il
refuse qu’elle le retienne en quelque sorte prisonnier, il I'oriente vers le Pére : Ne me
retiens pas! Car je ne suis pas encore monté vers mon Pere. Va trouver mes freres et
dis-leur que je monte vers mon Pere qui est votre Pére, vers mon Dieu qui est votre

Dieu (Jn20, 17).

Jésus va méme jusqu’'a dire: Le Pére est plus grand que moi (Jn 14, 28). Cet
abaissement du Christ, son effacement devant son Pere, est une part importante de
son mystere. Cette attitude est vraiment ce qui nous permet de dire qu’il se veut

sacrement de Dieu.

Jésus nous entraine a sa suite dans ce mouvement vers son Pere. C’'est la raison pour
laquelle la priére liturgique de I'Eglise ne s’adresse généralement pas au Christ, mais

est, de préférence, une priére faite au Pére, par le Fils, dans I'Esprit."’

Jésus serviteur
Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils (Jn 3, 16). Jésus ne vit pas pour lui-
méme, mai pour que le monde soit sauvé. Il affirme : Je suis venu pour que les

hommes aient la vie et qu’ils I'aient en abondance (Jn 10, 10)

7 |dem, page 26.
18



Le Christ n’a pas gardé jalousement le rang qui I’égalait a Dieu. Il s’est dépouillé... il

s’est fait serviteur (Ph 2, 6-7). Il est serviteur de Dieu, bien sir, mais en méme temps

serviteur de ses freres pour leur donner la vie en leur révélant le Pére.'®

JESUS ET SON PERE

Celui que Dieu a envoyé dit les paroles de
Dieu qui lui donne I'Esprit sans mesure.
Le Pere aime le Fils et il a tout remis en sa

main. (Jn 3,34-35)

Moi, je ne puis rien faire de moi-méme :

Je juge selon ce que j'entends, et mon
jugement est juste parce que je ne cherche
pas ma propre volonté, mais la volonté de

celui qui m’en envoyé. (Jn 5, 30)

Ma nourriture, c’est de faire la volonté de
celui qui m’a envoyé et d’accomplir son

ceuvre (Jn 4, 34)

Mon enseignement ne vient pas de moi,
mais de celui qui m’a envoyé.

Qui parle de son propre chef cherche sa
propre gloire;

seul celui qui cherche la gloire de celui qui I'a

envoyé est véridique. (Jn 7, 16-18)

En vérité, en vérité je vous le dis, le Fils ne
peut rien faire de lui-méme, mais seulement
ce qu’il voit faire au Pere.

Ce que fait le Pére, le Fils le fait pareillement.
Le pére aime le Fils et lui montre tout ce qu’il
fait; il lui montrera des ceuvres plus grandes
encore, de sorte que vous serez dans
I’étonnement.

Comme le Pere en effet, reléve les morts et
les fait vivre, le Fils aussi fait vivre qui il veut.

(Jn5,19-22)

Les paroles que je vous dis, je ne les dis pas
de moi-méme!

Au contraire, c’est le Pére qui demeurant en
moi, accomplit ses propres ceuvres. (Jn 14,

10)

Cette parole que vous entendez n’est pas de

moi, mais du Pére qui m’a envoyé (In 14, 24)

8 |dem, page 27.

19




A partir des phrases précédentes, ou d’autres du méme genre que vous trouverez
dans I’évangile de Jean, vous pouvez noter comme Jésus parle de la relation qui
I’'unit a son Pére. Ainsi vous comprendrez mieux comment on peut dire que Jésus est
le « sacrement du Pere ». Il manifeste les ceuvres de son Peére, il ne revendique pas la

gloire pour lui.*

Le monde a besoin que Dieu se manifeste, que I'action de Dieu devienne visible,
gu’elle prenne corps dans les réalités de notre vie. Voila ce que réalise tout

sacrement.

De ce regard sur Jésus Christ nous pouvons retenir ces trois composantes :

» Jésus est sacrement parce qu’il est présence effective de Dieu dans la vie du
monde. En cela, il est vraiment un signe efficace.

» Jésus est sacrement parce qu’il indique toujours son Pére comme la source
de son ceuvre, comme le terme de son chemin. En cela, il est annonce de
I’Evangile.

» Jésus est sacrement parce qu’il est au service de la vie du monde. En cela, il

est présence du salut.

L’EGLISE, SACREMENT DU CHRIST

La visibilité de Dieu en Jésus de Nazareth n’a eu qu’un temps. Pour les hommes de
notre époque, Jésus est presque aussi lointain que Dieu. On ne peut le voir, le
toucher. C'est la mission de I'Eglise de prolonger celle du Christ, d’assurer la
continuité de sa visibilité dans le déroulement de I'histoire. C’'est pourquoi, dit le
Concile : Ressuscité des morts, Jésus a envoyé sur ses apbtres son Esprit de vie et par
lui a constitué son Corps qui est I’'Eglise comme le sacrement universel du salut
(Vatican I, Lumen Gentium, 48). Que I'Eglise soit sacrement, qu’est-ce que cela

signifie?

9 1dem, page 27.
20



Le Christ est pour le monde le sacrement de Dieu, de méme I'Eglise est pour le
monde le sacrement du Christ. En vertu d’une analogie qui n’est pas sans valeur, on
compare I'Eglise au mystére du Verbe Incarné. Tout comme la nature prise par le
Verbe est a son service comme un organe vivant de salut... de méme le tout social
que constitue I’Eglise est au service de I’Esprit du Christ qui lui donne la vie en vue de
la croissance du corps (Vatican Il, Lumen Gentium, 8).

Les trois composantes qui sont apparues quand nous avons porté notre regard sur le

Christ-sacrement doivent se retrouver dans notre facon de considérer IEglise.

L’Eglise, présence du Christ

Allez donc : de toutes les nations faites des disciples, les baptisant au nom du Pére, du
Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant a garder tout ce que je vous ai prescrit. Et moi,
je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin des temps (Mt 28, 20). C'est ainsi que
Jésus ressuscité s’adresse a ses apOtres. Mais déja il leur avait dit: La ol deux ou

trois se trouvent réunis en mon Nom, je suis au milieu d’eux (Mt 18, 20).20

L’événement fondateur de la Tradition biblique est la sortie d’Egypte du peuple
conduit par Moise. Ce départ, cet Exode, est considéré comme une libération, un
passage de I'esclavage a la liberté. Il devient le type méme de I'action de Dieu. Il est

I'image du salut.

Le Dieu de la Bible est donc toujours considéré comme Dieu Sauveur. Il est le Dieu
qui rend libre. Mais libérer, en hébreu, se dit faire sortir.

L'image est belle, le langage est fort : 'Homme, cet étre issu de la glaise a besoin
perpétuellement de sortir, ou plutot d’étre libéré. La liberté n’est pas donnée toute
faite, elle est un enfantement. Dans cette perpétuelle naissance de 'Homme, Dieu
est a son coOté, il est la source d’ou vient cette liberté que '"homme cherche sans

cesse a atteindre.

20 | dem, page 28.
21



A la face de I'Histoire, Jésus est ’homme libre et nous témoignons que I'Esprit qu’il
nous donne est source de vraie liberté. Car la est le salut: se libérer des idoles,
gu’elles soient celles de I'argent, du pouvoir, de la violence, du paraitre, de la
domination, et sans doute davantage encore, se libérer de soi-méme et de ce monde

clos que sans cesse on rebatit.

Le Corps du Christ est ce lieu ou I'Esprit nous appelle pour nous conduire aux

chemins de liberté.

Pierre, au lendemain de la PentecOte, apres avoir guéri le paralytique au nom de
Jésus Christ, proclamait : Il n’y a sous le ciel aucun autre nom offert aux hommes qui

soit nécessaire a notre salut (Ac 4, 12).

De méme que Jésus ne se contente pas de parler du Pere, mais qu’il est présence de
Dieu au milieu des hommes, de méme I’Eglise ne peut de contenter de raconter la
vie de Jésus et de transmettre son enseignement, elle doit étre le lieu ou est
reconnue et accueillie la présence du Ressuscité. Alors elle devient signe efficace,

sacrement du Christ.

Il ne suffit pas qu’elle révele le visage de Dieu par ses paroles, elle doit le faire,
comme Jésus, par son étre méme, en elle c’est le Christ lui-méme qui se donne. Elle
n'est pas seulement I'annonce du Royaume, elle est déja le lieu ou se réalise le
Royaume. L'efficacité de I'Eglise ne vient pas d’elle-méme, mais de I'Esprit qui lui est
donné : Ceux dont la vie s’est transformée pénetrent dans une communauté qui est
elle-méme signe de la transformation, signe de la nouveauté de vie; c’est I’Eglise,

sacrement visible de salut (Paul VI : L’annonce de I'Evangile, 23).

L’Eglise, témoin de Jésus

L’Eglise n’est pas un but, elle est un chemin. Elle n’a d’autre fonction que de montrer
un autre qu’elle-méme, de désigner Jésus Christ comme le sauveur du monde et
celui qui la sauve de son propre péché. Elle conduit les hommes au Christ qui les

conduit vers le Pere. Elle n’est que le Corps dont le Christ est la Téte.

22



Comme Jésus, elle ne dit pas ses propres paroles, mais celles de celui qui I'a envoyée.
Elle ne fait pas ses ceuvres, mais les ceuvres de son Seigneur. Voila qui oblige
toujours I'Eglise a s’effacer devant celui qui est la Téte du Corps. Moyen de salut, elle
est davantage encore signe de ce salut pour le monde. En elle se réalise en partie le
Royaume et pourtant elle ne peut se confondre avec le Royaume. Elle est tout en
méme temps sauvée et a sauver. Il y a en elle de la sainteté, celle que Dieu lui

donne; mais, en elle, il y a aussi du péché, car elle est faite d’homme pécheurs.

On parle parfois de lutter contre un certain triomphalisme de I'Eglise. Ce
triomphalisme advient lorsque les chrétiens croient plus important de mettre en
avant I'Eglise que de montrer la route vers Dieu. Ils oublient que leur communauté

n’est qu’un chemin et non un but.?

Cela a toujours été la grandeur du peuple de I’Alliance de proclamer une Parole qui
le juge lui-méme tout en jugeant le monde. Il en est de méme des chrétiens. Et, en
effet, I’Evangile que nous annoncons dénonce autant notre péché que celui de tout
homme. Nous portons cette Parole, méme quand nous sommes incapables de
I'écouter et de la mettre en pratique. A lintérieur de notre faiblesse, nous
continuons a désigner Jésus Christ comme source de toute force, de toute justice, de

toute vérité. L’Eglise n’est que le sacrement de Jésus Christ.

L’Eglise, servante
L’Eglise ne peut se refermer sur elle-méme. Elle n’a de sens qu’en tant que témoin
de la Bonne Nouvelle. Elle est donnée par Dieu au monde, comme le Fils est donné

par le Pere.

Pour accomplir sa mission, elle doit se faire servante, comme le Seigneur s’est fait

serviteur. Et de méme que Jésus n’a été serviteur de son Pére qu’en I'étant aussi de

L | dem, page 29.
23



ses freres, de méme I'Eglise ne peut servir Dieu qu’en se mettant au service des

hommes.

Toute la communauté chrétienne se trouve toujours confrontée a la question
suivante : quelle est la part de ses ressources, de ses forces, de son temps qui est
tournée vers elle-méme, et quelle en est la part qui se veut au service de I’homme ?
Est-elle un club pour 'autoconsommation de ses membres ou a-t-elle le souci d’étre
levain dans la pate, lumiére pour les peuples de la terre? Durant les siecles de son
histoire, il y eut les périodes ou I'Eglise s’est repliée sur elle-méme, prise dans ses
débats internes, et les moments ou elle a eu le souci d’annoncer I’Evangile au risque

d’une plus grande pauvreté. C’étaient alors les grandes périodes de I'Eglise.?

22 |dem, page 30.
24



Espr

()
@)
(D)
Pl
>
)
)
O

‘est |

C

DIEU SE REVELE AU MONDE

DIEU
Peére, Fils et Esprit

JESUS CHRIST
Sacrement de Dieu

L'EGLISE
Sacrement du Christ

L'ASSEMBLEE LITURGIQUE
Sacrement de I'Eglise

EUCHARISTIE
Sacrement de I'’Assemblée
Les sacrements de I'Eglise
Vivre la Paque dans le quotidien
Initiation chrétienne
Réconciliation — Onction des malades
Sacrement de I'Ordre — Mariage

Espr

()
@)
()]
Pl
>
-
)
o

‘est |

C

25



Dans le sens de la fleche descendante, a chaque étape on se rapproche de la vie
guotidienne. Dieu devient visible dans I'Histoire. Mais chaque fois le champ se

rétrécit.

En suivant la fleche qui monte, c’est la vie de I’homme qui renvoie, d’étape en étape,

vers la révélation du vrai visage de Dieu.

La vie sacramentelle met constamment en ceuvre ce double mouvement : Dieu vient
vers ’lhomme et I’homme va vers Dieu. Jésus, par son Eglise, apparait alors vraiment

comme le chemin qui relie I'homme a Dieu.

Comme nous I'avons fait pour Jésus de Nazareth, nous retiendrons, de notre regard

sur 'Eglise sacrement, les trois composantes suivantes :

> L’Eglise est sacrement quand I’Esprit lui donne d’accueillir la présence de son
Seigneur et d’en vivre. Alors I'Esprit fait d’elle un signe efficace.

> L’Eglise est sacrement quand elle s’efface devant son Seigneur et Maitre. Elle
le désigne comme la Téte du Corps. Elle annonce I’Evangile de Jésus Christ.

> L’Eglise est sacrement quand elle n’est pas tournée sur elle méme, mais
gu’elle accepte d’accomplir son réle de servante du monde. Elle met en

ceuvre le salut

LES SACREMENTS DE L’EGLISE

L’Eglise elle-méme n’est pas visible... Les chrétiens sont dispersés dans le monde ou,
comme le dit 'un des plus anciens écrits chrétiens appelé I’Epitre & Diogneéte (2°
siecle) : ils habitent les mémes raisons que les autres, font les mémes métiers,
s’habillent comme tout le monde. lls ne sont visibles comme chrétiens que s'ils ont le
courage de confesser, dans leur vie méme, la foi au Seigneur Jésus. C'est justement

ce a quoi les appellent les sacrements de I’Eglise.

26



Nous disons qu’il y a sept sacrements. Sept étant un chiffre a forte valeur
symbolique, c’est déja une facon d’exprimer que la vie tout entiere doit devenir
sacramentelle. Confesser la foi au Seigneur Jésus n"empéche pas de mener la méme
vie que les autres, mais c’est aussi la mener autrement. Comme Jésus qui a vécu
notre vie d’homme et qui pourtant I'a fait d’une facon nouvelle. Si quelqu’un est
dans le Christ, il est une création nouvelle; I’étre ancien a disparu, un étre nouveau

estla. (2 Co, 5,17)

Il y a sept sacrements, mais on peut établir entre eux comme une hiérarchie. Au
centre, il faut placer I'eucharistie, comme sacrement du Corps du Christ; le
sacrement de I'Eglise. Baptéme, confirmation et premiére communion sont
appelés « Sacrements de I'Initiation »; ils sont comme le chemin qui conduit a
I’eucharistie. lls fondent la vocation commune de tous les disciples du Christ,
vocation a la sainteté et a la mission d’évangéliser le monde. lls conférent les graces
nécessaires pour la vie selon I'Esprit en cette vie de pélerins en marche vers la patrie.

(CEC, no 1533)

Les sacrements de pénitence et réconciliation sont appelés « sacrements de
guérison ». Le Seigneur Jésus, médecin de nos dmes et de nos corps, Lui qui remit les
péchés au paralytique et lui a rendu la santé du corps, a voulu que son Eglise
continue, dans la force de I'Esprit Saint, son ceuvre de guérison et de salut aupres de

ses propres membres. C’'est le but des deux sacrements de guérison. (CEC, no 1421)

Les sacrements de l'ordre et du mariage sont ordonnés au salut d’autrui. S'ils
contribuent également au salut personnel, c’est a travers le service des autres qu’ils
le font. Ils conférent une mission particuliere dans I'Eglise et servent I'édification du

Peuple de Dieu. (CEC, no. 1534)

Le premier des sacrements de I'Eglise est donc I’eucharistie. Lorsque la communauté
se rassemble autour de la table du Seigneur, elle devient visible. C'est méme le lieu
et le moment ou elle se manifeste dans la réalité méme de son mystere, Corps du
Christ réuni par le Seigneur qui est la Téte. On peut donc dire que si Jésus est le

sacrement du Pére, I'Eglise est le sacrement de Jésus Christ et I'’Assemblée

27



eucharistique est le sacrement de I'Eglise. Chacune de ces réalités correspond bien a

la notion de sacrement que nous avons donnée, mais chacune a sa fagon.

Les sacrements, présence de I’Esprit

Le sacrement n’est pas un pur langage pris par les chrétiens pour annoncer Jésus
Christ. Il n’est pas une déclaration d’intention ou une proclamation, il est un temps
et un espace ol I’homme accueille I'Esprit et accepte que celui-ci fasse son ceuvre.
Alors il rend possible la manifestation du visage de Dieu dans la vie de ’'homme.

Cette présence de I'Esprit nous amene a parler de signe efficace.

Comprenons bien, avant d’étre une cérémonie religieuse le sacrement est une

réalité de la vie de ’'homme.

La réconciliation ne se passe pas d’abord dans un confessionnal, elle est
réconciliation des hommes entre eux, elle est réconciliation avec Dieu. Accueillir

"Esprit pour étre capable de vivre une existence réconciliée, voila le sacrement.”?

De méme le sacrement de mariage n’est pas limité a une cérémonie a I'église. Quand
un homme et une femme décident de faire alliance et de vivre cette alliance dans la
foi, a la lumiére de la Parole de Dieu, et sous la mouvance de |'Esprit, ils accueillent

et vivent le sacrement. Leur engagement devient sacramentel.

De méme quand un membre de la communauté vit sa maladie et sa souffrance
comme un chemin de foi, quand il accueille I'Esprit dans sa vie elle-méme, il vit le

sacrement des malades.

Le baptéme ne se limite pas a une cérémonie pour ou moins solennelle, il s’étend sur
une vie entiere vécue comme une Paques, dans le mystere de la mort et de la

résurrection du Seigneur.

23 |dem, page 32.
28



Dans le sacrement, Dieu se donne : il se donne a connaitre les réalités mémes de
notre vie, il se donne a voir. Dans le sacrement le Christ, par son Eglise, nous donne
son Esprit pour que nous portion son image et que nous vivions de sa vie. C'est
pourquoi les sacrements ne sont pas seulement a recevoir, comme le dit le langage

populaire, ils sont a vivre.

Le sacrement, soumission a I’Esprit
Comme Jésus qui nous conduit vers le Pére, comme I'Eglise qui s’efface devant son
Seigneur, de méme le sacrement témoigne d’une richesse qui nous vient d’un autre

gue nous-mémes. Il est accueil du Don de Dieu, de I’Esprit Saint.

Ainsi guand un homme et une femme s’engagent dans le sacrement de mariage, ils
n‘ont pas la prétention de se poser en modele comme s’ils réalisaient pleinement
I’Alliance de Dieu avec son Peuple. lls reconnaissent simplement que I'alliance qu’ils
ont a vivre est a I'image de celle-ci. lls désirent accueillir I'Esprit pour que Dieu

réalise en eux le mystére de son amour.**

De méme quand I'Eglise se rassemble pour I'eucharistie, elle n’est pas propriétaire
de ce gu’elle célebre, elle annonce la venue d’un Autre gu’elle-méme, et elle rend

grace pour cette venue.

Le sacrement ne peut étre vécu en vérité que par ceux qui acceptent d’étre des
pauvres. Qu’as-tu que tu n’aies regu, et si tu I’as recu, pourquoi t’en glorifier?, dit
saint Paul (1 Co 4,7). Le sacrement nous établit dans une situation humble puisqu’il
est accueil d’un plus grand que nous. Il nous invite a rendre grace, c’est-a-dire a faire
remonter vers Dieu le don qu’il nous a fait. C'est le contraire de I'attitude du

pharisien de I’Evangile qui trouve sa justice en lui-méme.

24 |dem, page 33.
29



Les sacrements, service du monde

Les chrétiens ne sont pas des consommateurs de sacrements pour s’enrichir eux-
mémes. Ceux-ci les situent en position de serviteurs. On ne recoit pas le Christ pour
le garder, mais pour le donner au monde. On ne se marie pas a I'Eglise pour étre en
régle, mais pour accepter la mission de manifester au monde la foi au Dieu de

I’Alliance.

Faute d’avoir compris cela, on oppose parfois sacrement et annonce de I’Evangile,
alors que les sacrements sont « la source et le somme de la vie de I'Eglise », y
compris de sa mission. Il n’est pas suffisant de dire qu’ils sont une force qui permet

d’annoncer I'Evangile. Ils sont la forme méme que prend cette annonce.

Quand je pardonne a mon frere, je deviens sacrement de pardon, je dévoile le visage

de Dieu qui pardonne, comme Jésus |’a fait lui-méme.

Cette vision missionnaire des sacrements est sans doute celle qui manque le plus aux
chrétiens. lls ne peuvent la découvrir si on leur présente seulement les sacrements
comme moyens de salut pour eux-mémes. Ceux-ci sont en effet moyens de salut,
mais pour le salut du monde. lls sont révélation de Dieu, présence de Dieu dans

notre histoire.

Seule la contemplation de Jésus Serviteur peut guérir les chrétiens d’une telle
mutilation. En vivant des sacrements, ils doivent savoir qu’ils deviennent eux-mémes

des serviteurs.

Nous retrouvons pour les sacrements les composantes déja relevées pour Jésus et
pour |'Eglise :
» Tout sacrement est présence de I’Esprit dans la vie du croyant. C’est ainsi
que I'on peut dire de lui qu’il est signe efficace.
» Tout sacrement nous fait désigner 'Esprit comme source de notre agir.

En cela, il est annonce de I’Evangile.

30



» Tout sacrement nous ordonne au service de nos fréres. En cela il

contribue au salut du monde.

Nous commengons a entrevoir la richesse de la notion de sacrement. Nous sommes
partis de Jésus Christ et de sa relation a Dieu le Péere. Nous avons ensuite considéré
I'Eglise dans sa relation a son unique Seigneur. Mais tout cela n’a qu’un but : nous

permettre de donner a la vie de ’'homme sa pleine dimension. 2

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT DES FONDEMENTS DE LA DISCIPLINE
SACRAMENTELLE :

1. L’Eglise est sacrement du Christ de la méme maniére que le Christ est lui-
méme sacrement du Pere, en se faisant servante de ses fréres et soeurs.
Quels changements cette affirmation suggére-t-elle pour la vie de nos
communautés chrétiennes ?

2. Comment célébrer les sacrements en étant témoin de Jésus Christ ?

2> |dem, page 34.
31




TABLE 3 : FOI, RITES, SYMBOLES, MEMORIAL

LA FOI

La foi est premiere. Rien de cette activité n’existerait sans elle. Les baptémes de la
Pentecote n’ont lieu que parce que le discours de Pierre a suscité I'adhésion des
auditeurs : Que devons-nous faire? Convertissez-vous, et que chacun regoive le
baptéme (Ac 2,37-38). La fraction du pain a domicile n’a lieu que parce que les
disciples veulent faire mémoire du Seigneur vivant. L'épisode d’Emmais en
mentionnant que le Seigneur disparut des regards de ses disciples au moment ou
ceux-ci le reconnurent en est une étonnante confirmation. On ne peut pas croire si
I'on voit, car alors la foi n’a pas lieu d’étre. C'est parce qu’on ne voit pas qu’on est

amené a croire.

LES DIVERSES DIMENSIONS DU SYMBOLE SACRAMENTEL

Le sacrement au sens large est donc une réalité humaine qui réalise et manifeste une
intervention de Dieu dans notre monde pour le salut des hommes. Il a une face
visible, le signifiant, et une face invisible, le signifié. Comme réalité du monde, il est
I'objet d’analyses rationnelles; comme réalité divine, il est I'objet de foi. Il importe
cependant de ne pas juxtaposer les deux réalités, mais de bien voir que I’on n’atteint
le signifié que par le signifiant. La réalité visible est lue dans la foi comme action

salutaire de Dieu.?® (Mg, R. Coffy, L’Eglise, Desclée, p. 32.)

Humainement, les sacrements font partie de I"'univers du rite et du symbole.
» Ce sont des réalités complexes : il faut prendre le temps de les déchiffrer.
» Ce sont des réalités riches : méme avec la meilleure des analyses, on ne les

épuisera jamais.

26 BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du Cerf Paris 1989, 2e
édition, page 71.
32



» Ce sont des réalités méconnues, voire décriées (le rite n’a pas toujours bonne
presse !) : il faut les réhabiliter.

» Ce sont des réalités qui concernent ce qu’il y a de plus profond en ’lhomme :
les comprendre mieux, c’est, mieux connaitre I'’homme.

» Ce sont des réalités que le Seigneur a choisies pour maintenir au milieu de
nous sa présence active : il y va de la vie de notre foi que nous en saisissions

les enjeux.”’

Le rite
Le rite est une opération sociale, programmée, répétitive et symbolique qui, par des
moyens mettant en jeu le domaine de l'irrationnel et du sensible, vise a établir une

communication avec I'occulte (le mystérieux, le sacré).

* Le rite est une opération.
C'est un agir, une démarche. C'est quelque chose que I'on fait. Ce ne sont ni
des sentiments ni des états d’ame: des fiancés se marient parce qu’ils
s’aiment, mais ce n’est pas parce qu’ils s’aiment qu’ils sont mariés. Le rite
n’est pas non plus la « rubrique » qui n’est que la prescription concernant
I"accomplissement du rite. Ritualisme et rubricisme sont des déviations
répréhensibles, mais dont I’existence, ici ou 13, ne doit entamer ni la nécessité

ni la grandeur du rite.

* Le rite est une opération sociale.
C'est une chose gu’on ne fait pas seul. On ne trinque pas seul! Et si, par
hasard, on le fait seul (rite funéraire accompli sur la tombe d’un défunt,
marches et démarches d’un pélerin solitaire...), c’est justement pour ne |'étre

plus et entrer en relation avec...

2" |dem, pages 72 a 74.
33



* Le rite est une opération programmée.
Ce qui est a faire est prévu et doit s"accomplir comme prévu pour qu’on
puisse parvenir a |'effet voulu, c’est-a-dire pour qu’il y ait rite. Le rite du
baptéme vise a produire I'intégration d’un individu au Christ et & I'Eglise. A
cet effet, il est codifié. Il faut, en effet, que I'on sache, a la fin du rite, si
I'individu est effectivement baptisé ou non, intégré ou non.
En cela, le rite est conservateur. Mais en cela méme, il est aussi sécurisant et

« démocratique ».

On ne linvente pas, il nest pas objet de créativité dans ses éléments
fondamentaux. Mais il est protecteur contre I'imprévu et préserve des prises

de pouvoir abusives.

* Le rite est une opération répétitive.
Puisqu’il est prévu, programmé, le rite n’existe qu’en tant qu’il se répete, qu’il
est donné comme un préalable dans lequel on doit entrer si I'on veut obtenir
son effet. Il est évident qu’un défunt ne meurt qu’une fois, mais on n’invente
pas pour lui les rites funéraires. On entre, a son propos, dans la longue chaine
de ce qui se passe lorsqu’un homme meurt. A courte vue, cette répétitivité
peut paraitre étre une faiblesse. Mais, a y regarder plus attentivement, elle
révele I'étonnante dimension du rite. En étant répétitif, le rite dit que
I’'homme n’est pas homme tout seul et, surtout, qu’il n’est vraiment homme
gu’en s’intégrant a une humanité qui est plus que lui. Par le rite, I'individu
regoit son identité humaine d’ailleurs que lui et il y adhéere en s’y intégrant
(est-il utile de préciser que toutes ces observations prennent une dimension
encore plus grande lorsqu’il s’agit des rites chrétiens que sont les

sacrements?).

* Le rite est une opération symbolique.
Derriére cette répétitivité sociale du rite se cache son caractere symbolique.

Nous analyserons plus loin ce qu’est le symbole, mais nous pouvons déja

34



noter que le rite est une action qui rattache, qui rassemble. Il n’existe pas
pour lui, mais pour la relation qu’il permet, qu’il établit. Il est nécessaire, mais
il n’a pas sa fin en lui. On ne baptise pas pour le rite du baptéme, mais pour
ce que ce rite produit. Ou alors, c’est justement la dérive ritualiste qui est
satisfaite par le seul accomplissement conforme du rite, ou la dérive
« sociologique » qui se moque de l'effet, mais a socialement besoin que le

rite soit accompli.

* Le rite est une opération du domaine de l'irrationnel.
L'anthropologue Claude Lévi-Strauss dit des rites qu’il faut voir en eux: le
moyen de rendre immédiatement perceptibles un certain nombre de valeurs
qui toucheraient moins directement I'dme si I'on s’efforcait de les faire
pénétrer par des moyens uniquement rationnels (Journal « La Croix », 24-1 —
1979). N’est-ce pas la raison pour laquelle il y a de I'eau au baptéme et pas

seulement une profession de foi ?

Le symbole
Le terme qui signifie symbole implique toujours le rassemblement de deux moitiés, dit
G. Durant. Le mot vient du grec sum-balein qui signifie : mettre avec, rassembler (son

exact opposé est le dig-bolos qui divise!)

Le symbole était un procédé utilisé dans I’Antiquité par deux villes ou pays alliés. On
cassait en deux une piece ronde en terre cuite et chaque ville en possédait une
moitié. Lorsqu’une ville avait un message a communiquer a son allié, elle donnait sa
moitié au messager qui portait la nouvelle et si, a son arrivée dans 'autre ville, la
moitié que le messager tenait se « rassemblait » bien avec I'autre, on était slr que ce

messager venait de la ville alliée et n’était pas un espion.?®

8 |dem, page 74.
35



Le réle du symbole :
C'est dans une action symbolique que I'enfant utilise I'objet transitionnel pour
continuer a se « rassembler » a la mere absente. Il nous faut maintenant plus loin

dans notre analyse du symbole, de sa constitution et de son role.”®

L’absence réelle

La vie de 'homme, et spécialement sa vie religieuse, a ceci de particulier gu’elle ne
cesse de faire allusion a des réalités qui sont tout a fait existantes, mais en méme
temps completement absentes de la perception sensible de celui qui en parle: la
justice existe, la liberté, la patrie, 'amour existent, mais ce sont des réalités
abstraites qu’aucun sens de ’homme ne peut toucher, sinon par les intermédiaires
qui sont chargés de les représenter. De méme, et plus encore, dans la vie religieuse.
Les croyants savent que la grace existe, que le pardon, la communion existent, mais
ce sont des réalités dont ils ne font I'expérience sensible qu’indirectement, par de

I’eau, par du pain, par tel geste...

Et Dieu?
N’est-il pas aussi réel que cruellement absent de notre vue, de notre ouie, de notre

toucher? Dieu, personne ne I’a jamais vu (1Jn 1,18).

Or, 'homme n’est pas que cerveau : il est corps, coeur et esprit, et rien de ce qui est
important ne pourra l'atteindre si son étre tout entier n’est pas saisi: ce qui est
corporel, il devra le spiritualiser (le travail, le temps, la sexualité...); ce qui est
spirituel, il devra le corporaliser! Et c’est ici qu’apparait le symbole qui est une sorte

de caporalisation de tout ce qui est du domaine de |'esprit.

Il'y a plusieurs sortes de signes:

2 |dem, page 76.
36



» Les signes naturels que 'lhomme n’invente pas; ils lui sont naturellement
donnés lorsque les conditions physiques requises sont en place : la fumée
signe du feu, la trace signe du pas...

» Les signes conventionnels que 'homme choisit et organise selon un code :
signes de politesse, code de la route...

» Les signes symboliques : on pourrait presque dire que I’homme n’invente pas
leur matérialité (on n’invente pas I'’eau!), mais définit et codifie la facon de
s’en servir pour obtenir un sens pus large et plus riche que celui du départ
(I'eau n’est plus seulement un élément pour calmer la soif ou permettre la
croissance; il y a une fagon de s’en servir qui a pour signification le don de la

vie ou la purification).

Lorsque 'homme veut entrer en relation avec quelqu’un qui est loin (et, a plus forte
raison, qui est absent) ou lui donner une information, il va mettre en jeu tout un
systéme de communication par signes proportionnés a la distance qui sépare I'un de
I’autre : signes sonores (interpellation), signes gestuels, signes lumineux, téléphone,
lettres... Dans le cas des signes de politesses, I'autre est bien |3, mais le fait qu’on
utilise cependant des signes (salutations, poignées, de main, saluts, embrassades...)
révele que I'autre, méme s’il est présent, est toujours de quelque facon « distant »
du fait qu’il est autre, c’est-a-dire différent. Et que dire quand cet autre est le Tout-

Autre! Le signe est toujours un moyen de communication.

Le symbole, lui aussi, est un moyen de communication, mais une communication qui
va jusqu’a la communion puisqu’il a pour fonction de rassembler.

» Avec les autres signes, le symbole a en commun que son point de départ est
toujours un élément physiquement sensible.

» Comme les autres signes, le symbole se sert de cet élément physiquement
sensible pour indiquer I'existence d’autre chose qu’on ne voit pas et qui,
donc, est absent des sens.

» Mais tandis que, par ce procédé, les signes naturels et conventionnels

indiquent I'existence cachée d’un autre élément sensible (le feu, le

37



croisement), c’est a une tout autre réalité que renvoie le symbole: une
réalité qui ne sera jamais physiquement sensible, parce qu’elle est, par

nature, abstraite, immatérielle, spirituelle : |a justice, la patrie, la grace...

Ainsi, le symbole (I'objet symbolique) est comme la moitié matérielle d’'une réalité
immatérielle que ’lhomme (corps et esprit) ne peut appréhender que par I'opération

qui les rassemble.

On comprend aussi que le véritable symbole ne soif pas tellement I'objet précis que,
d’une part, la fagon dont on I'utilise et, d’autre part, le < travail > qu’il accomplit en
I’étre. A un symbole correspond toujours une action symbolique extérieure (voir,
sentir, toucher, entendre, golter) et intérieure (impressions, émotions, saisies,
émerveillement...). Et si I'action extérieure est limitée a I’acte qui la produit (tirer un
feu d’artifice), I'action intérieure, elle, est illimitée, totalement ouverte (I'effet du feu

d’artifice n’est pas mesurable).*

La fonction symbolique est la capacité que posséde 'homme de savoir qu’il y a du
réel qui est distinct (autre) de lui et de se représenter ce réel bien gu’il soit absent de

lui (selon Jacques Lacan).

Jappelle symbole toute structure de signification ot un sens direct, primaire, littéral,
désigne par surcroit un autre sens indirect, secondaire, figuré qui ne peut étre
appréhendé qu’a travers le premier. (Paul Ricceur, Le Conflit des interprétations,
Seuil, p. 16). Antoine Vergote ajoute que le symbolisme religieux constitue comme

un étage de plus (Interprétation du langage religieux, Seuil, p. 70).3!

0 | dem, page 77.
1 1dem, page 78.
38



Explication linguistique du symbole

Structure de signification

Sens indirect du mot

« lien » qui se base sur le
Symbole religieux Lien sacramentel symbolisme humain, lui-
méme basé sur le sens
direct du mot.

Sens indirect du mot

« lien » qui, en se basant
N _ Lien matrimonial sur Ie_sens direct, signifie

Symbole humain ce qui se passe chez un

homme et une femme qui

se lient par le mariage.

Sens direct du mot qui
Lien désigne I'acte matériel de
lier.

N

Matérialité d’un acte

SYMBOLES, RITES ET SACREMENTS.

D’elle-méme, I'anthropologie ne peut aller jusqu’a dire ce que sont les sacrements.
C'est la foi qui le fera, et la théologie en rendra compte. Mais en tant que les
sacrements sont des actes humains (qu’ils ont une « face visible » comme dit Mgr

Coffy), I'anthropologie peut déchiffrer la part humaine qui les compose.

On s’apercoit alors que la facon dont I'Eglise procéde avec les sacrements met
parfaitement en jeu le symbole et le rite. L’Eglise les puise dans le fonds commun de
I’"humanité, mais les évangélise en leur donnant des significations et des effets

spécifiques.

Au bout du compte, symboles et rites, en régime chrétien, acquiérent un sens et une

efficacité qui ne sont plus du ressort de la science, mais de la foi, puisqu’ils

39




deviennent le lieu de l'action de Dieu. Encore faut-il se dire, dans le cas des

sacrements, que Dieu n’intervient pas sans la médiation humaine.??

LE MEMORIAL

La foi qui est don de Dieu et le rite qui est une action humaine se conjuguent pour
aboutir au mémorial. Le mémorial se fonde sur un événement passé (la mort et la
résurrection du Seigneur Jésus) pour en affirmer I'efficacité permanente en le
revivant par I'opération symbolique du rite et pour en annoncer I'accomplissement
futur. En tant qu’hommes, les premiers chrétiens ne purent continuer leur relation
avec '« Invisible Vivant » que par la médiation visible de ces rites mémorialisants du
baptéme et de la fraction du pain. Ce ne sont pas des rites qu’ils inventaient, mais ils
leur donnaient, grace au Christ et a I'Esprit Saint, une signification et un contenu

absolument nouveaux.

Cette facon nouvelle de se servir de ces rites anciens consistait, comme Jésus le leur
avait demandé (d’ou l'institution), non seulement a se souvenir du « disparu » (voir
Emmalis), mais a « faire ceci en mémoire de lui », c’est-a-dire a permettre a Jésus
Vivant de continuer a agir parmi eux en les faisant bénéficier de sa Paque

historiguement passée, mais mystiguement toujours actuelle.

C’est de I'eucharistie seulement que Jésus a dit : Faites ceci en mémoire de moi, mais
le baptéme (et tous les autres sacrements) sont autant mémorial de la Paque du

Christ que le « Pain rompu ».

Ainsi était en place ce que I'on a appelé le noyau fondateur de la vie sacramentelle
de I'Eglise. Ce noyau n’avait pas encore d’autre nom que celui des deux actes qui le
constituaient, le baptéme et la fraction du pain (Repas du Seigneur, chez Paul en

1 Co 11,20 qui est, chronologiquement, le premier a parler de I'eucharistie).

32 | dem, page 79.
40



Cependant, a coté d’eux, nous constatons la présence d’un certain nombre d’actions
qui servaient la vie de foi des premieres communautés. Mais leur pratique reste dans
le plus grand flou historique et, de plus, il n’existe pas encore de nom précis pour les
désigner et, surtout, de notions théologiques (comme celle de sacrement) pour les
rassembler. C’est ce qui a fait dire & Maurice Jourjon, spécialise des Péres de I'Eglise,
que : les sacrements sont nés ayant terme; entendez : avant qu’il y ait un terme pour
les désigner (Maurice Jourjon, Les sacrements de la liberté chrétienne, Le Cerf, p. 9).
Vivre du Christ et avec lui toutes les situations de I'existence est l'unique

préoccupation des premiers chrétiens.*®

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT « FOI, RITES, SYMBOLES ET MEMORIAL »

1. Prenant acte des réalités culturelles de notre temps, y aurait-il lieu de
développer d’autres rites qui correspondent mieux a la foi de nos
contemporains ?

2. Quelle place prennent les rites et les symboles dans votre vie personnelle,
de couple, de famille ?

3. Quelles sont les « médiations » que vous pouvez observer aujourd’hui,

dans votre vie de foi ? Comment se manifestent-elles ?

33 |dem, page 84.
41



TABLE 4 : BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI

AUJOURD’HUI L'EUCHARISTIE

Le renouveau liturgigue a commencé bien avant le concile Vatican Il. Celui-ci a
engrangé l'effort entrepris depuis de longues années. Le pape Paul VI, dans
I'introduction du Missel Romain parle de quatre siecles de progres dans les sciences
liturgiques. Le concile de Trente, achevé en 1563, demanda que |'on revienne a la
richesse dont témoignaient les traditions anciennes. Le travail fut alors commencé. Il
se poursuivit aux |7e et I8e siecles, grace au labeur des abbayes bénédictines. Pour la
période plus proche, on peut citer les noms de Dom Guéranger (1840) et Dom

Lefevre (1920).

Des 1948, le pape Pie Xl créait une commission pour la réforme liturgique et il

commencait celle-ci par la restauration de la vigile Pascale.

En prenant acte du travail accompli et des orientations suggérées par les papes
précédents, Vatican Il a donné a vivre a I'ensemble des fideles ce qui n’était encore
gue I'apanage de cercles restreints. Il a voulu que I'eucharistie devienne la source et
le sommet de la vie de I'Eglise. On peut énumérer les quatre points les plus
importants sur lesquels ont porté les changements. C'est la redécouverte de
I’Assemblée, de la place de la Parole, de I'importance de I’Action de grace et de la

priere des fideles.>

Le Corps du Christ

Les changements les plus spectaculaires ont concerné le dispositif général de la
célébration. Il n’y a plus un célébrant et des assistants. L’Assemblée tout entiere est
invitée a célébrer en s’associant aux prieres du prétre qui la préside. On a oublié que

I’on parlait autrefois de messes basses !

i BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du Cerf Paris 1989, 2e
édition, page 130.
42



On a favorisé la création de véritables ministeres liturgiques, tels que ceux
d’animateur de chant, de lecteur, ou de ministre de la communion. On a oublié le

temps ou le curé devait jouer a I’homme-orchestre.

L'usage de la langue du pays a profondément modifié I'attitude des participants. On
comprend que certains aient regretté qu’elle ait entrainé la mise en veilleuse d’une
partie du patrimoine musical accumulé par la tradition. Le pape Paul VI déclarait a
cette occasion : Il s’agit la d’un sacrifice trés lourd. Et pourquoi? La compréhension de
la priere est plus précieuse que les vétustes vétements de soie dont elle s’est
royalement parée. Plus précieuse est la participation du peuple, de ce peuple
d’aujourd’hui, qui veut qu’on lui parle clairement, d’une facon intelligible qu’il puisse

traduire dans son langage profane.

Participation consciente, active et pléniére du corps et de I'esprit

La célébration de la messe comme action du Christ et du peuple de Dieu organisé
hiérarchiquement est le centre de toute la vie chrétienne pour I'Eglise, aussi bien
universelle que locale, et pour chacun des fideles... Il est donc de la plus grande
importance que la célébration de la messe, c’est-a-dire de la Céne du Seigneur, soit
réglée de telle fagon que les ministres et les fideles y participent selon leur condition,
en recueillent pleinement les fruits que le Christ Seigneur a voulu nous faire obtenir

en instituant le sacrifice eucharistique de son Corps et de son Sang...

Ce résultat sera obtenu si, en tenant compte de la nature de chaque assemblée et
des diverses circonstances qui la caractérisent, la célébration tout entiére est
organisée pour faciliter chez les fideles cette participation consciente, active et
pléniere du corps et de I'esprit, animée par la ferveur de la foi, de I'espérance et de
la charité. Une telle participation est souhaitée par I'Eglise et demandée par la
nature méme de la célébration elle est un droit et un devoir pour le peuple chrétien

en vertu de son baptéme. (Présentation générale du Missel Romain, no 1-3)

43



La raison de tous ces changements est simple : toute action liturgique est I'ceuvre du
Christ Prétre et de son Corps qui est I'Eglise. Tous les membres du Corps du Christ
doivent, selon la formule plusieurs fois répétée par le Concile, participer a la liturgie

de facon pleine, consciente et active.>

Les deux tables

« L'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche
de Dieu » (Dt 8,3; Mt 4,4). La vieille tradition de I'Eglise aimait & souligner que la
liturgie nous donne acces aux deux nourritures fondamentales : le pain de la Parole

et le pain de I'eucharistie.

Les lectures de la Parole de Dieu ont été considérablement augmentées. Elles se
répartissent sur un cycle de trois ans pour les dimanches, et de deux ans pour les
jours de la semaine. Lentement le peuple de Dieu retrouve ce go(t pour les Saintes
Ecritures qui s’était amoindri depuis la lutte de I'Eglise catholique contre la Réforme

protestante.

L’'homélie a retrouvé sa vraie place dans la liturgie de la Parole. Elle manifeste le
rapport entre la Parole qui vient d’étre proclamée et la vie des participants. Elle
introduit a I’Action de grace. Désormais la proclamation de la Parole de Dieu
n’apparait plus comme un simple enseignement, mais comme la source qui fait jaillir

en nous la louange eucharistique.

Parallelement a la réforme liturgique, on a vu la création de nombreux groupes
bibliques, et les études scripturaires ont retrouvé une place de premier plan dans la

formation du clergé et dans les universités catholiques.

3 |dem, page 131.
44



L’Action de grédce
On disait «aller a la messe », «assister a la messe », on dit plus volontiers
aujourd’hui « participer a I'eucharistie », « célébrer I'eucharistie ». Le changement

de vocabulaire est significatif.

Comme on |'a vu, I'eucharistie est le véritable sacrifice d’Action de grace. Ce

caractere de louange apparait mieux dans la liturgie rénovée.

Le Missel s’est enrichi de nombreuses préfaces; on en compte quatre-vingt-huit dans
I’édition officielle du missel ! Les prieres eucharistiques qui conduisent a la louange
de toute la communauté ont pris place a c6té du Canon Romain. Elles sont dans le
missel au nombre de neuf, certaines reprenant les priéres de la liturgie des premiers

siecles.

Les nombreux groupes de priere qui ont vu le jour ont suivi le mouvement favorisant

la découverte de la priere d’Action de grace.

La priére des fidéles

C’était la grande tradition des premiers siécles de I'Eglise. Tout chrétien devait
s’associer a la priere du Christ pour le monde. Ainsi il manifestait qu’il participait par
son baptéme a l'unique sacerdoce du Christ. Lentement cette priére avait été
abandonnée et parfois remplacée par les « prieres du préne » ou I'on nommait
surtout les défunts de la paroisse. En restaurant la « priere des fideles » que I'on
appelle aussi « priere universelle », le Concile nous a demandé d’intercéder, dans
nos célébrations, pour toute I'église, pour le monde, pour les plus démunis et pour

notre communauté.
Ainsi les communautés évitent de se replier sur elles-mémes. La priere peut devenir

moins intemporelle et I'écho de la vie des hommes peut retentir dans les

Assemblées.

45



Dans beaucoup de pays du monde et en particulier dans les jeunes Eglises,
I’eucharistie a vraiment retrouvé sa place centrale dans la vie de la communauté. De
semaine en semaine, tout au long de I’'année les disciples du Christ se retrouvent, et
au-dela des mots, mieux que par toutes les explications, ils découvrent la véritable
figure de leur Eglise, ce a quoi elle est appelée, ce que I'Esprit lui donne déja d’étre,

méme si ce n’est qu’avec pauvreté et imperfection.

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT « AUJOURD’HUI L’EUCHARISTIE»

1. Et pourvous, que répresente I'Eucharistie?

46



BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI (Cont.)

AUJOURD’HUI LES SACREMENTS DE LINITIATION CHRETIENNE: BAPTEME,
CONFIRMATION, COMMUNION EUCHARISTIQUE

Depuis la réforme liturgique du concile Vatican ll, il existe trois rituels pour le
baptéme, autrement dit trois maniéres de procéder a l'initiation chrétienne :

» le rituel pour le baptéme dos adultes,

» lerituel pour le baptéme dos enfants en age de catéchisme,

> le rituel pour le baptéme des petits enfants.>®

LE BAPTEME DES ADULTES

La rencontre de deux étres débute toujours par une mystérieuse reconnaissance.
Quelque chose a commencé a sourdre au plus intime de chacun. Quelque chose a
chanté dans le coeur. Et puis c’est la découverte mutuelle, les premieres démarches
encore mal assurées, les moments de bonheur et aussi les interrogations, parfois les

doutes. L’adulte qui rencontre le Christ connait un semblable cheminement.

Un ami, une fiancée, un événement joyeux ou douloureux, sa vie professionnelle ou
sociale, une lecture, sa quéte personnelle, lui ont permis d’entrevoir le Ressuscité.
Un germe est déposé en lui, il doit se développer comme toute semence. L’Eglise va

s’efforcer de guider sa croissance sans géner sa spontanéité.

Souvent aujourd’hui, un petit groupe de chrétiens se met au service du futur baptisé.
lIs lui permettent de tracer son chemin pour découvrir les richesses de la Tradition
chrétienne élaborée au cours des siécles. Ensemble ils vont relire I’Evangile. Des liens
d’amitié sont noués. Des temps de priere commune scandent la vie du groupe, pour
les célébrations plus importantes on retrouve la paroisse ou parfois d’autres groupes

de préparation au baptéme.

3¢ |dem, page 163.
47



Ainsi avec les futurs baptisés, c’est I'Eglise qui revit sa jeunesse, quand pour la

premiere fois des hommes découvraient la présence du Seigneur ressuscité.

Le temps durant lequel I'Eglise célébre les étapes du baptéme est appelé, depuis les
premiers siécles de I'Eglise, le temps du Catéchuménat. Le nombre de mois ou de
semaines qui séparait chaque célébration ne peut étre fixé d’avance. Il est trop
dépendant de la liberté de chacun dans la lente germination de la foi qui est I'ceuvre
de I'Esprit. Mais le nombre et la signification des grandes étapes sont fixés par le

rituel officiel.>’

Depuis les origines de I'Eglise, le baptéme des adultes est la situation la plus
courante |a ou I'annonce de I'Evangile est encore récente. Le catéchuménat tient
alors une place importante. Initiation a la foi et a la vie chrétienne, il doit disposer a
I'accueil du don de Dieu dans le baptéme, la confirmation et I'Eucharistie. (CEC,

no. 1247)

L’entrée en catéchuménat

C’est l'accueil officiel par I'Eglise. Aprés quelques semaines qui ont permis
d’approfondir une connaissance mutuelle, le futur baptisé prend sa place dans la
communauté. Il recoit le premier signe chrétien, il est marqué du signe de la croix.

La préparation au baptéme va alors se poursuivre. De méme que le Seigneur, sur la
route d’Emmalds a fait avec les disciples une relecture des événements a la lumiere
de la Parole de Dieu, de méme, chacun de ceux qui se préparent au baptéme
reprend, avec le ou les chrétiens qui ’'accompagnent, les grands textes de I’Ecriture.
Dans ce dialogue, le regard sur le monde change progressivement, la vie se

transforme, la richesse de la foi se découvre.

3 |dem, page 164.
48



L’appel décisif de I’Eglise

Un jour la décision est prise définitivement, la date du baptéme peut étre fixée. C'est
alors la deuxieme grande célébration, celle de « I'appel », généralement placée au
début du caréme.

Avec les futurs baptisés, c’est toute I'Eglise qui entre en caréme, afin de prendre le
chemin de la future Pague qui sera la premiére pour certains de ses membres.
L'évéque est |3, il appelle un a un les futurs baptisés. Il recoit le témoignage de ceux
qui les ont accompagnés et il devient le garant du sérieux avec lequel ceux-ci
s’engagent. En méme temps il témoigne de la communauté qui accueille de

nouveaux membres. Ainsi leur vouloir d’homme devient décision d’Eglise.

Grandes prieres et traditions

Regardez les évangiles des dimanches de Caréme (Année A) : les tentations du Christ,
la Transfiguration, le dialogue de Jésus avec la Samaritaine, celui avec |'aveugle de
naissance, la résurrection de Lazare. Dés les premiers siécles de I'Eglise, ces passages
ont été choisis pour éclairer les dernieres semaines de préparation au baptéme. Elles

sont des appels a la conversion, elles révelent I'action de Dieu par Jésus Christ.

Aujourd’hui encore ces dimanches sont marqués par un temps de priere pour les
catéchumenes. On les appelle des « scrutins », car, selon I'Ecriture, Dieu scrute les
reins et les cceurs. Accepter son regard sur notre vie, c’est accepter que la lumiere
triomphe des ténebres. C'est cela la conversion : Celui qui fait la vérité vient a la

lumiere (Jn 3,21).

Avec les scrutins viennent les « traditions> ». Ce que j’ai regu, je vous I'ai transmis
disait saint Paul. L’Eglise transmet aux catéchumeénes et leur confie deux grandes
richesses de la tradition : le symbole de la foi et la priere du Seigneur, le Je crois en
Dieu et le Notre Pére. Au jour du baptéme, le nouveau chrétien redira, avec tous ses

freres dans la foi, ces deux grandes proclamations liturgiques.®

38 |dem, page 165.
49



La nuit pascale

La Nuit Pascale est la nuit de la Résurrection, la nuit de cette libération qui nous
vient du fond des ages, de la sortie d’Egypte, nuit de I'Exode, nuit de la nuée
lumineuse qui conduit au désert, nuit de la présence du Seigneur qui nourrit et
désaltére son peuple. Depuis vingt siécles, I'Eglise célébre en cette nuit le baptéme
des adultes. Quelle nuit pourrait mieux convenir au baptéme? La communauté est
rassemblée dans la foi, le nouveau baptisé en devient le prophéte. Il annonce a tous
ses freres qu’aujourd’hui encore le Seigneur se tient sur la route des hommes pour

qu’on y reconnaisse sa présence.

LE BAPTEME DES ENFANTS

L'initiation chrétienne d’un adulte demande plusieurs mois, ou plusieurs années; de
la méme fagon, celle d’un enfant se déroule tout au long de sa croissance pour qu’il
grandisse jusqu’a cette « taille adulte dans le Christ » dont parle saint Paul et qui

n’est atteinte que dans la plénitude de la vie.

Le rite de I'eau, dans lequel s’accomplit le baptéme, n’est que la premiere étape qui
est déja espérance de toute la démarche d’initiation. Celle-ci se fera d’abord a la
maison, puis au cours des années de catéchisme. C'est durant ce temps que I'enfant
aura a vivre les autres sacrements de l'initiation chrétienne, la confirmation et

I’eucharistie.

FAUT-IL BAPTISER LES TOUT-PETITS ?

Cette question revient souvent dans les discussions familiales au moment d’une
naissance. Les parents savent bien que leur responsabilité est engagée dans ce choix.
Tout sacrement est un événement de la communauté chrétienne. Il ne suffit pas
pour s’interroger sur les raisons d’un baptéme, de considérer uniquement la
signification de ce geste pour celui qui doit &tre baptisé. L’Eglise en accomplissant un

sacrement célebre la manifestation du visage de Dieu dans notre vie. La naissance

50



d’un petit d’homme, le surgissement d’une vie nouvelle est une manifestation de

Dieu.

Dés les premiers siécles, I'Eglise a recu au baptéme les enfants des familles
chrétiennes. En agissant ainsi, elle annonce au monde que Dieu n’attend pas, pour
nous aimer, le temps ou nous pouvons reconnaitre cet amour. Il est tres significatif
que I'Eglise baptise les enfants que les accidents de la vie ne laisseront pas parvenir a
un plein développement. Elle baptise ceux qui pour une raison ou une autre,
resteront toujours, aux yeux des hommes, marqués par une déficience ou un

handicap. Dieu ne connait pas les mémes frontiéres que nous.

Un enfant, par sa naissance, appartient a une famille humaine dont il est solidaire : il
recoit d’elle son nom, sa race, sa langue, ses habitudes, une part de la diversité des
richesses de ’lhomme. Quand des parents ont lait I'expérience de la foi dans I'Eglise,
ils souhaitent que leur enfant entre a son tour dans la connaissance et I'amour du

Ressuscité. Ce baptéme est une espérance, un chemin qui s’ouvre.

Pourtant ce nouveau-né aura un jour a choisir lui-méme. Il lui faudra ratifier — ou
non — les dons recus. C’est lui seul qui pourra, d’étape en étape, au sein de I'Eglise,
faire sienne la vie baptismale et se convertir en vérité. De la vient la nécessité de lui

permettre de participer aux années de catéchisme.

D’autres parents font un choix différent. lls estiment qu’il reviendra a I'enfant lui-
méme de décider quand il aura atteint une certaine maturité. Ills ne se désengagent
pas pour autant de leur responsabilité; ils comptent lui donner la possibilité de
choisir en toute loyauté et prévoient pour cela de lui permettre de découvrir la foi a

I’age du catéchisme.

L’Eglise a toujours connu cette diversité de positions. Il suffit pour s’en rendre

compte de citer quelques-uns des premiers écrivains chrétiens.

51



Hippolyte de Rome (3e siecle)
On baptisera en premier lieu les enfants. Tous ceux qui peuvent parler pour eux-
mémes parleront. Quant a ceux qui ne le peuvent pas, leurs parents parleront

pour eux ou quelqu’un de leur famille.

Origene (3e siecle)
L’Eglise a recu des Apbétres la tradition d’administrer le baptéme méme aux

enfants.

Tertullien, a Carthage (début du 3e siécle),
Il est préférable de retarder le baptéme, surtout lorsqu’il s’agit d’enfants... Bien
sir le Seigneur a dit : « Laissez venir a moi les enfants ». Qu’ils viennent, oui, mais
quand ils seront plus grands; qu’ils viennent quand ils seront en dge d’étre
instruits, quand ils auront appris a connaitre celui vers qui ils viennent. Qu’ils
deviennent chrétiens quand ils seront capables de connaitre le Christ! Pourquoi

cet dge innocent, est-il si pressé de recevoir la rémission des péchés ?

Aussi, le Catéchisme de I'Eglise catholique précise aussi: Depuis les temps les plus
anciens, le baptéme est administré aux enfants, car il est une grdce et un don de Dieu
qui ne supposent pas des mérites humains; les enfants sont baptisés dans la foi de
I’Eglise. L’entrée dans la vie chrétienne donne accés & une vraie liberté. (CEC,

no. 1282)

LE BAPTEME DES ENFANTS EN AGE DE CATECHISME

Il arrive aujourd’hui que des enfants viennent au catéchisme sans avoir été baptisés.
Parfois ils sont amenés par des camarades, plus souvent les parents eux-mémes ont
désiré le catéchisme, bien qu’ils n’aient pas fait baptiser leur enfant a la naissance.
L’Eglise a prévu un rituel spécial pour leur 4ge. On ne les baptise pas comme les
petits enfants, car ils sont aptes a s’engager vraiment. Mais la part de leurs
accompagnateurs est encore grande, ils ne sont pas aussi responsables que des

adultes.

52



Les étapes sont au nombre de quatre. Les premieres célébrations sont empreintes
de simplicité. Elles ont été prévues pour se dérouler avec les camarades de la méme
année de catéchisme.

» Dés le début se place le rite de I'accueil qui correspond a l'inscription au
catéchisme. L'enfant lui-méme déclare alors qu’il vient rejoindre ses amis
pour apprendre a connaitre Jésus.

» Apres un certain temps, parfois une premiére année de catéchisme, I'enfant
commence a découvrir le contenu de la foi. Il connait certains passages de la
Parole de Dieu et sait ce que sont les évangiles. Il est bon alors de i réunir
tous les enfants de son année avec ses parents et des adultes plus nombreux
que les quelgues catéchistes. C'est la célébration de I'entrée en
catéchuménat. Comme pour les adultes, le futur baptisé est solennellement
marqué du signe de la croix du Christ.

» Une autre étape se situe a quelques semaines du jour fixé pour le baptéme.
Elle revét un aspect plus pénitentiel. Elle correspond a la découverte, que
font méme les enfants, de la difficulté d’étre fidele dans I'amitié avec le
Seigneur.

» Enfin vient le baptéme qui trouve sa place normalement au Temps Pascal. Il a
lieu au cours d’une messe et il est prévu que les nouveaux baptisés
participent a I'eucharistie de leur baptéme.

» La confirmation peut étre donnée dans la méme cérémonie que le baptéme,
par le prétre lui-méme. Mais bien souvent le jeune baptisé rejoindra
simplement ses amis qui seront confirmés au cours d’une prochaine année.

» Dans un groupe de catéchisme, le baptéme d’un petit camarade est une
richesse trés grande pour tous les enfants. Il permet a chacun de redécouvrir

son propre baptéme.

Que ce soit pour des adultes, pour des jeunes enfants ou pour des bébés, le
baptéme, comme on vient de le voir, ne prend sa pleine signification qu’en étant

replacé dans I'’ensemble de l'initiation chrétienne. Par elle 'homme devient membre

53



a part entiere du Corps du Christ. Il fait alors partie du peuple sacerdotal, /e peuple
que Dieu s’est acquis pour proclamer les hauts faits de celui qui nous a appelés des
ténébres a son admirable. Ainsi est recue la mission de participer a la Paque de
I"'univers, de faire de ce monde une création nouvelle qui proclame la louange de son

Créateur.

Les effets du baptéme

Le fruit du Baptéme ou grace baptismale est une réalité riche qui comporte : la
rémission du péché originel et de tous les péchés personnels; la naissance a la vie
nouvelle par laquelle 'homme devient fils adoptif du Péere, membre du Christ,
temple du Saint-Esprit. Par le fait méme, le baptisé est incorporé a I'Eglise, Corps du

Christ, et rendu participant du sacerdoce du Christ.*®

LA CONFIRMATION

Toute la vie chrétienne est déja contenue dans le baptéme, mais I'eucharistie et la
confirmation révelent de nouvelles approches de la richesse infinie de Dieu. Et
I’'homme a besoin de signes variés. |l a besoin de prendre le temps pour vivre avec

plus de profondeur.

Pourquoi deux sacrements, baptéme et confirmation, alors qu’a I'origine ils n’en
forment qu’un ? Ils sont comme les deux volets d’'un diptyque. Comme deux
démarches complémentaires, deux temps d’un méme élan, ils correspondent bien a

ce qui est vécu.

Un baptéme comporte la plupart du temps un déchirement. Il y a un combat a
mener, des choix a faire. Souvent des fossés se creusent, des amis vous regardent
avec étonnement, voire avec incompréhension et désapprobation. Par le baptéme

Dieu appelle vraiment a une mort pour parvenir a la résurrection.

39 Idem, page 165; CEC, no. 1279.
54



Mais on ne peut en rester la. Aprés avoir pris le chemin du Christ dans sa mort, il faut
accueillir I’Esprit. Il faut partir au vent de Pentecdte, s’ouvrir a une vie nouvelle, avoir
le courage d’annoncer au monde la joie que Dieu nous donne. Les ApGtres ont vécu
la Paque du Seigneur. Mais c’est la PentecOte qui révele leur véritable dimension de
disciples. lls franchissent une étape. L’Esprit les habite et ils peuvent accomplir leur
tache dans le monde et continuer la mission du Christ : annoncer la Bonne Nouvelle.

Il en est de méme aujourd’hui. La confirmation célebre le mystere de la Pentecéte.
L’Esprit suscite une Eglise au service de ’humanité. Par I'Esprit, chacun est intégré a
I'Eglise comme & un corps vivant. Aucun membre n’est inutile, dit saint. Paul (1
Co 12). Chacun recoit le don de I'Esprit pour le service de tous. Chacun est invité a
découvrir quel réle particulier il peut exercer, quel « ministére » est le sien, en vue

de la mission commune.

Dans I'espérance d’une vie nouvelle, la confirmation apparait comme la dimension
d’avenir du baptéme. Parce que le baptisé est un homme d’avenir, I'Eglise croit en
lui. Elle reconnait que le Christ charge chacun de ses membres de faire grandir le
corps tout entier. Si nous voulons redécouvrir aujourd’hui la richesse du sacrement

de confirmation, ne faut-il pas retrouver en Eglise le souffle de la Pentecote?

La confirmation peut étre donnée par le prétre qui baptise au cours de la célébration
méme du baptéme. Elle consiste alors en une imposition des mains et une onction.
Mais pour des raisons pastorales ou personnelles, on préfere parfois mettre un laps
de temps plus grand entre les deux sacrements. Souvent le baptéme est vécu dans la
paroisse et I'évéque regroupe alors tous les nouveaux baptisés dans une autre
célébration, a I’échelle du diocése. En les confirmant, il donne ainsi une dimension

plus universelle a leur baptéme.*

“01dem, page 166.
55



Les effets de la confirmation
Il ressort de la célébration que I'effet du sacrement de Confirmation est I'effusion
spéciale de I'Esprit Saint, comme elle fut accordée jadis aux Apo6tres au jour de la

Pentecote.

De ce fait, la Confirmation apporte croissance et approfondissement de la grace
baptismale :

» elle nous enracine plus profondément dans la filiation divine qui nous fait
dire « Abba, Pére » (Rm 8, 15);
elle nous unit plus fermement au Christ;
elle augmente en nous les dons de I’Esprit Saint;

elle rend notre lien avec I'Eglise plus parfait (cf. LG 11);

vV V V V

elle nous accorde une force spéciale de I'Esprit Saint pour répandre et
défendre la foi par la parole et par I'action en vrais témoins du Christ,
pour confesser vaillamment le nom du Christ et pour ne jamais éprouver
de la honte a I'égard de la croix (cf. DS 1319; LG 11; 12). (CEC, nos 1302 et
1303)

LA COMMUNION EUCHARISTIQUE

La « Fraction du pain », ancien nom donné a l'eucharistie, fait partie de la vie
habituelle de la communauté. Les Actes des ApOtres la mentionnent aussitot apres
I’événement de la Pentecote : Ceux qui accueillirent la parole de Pierre regurent le
baptéme et il y eut environ trois mille personnes ce jour-la qui se joignirent a eux. Ils
étaient assidus a I’enseignement des apétres et a la communion fraternelle, a la

fraction du pain et aux priéres. (Ac 2, 41-42)

La participation a la table de l'eucharistie est bien ce qui manifeste la pleine
intégration a la communauté des croyants. Elle est la derniére étape de l'initiation

chrétienne.

56



La premieére communion eucharistique. Devenu enfant de Dieu, revétu de la robe
nuptiale, le néophyte est admis « au festin des noces de I’Agneau » et recoit la
nourriture de la vie nouvelle, le Corps et le Sang du Christ. Les Eglises orientales
gardent une conscience vive de l'unité et l'initiation chrétienne en donnant la sainte
communion a tous les nouveaux baptisés et confirmés, méme aux petits enfants, se
souvenant de la parole du Seigneur : Laissez venir a moi les petits enfants, ne les
empéchez pas (Mc 10, 14). L’Eglise latine, qui réserve I'accés a la sainte communion a
ceux qui ont atteint I’adge de raison, exprime |'ouverture du Baptéme sur I’Eucharistie
en approchant de I'autel I’enfant nouveau baptisé pour la priere du Notre Pere. (CEC,

no. 1244)*

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT DES SACREMENTS D’INITIATION
CHRETIENNE :
1. Quelles sont vos découvertes sur le sacrement du baptéme ? Comment cela
vous aide-t-il a vivre davantage votre foi ?
2. Quel effet du sacrement de la confirmation vous rejoint le plus ? Comment
cela vous aide-t-il a prendre part a la Mission confiée a I'Eglise ?
3. Pouvez-vous témoigner des fruits du sacrement de 'eucharistie dans votre

vie ?

1 1dem, page 159.
57




BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI (Cont.)

AUJOURD’HUI LES SACREMENTS DE GUERISON

LE SACREMENT DE PENITENCE ET DE RECONCILIATION

Le nouveau rituel issu du concile Vatican Il est particulierement riche. Il s’est inspiré
de la longue Tradition pour donner a la réconciliation la place qu’elle doit occuper
dans les communautés chrétiennes. Trois orientations principales peuvent étre
soulignées :

» Le Concile a repris I'ancien nom qui servait a désigner ce sacrement.

> Le Concile a souhaité que I'on restaure une proclamation de la Sainte Ecriture
dans la célébration de tous les sacrements, le rituel la propose pour la
réconciliation.

» Le Concile a souhaité que chaque fois que les rites... comportent une
célébration commune, avec fréquentation et participation active des fidéles,
on soulignera que celle-ci doit I'emporter sur leur célébration individuelle et
quasi privée (Const. Lit. 27). Le rituel a donc prévu une diversité dans les

célébrations.*?

LA RECONCILIATION

On parlait habituellement du sacrement de pénitence, ou d’'une maniere habituelle
de la confession. C’'était mettre I'accent sur la démarche de ’lhomme plus que sur
celle de Dieu: Car c’est Dieu qui dans le Christ, réconciliait le monde avec lui (2
Co5,19). Désormais les chrétiens se sont habitués au vocabulaire de |Ia

Réconciliation.

2 1dem, pages 182-183.
58



PLACE DE LA PAROLE DE DIEU
La lecture de la Parole de Dieu était particulierement absente dans le cas de Ila

réconciliation. Comment dorénavant la situer ?

Pour les célébrations communes, c’est assez simple. La premiére partie en est une
liturgie de la Parole. La lecture principale a pour premier réle d’annoncer un Dieu qui
nous aime et qui pardonne. Dans un deuxieme temps elle est révélation des appels
de Dieu et invitation a la conversion. Elle devient ainsi le miroir qui nous révele nos

manquements.

Pour les confessions individuelles, I'introduction d’une lecture de la Parole de Dieu
apparait comme une nouveauté. Le pénitent lui-méme peut, en se préparant a la
confession, choisir le passage de la Bible qui lui semble adapté a sa situation. Il
pourra alors commencer sa confession en disant :

Jai choisi tel passage de I’Ecriture. A sa lumiére je voudrais m’accuser de telles et
telles fautes. Lorsque le pénitent ne choisit aucun texte, il revient au prétre, au

moment qui lui parait le meilleur, d’évoquer un passage de I’Ecriture.

DIVERSITE DES CELEBRATIONS
Aucune des formes de célébration proposées par le rituel n’épuise la richesse du

sacrement. Elles sont complémentaires.

LA CONFESSION INDIVIDUELLE manifeste mieux la rencontre personnelle avec Dieu.
Il est des moments de la vie ou la démarche de conversion ne peut étre
gu’individuelle. C'est le cas bien évidemment lorsqu’une faute grave occasionne une
rupture importante dans notre relation a Dieu. Mais c’est aussi le cas avant certains
engagements importants, comme a I'approche du mariage, avant une consécration
religieuse, ou méme lorsque nous avons a prendre une décision majeure. La
démarche personnelle est aussi tout indiquée a I'occasion d’une retraite, ou quand

nous tenons a « faire le point ».

59



LES CELEBRATIONS COMMUNES font mieux apparaitre I'aspect ecclésial. Le ministére
du prétre y est situé au sein de la priere de la communauté. On comprend mieux
alors gu’il ne suffit pas de demander a Dieu le pardon, mais qu’il faut aussi
pardonner a ses freres et créer un monde ou les relations entre les hommes puissent

s’épanouir dans la réconciliation.

Ces célébrations sont aussi le lieu ou I'on peut prendre conscience que notre monde
comporte, suivant I'expression de Jean-Paul ll, des structures de péchés dont nous

sommes en partie responsables, chacun pour notre part.

Elles ont le grand avantage de permettre aux membres d’'une méme communauté de
préparer ensemble les grandes fétes comme Noél et Paques. Elles créent un rythme
dans le déroulement de I'année liturgique. Elles rappellent a chacun le devoir de
conversion et en dévoilent les implications concretes. Sans que ce soit leur
motivation premiere, elles mettent en ceuvre une véritable catéchese et
renouvellent bien souvent des « examens de conscience » qui sans cela s’enlisent
dans des catalogues de péchés un peu désuets.

La forme habituelle comporte I'absolution individuelle, mais le rituel prévoit, pour
des cas bien précis, le recours a l'absolution commune dite improprement

« collective ». Il revient aux conférences épiscopales de préciser ces régles.43

LES CELEBRATIONS SANS ABSOLUTION. Certains ont trouvé curieux qu’un rituel de
sacrement puisse prévoir des célébrations de réconciliation sans absolution. N’est-ce

pas une bonne facon d’indiquer que le sacrement se vit dans la durée?

Ces célébrations comportent une liturgie de la Parole, un appel a la conversion, et un
examen de conscience. Elles ne sont que le début d’'une démarche qui se poursuivra
dans les jours ou les semaines a venir. Elles se situent fort bien un Mercredi des

Cendres ou un autre jour du début du caréme. Chacun peut alors choisir en toute

3 1dem, page 183.
60



liberté le point particulier de sa vie sur lequel il désire faire porter son effort de

caréme. Il fera le point, par la suite en venant se confesser avant Paques.

Dans les petites communautés, elles se déroulent parfois comme la conclusion d’une
sorte d’assemblée générale qui permet a chacun des membres de participer a une
révision de vie de la communauté. Les efforts de conversion sont alors fixés en

commun et chacun est appelé a prendre sa part de la réalisation.

Elles ont I'immense avantage, dans une démarche commune de réconciliation, de
donner leur place aux chrétiens que leur situation habituelle a empéchés d’étre
pleinement participants des sacrements de I'eucharistie et de réconciliation. C'est le
cas en particulier de tous ceux qui ne se jugent pas encore préts a une pleine
intégration a I'Eglise; parfois, dans certains pays, de ceux qui viennent de la
polygamie; ailleurs, des couples qui n"ont pas encore célébré leur mariage a I'église,

ou de divorcés remariés.

« Toute I'efficacité de la Pénitence consiste a nous rétablir dans la grace de Dieu et a
nous unir a Lui dans une souveraine amitié » (Catéch. R. 2, 5, 18). Le but et I'effet de
ce sacrement sont donc la réconciliation avec Dieu. Chez ceux qui recoivent le
sacrement de Pénitence avec un cceur contrit et dans une disposition religieuse, « il
est suivi de la paix et de la tranquillité de la conscience, qu’accompagne une forte
consolation spirituelle » (Cc. Trente: DS 1674). En effet, le sacrement de la
réconciliation avec Dieu apporte une véritable « résurrection spirituelle », une
restitution de la dignité et des biens de la vie des enfants de Dieu, dont le plus

précieux est I'amitié de Dieu (Lc 15, 32). (CEC, no. 1468)

Ce sacrement nous réconcilie avec I'Eglise. Le péché ébréche ou brise la communion
fraternelle. Le sacrement de Pénitence la répare ou la restaure. En ce sens, il ne
guérit pas seulement celui qui est rétabli dans la communion ecclésiale, il a aussi un
effet vivifiant sur la vie de I'Eglise qui a souffert du péché d’un de ses membres (cf. 1

Co 12, 26). Rétabli ou affermi dans la communion des saints, le pécheur est fortifié

61



par I’échange des biens spirituels entre tous les membres vivants du Corps du Christ,
gu’ils soient encore dans I'état de peélerinage ou qu’ils soient déja dans la patrie

céleste (cf. LG 48-50). (CEC, no. 1469)

SACREMENT D’ONCTION DES MALADES

Les actions liturgiques ne sont pas des actions privées, mais des célébrations de
I'Eglise, affirme la Constitution Vatican Il sur la liturgie. C'est pourquoi il est
demandé, chaque fois que cela est possible, de préférer une célébration commune
avec fréquentation et participation active des fidéles plutdét qu’une célébration

individuelle et quasi privée (De sacra liturgia, 27).

Cela est particulierement opportun dans le cas des malades, puisque la vie elle-
méme risque de les couper du reste de la communauté.
Le nouveau rituel « des sacrements pour les malades », voulu par le concile

Vatican I, s’inspire de cette préoccupation.**

LA COMMUNION AUX MALADES

Porter la communion aux malades est une des manieres les plus riches de leur
manifester qu’on les considere bien comme des membres a part entiere de la
communauté. Selon I'antique tradition de I'Eglise, les chrétiens eux-mémes doivent

avoir ce souci.

Telle est a l'origine, la raison premiere pour laquelle est conservée une part de
I’eucharistie a la fin de la messe. L'instruction romaine sur Le Culte du Mystere
eucharistique le rappelle opportunément (Eucharisticum mysterium, Rome 1967, no

49).

A la suite du nouveau rituel, dans beaucoup de paroisses, on a prévu :

* 1dem, pages 206 a 209.
62



» des équipes de laics spécialement formés pour accomplir ce ministere. En
rendant d’abord visite aux malades, ils peuvent proposer la communion
et aprés en avoir parlé au curé, étre habilités, comme cela se faisait aux
premiers siecles, a porter I'eucharistie régulierement a la personne qu’ils
visitent;

» pour rendre visible le rapport étroit entre la communion portée a un
malade et la célébration de I'’eucharistie, les personnes qui doivent porter
la communion recoivent les hosties nécessaires au cours de la messe
dominicale en présence de toute I'‘assemblée. Pour cela elles
s’approchent de l'autel, avant ou aprés la communion des fidéles, et le
célébrant leur remet le Saint Sacrement en disant une formule comme
celle-ci: « Allez faire participer nos freres malades a |'eucharistie que
nous venons de célébrer »;

» de nommer a la priere universelle ou dans la priere eucharistique ceux et
celles qui participent a la célébration par la communion qu’ils vont
recevoir a domicile. Ainsi c’est la communauté qui prend conscience de la
présence morale de ceux qui sont empéchés de venir;

» de méme, au moment de donner l'eucharistie au malade, on prend
I’'habitude de lire avec Ilui I'évangile de la messe d’ou provient
I’eucharistie. On peut aussi lui donner des nouvelles de la communauté
et, lorsque c’est possible, lui remettre la feuille d’information

paroissiale.*

LE SACREMENT DE L’ONCTION

Trop souvent, on hésite a proposer a un membre de sa famille de recevoir I'onction
des malades. On craint qu’une telle proposition n’entraine un choc psychologique et
ne diminue ses capacités de lutte contre la maladie, ou qu’elle assombrisse ses
derniers moments de lucidité. On attend alors que le patient ait perdu connaissance

pour faire appeler un prétre.

* 1dem, page 207.
63



Face a cette situation, le nouveau rituel propose trois efforts pastoraux :
On doit veiller a donner I'Onction des malades aux fideles dont la santé commence a

étre dangereusement atteinte par la maladie ou la vieillesse (Rit. Rom. n° 8).

Pour apprécier la gravité de la maladie, il suffit d’'un jugement prudent, porté sans
anxiété ou scrupule, par ceux qui demandent ou proposent le sacrement... dans la
majorité des cas, il sera donc raisonnable que le malade lui-méme voie avec le prétre
a quel point son état de santé atteint par la maladie ou la vieillesse entraine une

situation difficile telle que, pour la vivre, il a besoin de nouvelles forces (n° 8).

Il faut que se perde la mauvaise habitude de retarder la réception de ce sacrement.
Un effort particulier sera fait aupres de ceux qui entourent les malades, pour les
informer du sens véritable du sacrement de I'Onction. Les célébrations sont elles-
mémes I'occasion d’une vraie catéchese, particulierement les célébrations

communautaires (n° 13).

Ce sacrement peut étre réitéré si le malade qui I'a regu durant telle maladie vient a

guérir, ou si, durant la méme maladie, la situation devient de nouveau critique (n°9).

Avant une intervention chirurgicale, I'Onction peut étre donnée, chaque fois que la

cause de cette intervention est un mal grave (n° 10).

Aux personnes agées dont les forces déclinent beaucoup, on peut donner I’Onction

méme si aucune maladie grave n’a été diagnostiquée chez elles (n° 1)

Certains malades sont inconscients ou ont perdu l'usage de la raison. lls peuvent
recevoir le sacrement si I'on estime que, conscients, ils I'auraient demandé, avec leur
foi telle qu’on la connait. On ne présumera pas systématiquement cette demande

(n° 14).

64



La célébration de I’'Onction des malades ou de I'Eucharistie au sein de I'assemblée
revét une grande importance : elle facilite une solidarité entre malades et bien-
portants; elle est vécue dans une atmosphere festive, fraternelle, surtout la ou elle
est préparée en commun; elle nourrit la foi, I'espérance des participants et fortifie
leurs engagements; elle révele les sacrements comme signes de I’Alliance entre Dieu

et son peuple. (n° 41)

D’abord retrouver I'antique tradition de I’Eglise pour le nom lui-méme du sacrement.
Nous avions pris I'habitude, depuis le Moyen Age, de I'appeler « extréme-onction »,
comme pour suggérer qu’il était administré quand on se trouvait a toute extrémité.

Désormais on parle du « sacrement de « |I'onction » ou de I'« onction des malades ».

En second lieu, il est demandé de célébrer ce sacrement dés que la maladie devient
une épreuve qui demande courage et lucidité. Il peut étre aussi administré a ceux

dont le grand age oblige a modifier notablement la facon habituelle de vivre.

Ainsi il ne marque pas nécessairement I'approche immédiate de la mort. Il est méme
prévu qu’il puisse étre regu plusieurs fois au cours d’'une maladie qui se prolonge, ou

guand apres guérison on est atteint de nouveau par la maladie.

Enfin le Concile a demandé que ce sacrement puisse, comme tous les autres se
célébrer d’une maniére plus communautaire. Dans un bon nombre de paroisses, une
telle célébration est proposée chaque année. Les participants peuvent s’y préparer
par un temps de réflexion et de priere, une courte récollection. La communauté tout

entiere peut y participer.

Cette maniere de faire a un double avantage. Elle permet de mieux découvrir la
richesse du sacrement pour la vie de toute la communauté. Elle contribue pour une
large part a modifier les mentalités anciennes et la peur ressentie vis-a-vis de ce

sacrement.

65



Changer les mentalités anciennes est souvent difficile. Dans le cas du sacrement de
I'onction, la difficulté vient tout autant du malade que de ceux qui I’entourent. En
choisissant la célébration communautaire, I'Eglise a grandement contribué a cette

évolution.*®

LE VIATIQUE

Un « viatique », c’est la provision donnée a quelgu’un pour lui permettre d’accomplir
la longue route d’un voyage. Au Moyen Age, c’était I'argent remis a un religieux pour
faire face aux dépenses occasionnées par un déplacement d’une abbaye a une autre.
De la est venue la coutume de dire, lorsqu’on portait la communion a un mourant,
qu’il allait recevoir I'eucharistie « en viatique ». L'image est belle. La mort n’est pas la

fin d’une vie, mais un départ pour le vrai voyage.

Nous avons tous I'expérience du départ. C'est un non-sens pour celui qui reste,
puisqu’il ne vit que la séparation. Mais pour celui qui s’en va, bien qu’il vive aussi la
séparation et le déchirement, pour lui cependant le départ prend un sens, car il

ouvre un chemin.

Regardons notre vie. Chaque fois que nous avons fait quelque chose d’'important, il a
fallu « partir ». Se marier, c’est partir; prendre un métier, c’est partir; toute décision
majeure est comme un nouveau départ. Qui a toujours eu peur de partir n’a jamais
rien fait. Il faut avoir souvent eu I'occasion de partir, pour découvrir lentement que

tout départ ouvre un chemin.

Si nos départs ont trouvé leur signification dans la Paque du Seigneur, si la loi du
grain de blé nous a paru se vérifier a I'occasion de chacun d’eux, alors nous sommes
préts a accueillir la mort. Malgré son apparente absurdité, elle est comme un départ
ou un nouveau chemin. Cela ne supprime ni angoisse ni souffrance, mais nous laisse

entrevoir sa vraie signification.

* 1dem, page 208.
66



L’Eglise, Corps du Christ, rassemble I'expérience de tous ses membres qui, depuis
des siecles ont vécu le mystéere de la mort. Elle annonce et accueille en chacun d’eux

la Paque du Seigneur.

Elle le fait par le Viatique, qui est une participation foute spéciale a I'eucharistie :

» quand I'lhomme est-il plus proche du mémorial de la Passion qu’en son heure
d’agonie?

» quand serons-nous plus proches du Jeudi Saint qu’a I'heure de notre
Vendredi Saint personnel?

» quand la présence du Ressuscité est-elle plus nécessaire sur notre route
gu’au lieu ou s’ouvre la nuit ?

» quand prophétisons-nous le mieux le drame de la foi, si ce n’est au moment

ol nous avons a livrer notre dernier combat ?*/

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT SUR LES SACREMENTS DE GUERISON :

1. Quels aspects de cette présentation du sacrement de la réconciliation vous
rejoignent davantage et vous ressourcent ?
2. Comment les communautés chrétiennes peuvent-elles vivre et faire vivre le

sacrement de I'onction des malades d’'une maniere plus « vivante » ?

*"1dem, page 209.
67




BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI (Cont.)

AUJOURD’HUI LES SACREMENTS AU SERVICE DE LA COMMUNION

LE SACREMENT DE L’ORDRE

L’Eglise vit aujourd’hui un grand renouvellement au sujet des ministéres. Certains
chrétiens semblent parfois craindre que les responsabilités nouvelles données aux
laics occultent le réle du prétre. Cette crainte n’est pas fondée. On constate au
contraire que dans toutes les communautés ou les taches sont réparties entre les
différents membres, la spécificité du ministere sacerdotal se trouve du méme coup

mise en lumiere.

Il est cependant normal que I'on assiste a des tatonnements, I'Histoire avait amené
le clergé a cumuler progressivement toutes les fonctions. Il ne faut pas oublier que,
pendant longtemps, le mot « clerc » était synonyme de « personne instruite ». On
s’était donc habitué a confier aux clercs la majeure partie des responsabilisés
ecclésiales. Une nouvelle coordination des ministeres ne peut se faire qu’en étant

attentif a I’évolution et aux nécessités des communautés.

Le concile Vatican Il a donné un nouvel essor a la vie des communautés chrétiennes.
Et un document de Rome du 15 aolt 1972 (Motu proprio : Ministeria quoedam) a

établi les distinctions suivantes :*®

Il y a les ministéres ordonnés : il s'agit de ceux des évéques, des prétres et des
diacres. llIs sont conférés au cours d’une célébration sacramentelle, par I'imposition

des mains de I'évéque.

Aujourd’hui I'Eglise catholique connait un renouveau du diaconat. Il n’est plus
seulement comme une marche a franchir pour parvenir a la prétrise. On a repris la

vieille tradition de I'Eglise pour ordonner des diacres permanents, c’est-3-dire des

8 1dem, page 145.
68



hommes qui, tout en gardant leur place habituelle dans leur métier et dans la
société, sont pourtant associés d’une fagon particulieére et permanente au service de
la communauté. Il est sans doute trop tot pour en définir le profil d’une facon

définitive. L'orientation est donnée, mais c’est la vie qui fournit les cadres.

A leur sujet on fait toujours référence au passage des Actes des Apdtres qui raconte
Iinstitution des Sept (Ac 6,1-6). Le « Service des tables » qui leur a été confié pour

s’'interpréter de différentes maniéres.

» Ony avu le service des repas; cela comprend alors tout ce qui regarde
I’entraide et les ceuvres caritatives, la répartition des fonds récoltés pour

les plus défavorisés.

» Mais la « Table » (en grec: trapeza) peut aussi désigner la table du
changeur et le comptoir de la banque (Mt 21,72; Mc 11,15; Jn 2,15). Les
diacres seraient alors les administrateurs des affaires financieres de
I’Eglise. A Rome n’ont-ils pas été longtemps les adjoints de I’évéque pour
la partie administrative ? Hippolyte de Rome, au 3e siecle, écrivait: Le
diacre est ordonné au service de I’'évéque... il administre et lui signale ce

qui est nécessaire.

» La «Table », dans la tradition juive, c’est aussi celle ol I'on posait les
« pains de proposition », les offrandes des fideles au Temple de Jérusalem
(He 9,2). On comprend alors le réle qui revient au diacre lors de la

célébration de I'eucharistie.
Il y a les ministéres institués : ce sont des ministeres stables. L’institution, conférée

au cours d’'une célébration liturgique propre, établit le chrétien dans une fonction

permanente. Le document romain envisage expressément deux ministeres :

69



» le « service de la Parole » qui peut comprendre une mission catéchistique
et de préparation des fideles a la réception des sacrements;

» le « service de la priere communautaire et de I'eucharistie »; ce qui peut
se comprendre d’une responsabilité particuliere pour [I'assemblée
dominicale et pour le service de la communion aux malades.

» mais, de plus, il est clairement indiqué que les conférences épiscopales
peuvent prévoir d’autres ministeres institués, par exemple celui de

catéchiste, véritable responsable de petite communauté dans certains

pays.

Il'y a aussi des ministéres confiés pour un temps; ils peuvent concerner les différents
services nécessaires a la vie et a 'agir de la communauté. La Présentation Générale
du Missel Romain parle expressément de ceux qui concernent la célébration
liturgique, en particulier de la charge de lecteur et du service de la communion. Cela
correspond a une délégation officielle qui peut étre faite par le prétre responsable

de la communauté.

Il est trop tot pour faire un bilan et pour avoir une vision d’ensemble des différents
ministéres qui se mettent en place dans I'Eglise aujourd’hui. On peut seulement

évoquer quelques situations.*

Dans sa lettre a I'Episcopat latino-américain, le cardinal Villot, en 1977, déclarait : La
découverte et la réalisation de nouvelles formes de ministéres qui embrassent la vie
liturgique et d’autres aspects de la vie religieuse et humaine des communautés...
constituent un des objectifs qui doit engager le plus intensément I'Eglise latino-
ameéricaine. Ces ministres laics qui, autrefois, étaient voués presque exclusivement a
la vie de priere de la communauté... se trouvent aujourd’hui devant un champ
d’action bien plus vaste, également en ce qui concerne la liturgie. Il faut former
convenablement ceux qui les exercent; ils sont un don de I’Esprit et une espérance

pour I'avenir des communautés ecclésiales.

9 1dem, page 146.
70



L’évolution n’est pas terminée. C'est un signe des temps que le probleme des
« ministéres » soit généralement au programme des Synodes diocésains qui se

déroulent en de nombreux endroits. Les points d’attention sont les suivants :

Revalorisation du baptéme

L'impulsion donnée par le Concile est partie d’une revalorisation de la responsabilité
de tout chrétien en raison méme de son baptéme. Le baptéme le rend membre du
Corps du Christ. L’Esprit distribue ses dons a chacun en vue du bien de tous. Les
chrétiens sont donc solidaires dans leur action et la totalité des dons ne se trouve

que dans I'ensemble du Corps.™

Construire I’église

Saint Paul, dans le grand texte de I'épitre aux Ephésiens sur les ministéres, parle du
Corps tout entier qui: coordonné et bien uni grdce a toutes les articulations qui le
desservent, selon une activité répartie a la mesure de chacun, réalise sa propre

croissance pour se construire lui-méme dans la charité (Ep 4, 16).

Puisque c’est le corps tout entier qui opere, il ne peut s’agir d’opposer le sacerdoce
et le laicat, dans une réflexion sur les ministéres, mais plutot de voir la
complémentarité de la tache accomplie par chacun pour la construction du tout. Il
n’est pas exact de penser que les laics s'occupent du monde et que les prétres sont
chargés de la communauté. C’est I'Eglise dans son ensemble, prétres et laics sous la
mouvance de I'Esprit, qui doit vivre comme Corps du Christ pour continuer la mission

de son Seigneur.

Puisque c’est le Corps tout entier qui opere, la communauté doit étre solidaire de

ceux qui, dans son sein, accomplissent un ministere. Ces deniers rendent visible et

0 |dem, page 147.
71



opérationnelle |la préoccupation de tous. Certains sont chargés de la catéchése, mais
c’est 'ensemble qui doit avoir le souci de la transmission de la foi. Certains ont un
role d’entraide, mais ils le font au nom de tous. A d’autres il revient d’assurer la

coordination, mais tous ont le souci de la communion.

Aussi, toute I'Eglise est un peuple sacerdotal. Grace au Baptéme, tous les fidéles
participent au sacerdoce du Christ. Cette participation s’appelle « sacerdoce
commun des fideles ». Sur sa base et a son service existe une autre participation a la
mission du Christ; celle du ministere conféré par le sacrement de I'Ordre, dont Ila
tache est de servir au nom et en la personne du Christ-Téte au milieu de la
communauté. 1592 Le sacerdoce ministériel differe essentiellement du sacerdoce
commun des fideles parce qu’il confére un pouvoir sacré pour le service des fideles.
Les ministres ordonnés exercent leur service aupreés du peuple de Dieu par
I’enseignement (munus docendi), le culte divin (munus liturgicum) et par le

gouvernement pastoral (munus regendi). (CEC, no 1591)

Une seule mission

Je suis venu pour que les hommes aient la vie et qu’ils I'aient en abondance, dit le
Seigneur. L’église n’a d’autre raison d’étre que de continuer la mission de Jésus
Christ. Toute réflexion sur les ministéres ne peut que partir d'un regard sur la
mission. Mais celle-ci est vaste. On comprend facile — ment qu’elle appelle tous les

chrétiens a en étre ministeres participants.

Il faut partir des taches nécessaires pour que I'Eglise accomplisse sa mission et
gu’elle I'accomplisse dans sa plénitude. En vue de la mission, on ne peut opposer les
uns aux autres, mais plutot coordonner le tout. Ensemble, prétres et laics ont a
rendre témoignage de Jésus Christ devant le monde. Ensemble, ils ont pour tache
d’annoncer I'Evangile. Ensemble, ils posent le signe de communautés qui soient des
lieux d’accueil de I'Esprit et qui veulent vivre a la lumiere de la Parole de Dieu.

Ensemble ils font remonter le monde vers Dieu dans la louange et I'eucharistie.

12



De nouvelles taches peuvent se révéler, de nouveaux services seront a inventer. On
I’a vu en notre temps pour toutes les initiatives en faveur du développement ou de
la santé dans les pays a développement limité. On le voit aussi dans nos spheres
géographiques comme ailleurs pour les Assemblées dominicales en I'absence de
prétre (ADAP). Les chrétiens ont su se prendre en charge dans des domaines qui leur

étaient inhabituels.

Le cas de ces ADAP est particulierement délicat. On peut certes se réjouir de ce que
le dynamisme des communautés leur ait permis de répondre au besoin. On doit
cependant constater que I'on se trouve devant une situation théologiqguement
anormale, au sens précis du terme. Il n’est pas normal en effet que la célébration de
I'eucharistie ne puisse pas étre habituellement au centre de la vie d'une
communauté. C’est un cas limite, pourtant assez répandu, surtout dans les jeunes
Eglises, dans les pays qui ont peu de prétres, comme en Amérique latine et en
Afrique. C'est une question sérieuse posée au corps ecclésial tout entier. Que I'Esprit
suscite en notre Eglise la jeunesse suffisante pour donner la solution qui est

conforme a la véritable fidélité.

A besoins nouveaux, services nouveaux ? Oui, & condition que soit respectée la
tension entre deux fidélités. Fidélité de I'Eglise a sa vocation et a son étre méme :
n’est-elle pas Corps du Christ, envoyée au monde comme son Seigneur. Fidélité au
monde et a I'Histoire : en Jésus Christ la Parole s’est incarnée au village de Nazareth
et en Judée; mais l'incarnation est une ceuvre qui doit sans cesse se poursuivre.
L’Eglise est confrontée au probléme de son «inculturation » dans des secteurs
humains, géographiques ou culturels, qu’elle ne fait encore qu’aborder. C’'est en
gardant ces deux fidélités qu’elle aura sans cesse a grandir et a renouveler sa

maniére d’étre et d’agir.”

L |dem, pagel49.
73



QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT SUR LES SACREMENTS DE LA COMMUNION :

1. Selon ce qui est présenté de la théologie du sacrement de |'ordre, quels
éléments peuvent nous aider a interpeller des jeunes hommes a consacrer
leur vie comme prétre?

2. Comment devenir davantage une Eglise communion?

74




BREVE PRESENTATION DES SACREMENTS AUJOURD’HUI (Cont.)
LE SACREMENT DU MARIAGE

Théologie du sacrement du mariage

Le mariage, cette vieille institution dont on aurait affirmé facilement, il y a une
cinquantaine d’années, qu’elle était universelle, est battu en breche aujourd’hui.
Pourtant la réalité du couple existe toujours et nous voyons autour de nous
beaucoup de jeunes qui en ont méme un idéal assez élevé. C'est I'institution, civile
ou religieuse, qui est refusée, ou au moins mise en question. Ce qui est l'intimité de

chacun doit-il dépendre des lois et des réglements ?

Dans le cadre de ce chapitre, il n’est question de faire ni une étude sociologique ni
un plaidoyer pour défendre le mariage. Il ne peut méme pas s’agir de présenter
toute la doctrine de I'Eglise et le bien-fondé de sa législation. De nombreux ouvrages
existent sur le sujet. On renverra une fois pour toutes a celui qui est paru dans cette

méme collection : Jean-Pierre Bagoa, Pour vivre le Mariage, Cerf, 1986.

L'église n’a pas inventé le mariage. Il existait bien avant elle. Et les premiers
chrétiens se mariaient comme le faisait leur entourage, sans avoir besoin d’une
cérémonie religieuse spéciale. Pourtant des l'origine le mariage était considéré
comme important dans la communauté chrétienne, puisque saint Paul pouvait

affirmer : Maris, aimez vos femmes comme le Christ a aimé I’Eglise (Ep 5,25).52

Le mariage était bien « une réalité de la vie de 'homme » et il n’est pas tellement

difficile de découvrir pourquoi elle a pris place parmi les signes du Royaume.

Se mettre a vivre en couple marque une étape importante dans le développement
de la personnalité. 'homme et la femme modifient alors leur fagon de se situer vis-
a-vis de tous ceux qui les entourent. Enfants, ils ont vécu dans le cercle familial ou

chacun trouvait sa place. Adolescents ils ont conquis, parfois difficilement ou

> |dem, page 185.
75



douloureusement, le droit d’étre eux-mémes. Mais il leur faut vivre maintenant
d’une vie d’adulte; et eux qui ont tout recu, il leu j faut étre source a leur tour. lls ne
sont plus des étres de solitude, ils se présentent a deux devant le milieu familial et le

cercle de leurs amis.

La solitude est une des situations fondamentales de ’homme. Elle ne peut étre niée,
eue doit étre sauvée. Et la solitude ne se sauve qu’en se dépassant. Aussi paradoxal
que cela puisse paraitre, la solitude est nécessaire pour qu’il puisse y avoir
communion. |l faut d’abord étre soi-méme, dans l'affrontement avec sa propre
personnalité, pour entrer en relation avec |'autre. Peut-on dire que le couple est le
creuset ol la solitude enfin devient richesse, puisqu’elle se montre capable de

communion ?

La Bible le présente ainsi. Elle nous montre « I'Homme », des |'origine, cherchant
dans l'univers I'étre qui lui est accordé. Elle dit sa joie quand il a trouvé « la chair de

sa chair » (Gn 2,23). Elle chante I'amour briilant au cceur de deux étres :

Mon bien-aimé est a moi

et moi je suis a lui...

L'amour est fort comme la Mort
et la passion rude comme I’Abime.
Ses flammes, flammes de feu;

son feu vient de Dieu.

Le torrent ne peut I'éteindre

ni le fleuve 'emporter.

Ct 2, 16; 8, 6-7

76



La Parole de Dieu est plus hardie encore. Elle emprunte les mots de cette passion qui
brile au coeur des amoureux pour exprimer le merveilleux amour qui unit Dieu a son

peuple.>

AMOUR HUMAIN, VISAGE DE DIEU

On a déja dit la difficulté de parler de Dieu, le risque de I'enfermer dans nos mots, et
la crainte de s’évader, en le faisant, dans des discours intemporels ou irréels. Ah! si
Dieu pouvait ne pas étre celui dont on parle, mais celui avec qui I'on vit, ou qui nous
appelle a vivre ! Dieu dans le quotidien, oui sans doute, mais il reste pourtant le Dieu

caché dont le visage a du mal a se dévoiler, le Dieu mystérieux.

Et c’est justement la que se situe la réalité sacramentelle. Celle qui vient naitre dans
le mystere méme de I’homme pour le conduire au mystere de Dieu. Celle qui n’est
autre que la vie de chaque jour, mais vécue dans sa plénitude, pour devenir témoin

de l'invisible.

Quoi de plus quotidien et de plus mystérieux tout a la fois que la rencontre de deux
étres qui s'aiment et se reconnaissent, et qui pourtant n’ont jamais fini de se
découvrir. C'est le quotidien dans toute sa poésie, dans sa richesse comme dans sa

monotonie; c’est le quotidien qui devient miroir de Pinfini.>*

Dés la premiere page de la Bible, la rencontre de 'homme et de la femme est
pressentie comme l'un des lieux ou se dévoile l'invisible. Dieu lui-méme a voulu
inscrire son visage dans ce couple humain qui apparait au sixieme jour comme le

sommet de la création :

Dieu dit :

Faisons ’'hnomme a notre image,

>3 |dem, page 186.

>* |dem, page 187.
77



selon notre ressemblance...
Dieu créa I’homme a son image,
a I'image de Dieu il le créa,

homme et femme il les créa.

Si 'homme et la femme, dans leur vie de couple, deviennent I'image de Dieu, la
définition du sacrement comme « une réalité humaine qui annonce le Royaume

parce qu’elle est un lieu de sa réalisation » leur convient merveilleusement.

Et parmi tous les sacrements, le mariage est I'un de ceux ou apparait clairement que

I'on ne peut séparer réalité humaine et réalité sacramentelle.

Déja le prophete Michée proclamait que le véritable acte de culte n’est pas dans
I'offrande de biens extérieurs a ’lhomme, mais dans I'accomplissement quotidien de

ce qui est juste, dans une fagon de vivre avec humilité et... tendresse!

Avec quoi vais-je me présenter

devant le Seigneur,

me prosterner devant le Dieu Trés-Haut ?
Prendra-t-il plaisir

a des milliers de sacrifices,

a des offrandes sans nombre ?

On t’a fait savoir, homme, ce qui est bien,
ce que le Seigneur attend de toi :

Rien d’autre que d’accomplir la justice,
d’aimer avec tendresse

et de marcher humblement

avec ton Dieu.

Mi 6, 6-8

78



AMOUR ET ALLIANCE
On peut hésiter entre deux formules, le mariage est-il sacrement de I'amour, ou
sacrement de I’Alliance ? On pourrait croire que les deux formules sont équivalentes.

Pas tout a fait cependant.

Le contenu du mot amour est difficile a cerner. C'est parfois un mot passe-partout
qui recouvre des réalités assez floues ou fort diverses. Il y a I'amour passionnel et
I'amour romantique. Il y a '« amour des femmes » qui n’a peut-étre que des
rapports lointains avec '« amour du prochain ». On dit « faire I'lamour », et « mourir

d’amour »... Quel sens faut-il donner a ce mot ?

Dans sa richesse, la tradition biblique lui donne un contenu lié a la réalisation d’'une

Alliance. Découvrir I’Alliance, c’est donner sens a 'amour.

Aujourd’hui chez nous, le cas de bien des jeunes qui s’aiment, qui habitent ensemble
depuis plusieurs années, et qui décident un jour de se marier, montre bien qu'’ils
donnent au mot mariage un contenu qui n’est pas seulement équivalent a la relation

amoureuse. A leur fagon, ils redécouvrent la réalité d’une Alliance.

Dire Alliance au lieu de dire amour, c’est sGrement donner un contenu moins
ambigu, mais c’est aussi inscrire I'aventure de deux étres dans une relation qui les

dépasse et qui prend pour témoin tout le groupe social de la parenté et des amis.

Si le mariage était seulement le sacrement de I'amour, on pourrait dire que le
sacrement cesse quand I'amour s’évanouit. Mais les choses ne sont pas si simples. Il
est des jours ou I'amour se cache et ou pourtant la fidélité a I’Alliance garde sa
grandeur. D’ailleurs n’y a-t-il pas toujours eu dans le monde deux sortes de

civilisations ? Celles ou I'on se marie parce que I'on s’aime et celles ou I'on s’aime

79



parce qu’on est marié ? Comme il est malaisé de dire laquelle des deux a assuré le

plus de bonheur 1>

Que veut dire alliance ?

Cette réalité est tellement présente dans I’Ancien Testament, qu’il est difficile de
sélectionner les textes les plus significatifs. Il faudrait relire toute la Bible ! L’Alliance
a été vécue au long des siecles avant d’étre la source d’une théologie. Il en est de
méme du couple humain : la théorie ne rend jamais pleinement compte de la vie

gu’il faut inventer au long des mois et des années.

Pour parler de I'Alliance, quels textes choisir ? Ceux qui reflétent la joie et la
souffrance, I'exigence et la tendresse, les ruptures et les retrouvailles ? Tous ceux-1a

sans doute, mais ils sont nombreux.

Dans toute alliance, il y a des partenaires. Il en est ainsi dans le mariage. Une des
hardiesses de la tradition biblique est d’envisager qu’un tel partenariat existe entre
Dieu et 'homme. Comment est-ce possible ? Deux mots apparaissent comme
particulierement importants : fidélité et réciprocité. Ce sont les deux qui sont le

mieux mis en valeur.

Fidélité
Dans I'Alliance avec son peuple, Dieu le premier est fidele. En venue de la réciprocité
qgui donne sens a toute alliance, les prophetes appellent sans cesse le peuple a vivre

lui aussi dans la fidélité.

Et c’est ainsi que se découvre le pardon. Car il n’y a de durée dans une alliance, que
si chacun des partenaires refuse perpétuellement d’enfermer I'autre dans un passé,
parfois trop lourd a porter. Le pardon va plus loin que le don. Il est celui-ci sans cesse

renouvelé. Le Dieu de I’Alliance se doit d’étre aussi Dieu de pardon.

>> |dem, page 188.
80



Mais l'alliance de 'homme et de la femme est fragile. Et pourtant, parce que le
couple humain est a I'image de Dieu et a sa ressemblance, il est appelé a vivre dans

la fidélite.

Il n’est pas faux de dire que le mariage, dans sa visée évangélique de fidélité absolue,
est une « folie ». Sans doute il ne I’est ni plus ni moins que le célibat en vue du

Royaume, mais il I'est tout autant.

Le motif le plus profond se trouve dans la fidélité de Dieu a son alliance, du Christ a
son Eglise. Par le sacrement de mariage, les époux sont habilités a représenter cette
fidélité et a en témoigner. Par le sacrement, I'indissolubilité du mariage regoit un

sens nouveau et plus profond. (CEC, nos 1647)

Il peut paraitre difficile, voire impossible, de se lier pour la vie a un étre humain. Il est
d’autant plus important d’annoncer la bonne nouvelle que Dieu nous aime d’un
amour définitif et irrévocable, que les époux ont part a cet amour, qu’il les porte et
les soutient, et que par leur fidélité ils peuvent étre les témoins de I'amour fidele de
Dieu. Les époux qui, avec la grace de Dieu, donnent ce témoignage, souvent dans des
conditions bien difficiles, méritent la gratitude et le soutien de la communauté

ecclésiale (cf. FC 20). (CEC, no 1648)

Les Apotres I'ont bien compris. Dans |'évangile de Matthieu, lorsque Jésus affirme
qgu’il n’est pas permis a I’'homme de répudier sa femme, ils rétorquent aussitot : Si
telle est la condition de ’homme envers la femme, il n’y a pas d’intérét 0 se marier!
Et Jésus répond, mettant en parallele mariage et célibat, en affirmant: Tous ne

comprennent pas ce langage, mais seulement ceux a qui c’est donné (Mt 19,10-11).

Dans le mariage, plus qu’ailleurs, fidélité et pardon sont toujours liés. Tous deux ont
la méme source. Quand un époux pardonne a l'autre, c’est parce qu’il reste avec lui,

pour que demain soit différent d’hier. Il ne s’agit pas d’oublier un passé pour ne pas

81



en tenir rigueur. Il y a plus et autre que cela. Pardonner, comme Dieu pardonne,

c’est aimer suffisamment pour vouloir continuer a construire I'avenir ensemble.

C'est la raison pour laquelle le couple humain, comme d’ailleurs I'ensemble de la
cellule familiale, est certainement la réalité au sein de laquelle on peut le mieux
comprendre toute la richesse et toute la difficulté du pardon. En cela encore, il nous

révele un visage de Dieu.”®

Réciprocité

Que la réciprocité puisse étre envisagée entre Dieu et son Peuple a de quoi
surprendre. N’y a-t-il pas une trop grande disparité entre les deux partenaires ? Dieu
n’est-il pas considéré surtout comme le « Maitre » qui commande ? Comment alors

pourrait-il devenir le partenaire ?

UN ENTHOUSIASME RECIPROQUE

Je suis enthousiaste,

oui enthousiasmée, a cause du Seigneur

et mon étre se réjouit a cause de mon Dieu !
Il m’a revétue du vétement de salut,

il m’a drapée dans le manteau de la justice,
comme le fiancé qui porte diadéme,

comme la fiancée se pare de ses bijoux.

Comme la terre fait sortir ses germes
et un jardin germer ses semences,
le Seigneur fera germer

la justice et la louange face aux nations.

6 |dem, page 189.
82



On ne te dira plus « L’Abandonnée »,

ni ta contrée « La Désolée »,

mais on t’appellera « Celle qui me plait »,

et ta terre sera « L'Epousée »,

De I'enthousiasme du fiancé pour sa promise,
ton Dieu sera enthousiasmé pour toi.

Is 61,10— 11:62. 4-5

Dans beaucoup de civilisations, le mari ou le chef de famille est quasiment un dieu
au sein de sa famille; il ne faut pas s’étonner alors si on rencontre peu de groupes
humains ou 'homme et la femme jouissent de droits réciproques. Et I’'homme n’est
généralement pas prét a abandonner ses prérogatives et ses privileges. Il y a tant de

lieux ou le mariage est un contrat conclu au service de I’homme et de son clan !

N’est-il pas étonnant que ce soit saint Paul, généralement traité de misogyne, qui ait
le premier posé en termes rigoureux I'égalité des droits ? N’affirme-t-il pas en effet :
Que chaque homme ait sa femme et chaque femme son mari. Que le mari remplisse
ses devoirs envers sa femme, et que la femme fasse de méme envers son mari. Ce
n’est pas la femme qui dispose de son corps, c’est son mari. De méme ce n’est pas le

mari qui dispose de son corps, c’est sa femme (1 Co 7,2-4).

Dans la lente évolution de I'humanité, le chemin du couple humain n’en est sans
doute qu’a ses débuts. Et I’évangile entre en dialogue avec chacun de nous pour que
les mutations entrainées par |'Histoire deviennent enrichissement et recherche de
vérité. N'est-ce pas lui qui appelle tout homme a porter témoignage du Dieu de la

fidélité et de la réciprocité?>’

" |dem, page 190

83



Le Christ et son Eglise

LE CHRIST ET L’EGLISE
Imitez Dieu, puisque vous étes des enfants qu’il aime.
Vivez dans I'amour comme le Christ,

il nous a aimés et s’est livré a Dieu pour nous...

Vous les hommes, aimez votre femme, a I’'exemple du Christ.

Il a aimé I'Eglise et s’est livré pour elle.

Il voulait la rendre sainte

en la purifiant par I'’eau du baptéme et |la Parole de vie.

Il voulait se la présenter a lui-méme, cette Eglise,
resplendissante, sans tache, ni ride, ni aucun défaut.

Il la voulait sainte et irréprochable.

Ainsi le mari doit aimer sa femme comme son propre corps.
Celui qui aime sa femme, s’aime soi-méme.

Jamais personne n’a méprisé son propre corps,

au contraire, on le nourrit, on en prend soin.

C’est ce que fait le Christ pour I'Eglise,

parce que nous sommes les membres de son corps.
Comme dit I'Ecriture :

A cause de cela, ’lhomme quittera son pére et sa mére,

il s’attachera a sa femme et tous deux ne feront plus qu’un.
Ce mystere est grand :

je le dis en pensant au Christ et a I'Eglise.

Ep 5,1-2+25-32

84



Quand Paul parlait de l'union de ’'homme et de la femme, il concluait : Ce mystére
est grand, je déclare qu’il concerne le Christ et I'Eglise (Ep 5,32). Parler ainsi, c’était
déja compter le mariage parmi les réalités sacramentelles avant méme que le mot

n’ait existé.

Comme dans tout sacrement, il y a interaction: la réalité humaine permet de
comprendre la relation de Dieu a 'homme, et la découverte de Dieu vient enrichir
notre saisie de la réalité humaine. Que dire du rapport du Christ a I'Eglise, si 'union
de I'homme et de la femme ne venait me le dévoiler ? Inversement, la
contemplation du don que le Christ fait de lui-méme a son Eglise, dévoile les

exigences et les richesses du mariage.58

MARIAGE ET CELIBAT

L’homme est un animal social. Il ne devient lui-méme que par sa relation avec les
autres. Refuser cette relation c’est se condamner. Croire qu’elle peut exister a
moindres frais, sans engagement de part et d’autre, c’est aller vers I'échec. La
comme en tant de domaines s’applique la maxime de I’Evangile : Celui qui veut
garder sa vie la perdra; mais celui qui perd sa vie a cause de moi la trouvera !

(Mt 16,25).

Mais tous ne se marient pas. Les raisons en sont multiples. Et Jésus le savait bien : Il y
a des gens qui ne se marient pas, car, de naissance, ils en sont incapables; il y en a
qui ne peuvent se marier, car ils ont été mutilés par les hommes; il y en a qui ont
choisi de ne pas se marier a cause du Royaume des cieux. Celui qui peut
comprendre, qu’il comprenne ! (Mt 19,12). Le non-mariage n’est pas nécessairement
le refus de la relation. Dans une civilisation comme la nétre ou le nombre de

célibataires est important, il est souvent un appel a un don de soi.

>8 |dem, page 191.
85



Mariage et consécration religieuse, 3 certaines périodes de la vie de I'Eglise, la
consécration religieuse a été considérée comme un sacrement. Ce n’était pas sans
raison. Il y a deux facons de vivre I’Alliance : c’est le choix entre mariage et célibat.

Les deux peuvent étre sacrements de I’Alliance.

Mariage et célibat sont complémentaires. On ne peut pas exalter I'un au détriment

de 'autre, ou rabaisser I'un pour faire valoir I'autre.

Certains, sous prétexte de haute spiritualité, considerent le mariage comme un pis
aller et la consécration religieuse comme supérieure. D’autres, au contraire, exaltent

tellement le mariage qu’ils pourraient faire croire que le célibat est une mutilation.

En réalité, on a la deux fagons complémentaires de se situer dans le monde. Elles
doivent s’enrichir mutuellement :

» toutes deux peuvent étre des facons de se donner compléetement;

» toutes deux doivent étre source de fécondité;

» toutes deux exigent une semblable fidélité;

» toutes deux aussi connaissent joie et souffrance, réussite et échec.

On ne peut choisir 'une en révant inconsciemment a l'autre. Il n’y a pas une

situation plus facile que I'autre, car pour tous il est difficile de vivre en vérité.

Un célibat accepté

Mais la vérité de I’Alliance n’est pas réservée a ceux qui ont fait le choix du célibat
dans la consécration religieuse. Il y a des célibataires, hommes ou femmes, qui sont
de vrais témoins de I’Alliance. lls n’ont peut-étre pas choisi leur état, qui est souvent
le fait des circonstances et le résultat de facteurs divers. Certains ont le désir ou
I'espoir de créer un jour un foyer. D’autres savent qu’ils resteront célibataires.
Fidélité, fécondité, réciprocité et don de soi ne sont pas pour autant exclus de leur

vie.

86



Nous en connaissons tous qui réalisent, a travers méme leur célibat, une « relation »
aux autres et une richesse de service pour tous. lls vivent leur Paque et entrent ainsi
dans le mystere de I’Alliance. Nous pouvons témoigner, et eux aussi peuvent

témoigner, de la richesse que Dieu a mise entre leurs mains.

L’échec dans le mariage

Le mariage peut aboutir a des situations douloureuses qui se soldent par un échec
du couple. Faut-il dire pour autant que le sacrement n’est pas vécu ? Loin de la. Il est
vain de rechercher les responsabilités dans le passé. Il faut vivre la situation
présente, et il faut encore la vivre dans la foi et a la lumiére de la Parole de Dieu.
Jusque dans sa Passion, Jésus témoigne de la vie. Jusque dans leur souffrance et leur
échec, les époux séparés peuvent encore témoigner de la vérité du Dieu de

I’Alliance.

Toutes les Eglises chrétiennes s’accordent pour affirmer que l'idéal chrétien du
mariage comporte I'unité du couple dans la fidélité. C’est |a un appel de I'Evangile, et
cet appel est sans ambigiiité. Cependant la législation de I'Eglise catholique, face aux
divorcés remariés, parait souvent trop sévere a beaucoup de nos contemporains.
Pour manifester la grandeur du sacrement, elle maintient le principe de

I'indissolubilité absolue.

Dans I'Eglise orthodoxe et dans les Eglises issues de la Réforme, on fait jouer en
faveur des divorcés un « principe de miséricorde » pour autoriser, dans certains cas,
un remariage. Le cadre de ce chapitre ne peut permettre de traiter ce probléeme avec
les nuances souhaitables. |l est abordé plus en détail dans le livre : Pour vivre le

Mariage. On pourra s’y reporter.

Il faut cependant affirmer que les divorcés remariés ont leur place dans Ia
communauté chrétienne. Si la législation actuelle ne leur permet pas de participer
pleinement a la communion eucharistique, ils font pourtant partie de la communion
de I'Eglise. Ils se retrouvent avec leurs fréres dans I'assemblée liturgique, ils se

87



nourrissent avec eux de la Parole de Dieu. C'est pourquoi le terme d’« excommunié »

ne doit pas étre utilisé a leur égard. Il est impropre a décrire leur situation.

Aujourd’hui, le plus souvent, la préparation se fait par des rencontres avec un prétre,
mais aussi avec d’autres couples, au cours de réunions animées par une équipe de

chrétiens qui acceptent d’accomplir ce service de la communauté.

Ces réunions donnent souvent lieu a des échanges fructueux entre les couples eux-
mémes. Elles permettent de répondre a des questions fort diverses. C'est toute la
réalité humaine qui est envisagée : les relations de I'homme et de la femme et leur
différence de psychologie, le probléme des enfants, les difficultés conjugales, et

aussi le contenu de la foi, I'explication de la pensée de IEglise sur le mariage.

Ce temps de préparation peut étre pour plusieurs couples I'occasion de découvrir un
visage méconnu de I'Eglise; elle apparait alors comme un lieu ot I'on pouvait parler
sérieusement avec d’autres des questions importantes que la vie a deux peut

entrainer.

Avec le prétre la préparation est plus personnelle. On choisit les passages de la
Parole de Dieu qui seront au cceur de la célébration. On lit ensemble ces textes, on
les écoute, on réagit. N'est-ce pas d’une certaine facon ce qui s’est passé entre Jésus

et les disciples d’Emmalis lorsqu’ils ont reconnu sa présence sur la route?

Le prétre est la pour assurer la liberté. Non pas simplement celle qui exclut les
pressions de toute sorte, mais celle qui nait d’'une prise de conscience plus claire de

I'acte que I'on accomplit.>®

LA FOI DES EPOUX
Ceux qui viennent demander de se marier a I'église sont souvent non pratiquants.

Certains méme ont du mal a préciser leur position vis-a-vis de la foi. Il ne faut pas

> |dem, page 196.
88



trop s’en étonner. Dans la vie de bien des jeunes, les derniéres décennies ont amené
des ruptures parfois importantes avec les générations qui les ont précédés. Une part

du discours de I'Eglise leur est devenue étrangere et il leur est difficile de se situer.

Les sacrements sont sacrements de la foi. Le prétre est a leur service, pour qu’ils
soient vécus dans la vérité. Mais il est aussi au service des fiancés, pour qu’ils soient
vrais dans la démarche qu’ils entreprennent. On ne s’étonnera pas que l'attitude de

I'Eglise soit en méme temps d’accueil et d’exigence.

En bref:
Le sacrement de mariage signifie I'union du Christ et de I'Eglise. Il donne aux
époux la grdce de s’aimer de I'amour dont le Christ a aimé son Eglise; la grdce du
sacrement perfectionne ainsi 'amour humain des époux, affermit leur unité

indissoluble et les sanctifie sur le chemin de la vie éternelle. (CEC, no. 1661)

QUESTIONS D’APPROFONDISSEMENT SUR LES SACREMENTS DE LA COMMUNION :
1. De quelle maniere comprenons-nous que I'amour humain consacré dans le
mariage nous révele le visage de Dieu?
2. Une distinction est présentée entre le mariage comme sacrement de I'amour
et le mariage comme sacrement de I’Alliance. Qu’en pensez-vous?
3. Comment ce que nous venons d’apprendre sur le sacrement de mariage
peut-il ouvrir de nouvelles approches pour une pastorale du mariage qui

rejoint davantage les couples d’aujourd’hui?

89




CONCLUSION :
JESUS, PAROLE DE DIEU

Apreés avoir, a bien des reprises et de bien des manieres, parlé autrefois a nos Péres
dans les prophétes, Dieu, en la période finale ol nous sommes, nous a parlé par ce

fils qu’il a établi héritier de toutes choses et par qui il a créé les mondes (He 1,1-2).

Jésus est la parole vivante. Il n’est pas un prédicateur ou un professeur. Il parle par
sa vie. Ses paroles sont aussi ses actes. Ses paroles sont rencontre. Et I'interlocuteur,
gu’il soit disciple ou adversaire, qu’il soit la personne isolée ou la foule qui se presse,
gu’il soit un exclu de la société ou un chef du peuple, le scribe ou le grand prétre, le
centurion ou le procurateur romain, chacun se sait connu. La parole de Jésus appelle

la foi, et elle est don de la foi.

Sa parole est pardon et elle est appel. Elle s’insere dans la vie de chacun. Sa parole

fait signe et ’'homme se remet debout.

La parole de Jésus est vivante parce qu’elle rencontre ’lhomme au cceur de sa vie.

Et sa parole est soumission a un autre, révélation de cet autre gu’il nomme son Pére.

Jésus est la parole du pere.®°

PAROLE ET SACREMENT

La parole de Jésus ne s’est pas arrétée avec la soirée tragique du Vendredi Saint. Au
matin de Paques, Jésus est |a au milieu des siens. Il leur donne son Esprit et sa parole

est toujours vivante.

Les premiéres communautés chrétiennes n’ont pas la prétention de parler en leur

nom propre. Quand, apres avoir recu I'Esprit Saint au jour de la Pentecote, Pierre et

0 |dem, page 212.
90



Jean remettent debout le boiteux de la Belle Porte (Ac 3), ils le font au nom de Jésus

Christ.

C’est en son nom que I'on pardonne et que I'on baptise, en son nom que |'on partage

le pain, que I'on prie et fait une onction d’huile pour le frére malade.

Ainsi sont nés les sacrements de I'Eglise, sous la mouvance de I'Esprit. lls sont la
présence vivante du Seigneur ressuscité, ils sont « mémorial » de sa parole et de ses
gestes. lls continuent d’étre, dans notre temps, la rencontre vivante de Dieu avec

I’'homme, par Jésus Christ son Fils.

Les sacrements sont vie selon I'Esprit. lls sont dialogue, ou nous découvrons Jésus de
Nazareth, comme celui qui appelle. Celui qui s’est fait proche pour nous rencontrer
jusque dans notre existence et dans les réalités de notre vie, les plus intimes, mais
aussi les plus quotidiennes. lls n’épuisent pas notre dialogue avec Dieu, mais ils en

sont pourtant les éléments essentiels.

Dans le sacrement Dieu parle, et sa parole est accueil de ce que nous sommes et de

ce que nous vivons. Dans le sacrement, Dieu parle et sa parole est efficace.

Dieu parle et tout advient. Sa Parole est créatrice. Et le monde, son organisation et

tout son peuplement, avec I’homme a son sommet, tout est le fruit de dix paroles !

Dieu parle ! Dans le silence des choses ou dans le brouhaha des mondes, Dieu parle!

Et sa parole fait étre.

La parole de Dieu est la vraie lumiére qui, en venant dans le monde, éclaire tout
homme. La lumiere se voit lorsqu’elle frappe un objet, qu’elle illumine quelque
chose. De méme, la parole de Dieu n’est perceptible que lorsqu’elle vient sur les
événements de notre vie. Le sacrement est le lieu de rencontre entre la Parole et la

vie.

91



La vie peut devenir le lieu d’un dialogue mystérieux avec celui qui en est la source et

qui en devient I’horizon. Encore faut-il que nous en apprenions les mots.

Comme I'enfant qui recoit son langage de sa mere, nous aussi nous recevons les
mots de notre foi de cette longue lignée de témoins qui ont porté jusqu’a nous le
livre de la Parole de Dieu. Ils sont I'Eglise. Et en nous apprenant a parler notre foi, ils

la font étre.

Les sacrements sont sacrements de la foi, pas seulement parce qu’ils nécessitent la
foi pour étre vécus en vérité. Ils le sont aussi comme des temps privilégiés ou la foi

se dit et se vit.

Ce ne sont pas des dialogues menés en solitaires, mais dans une solidarité avec la
communauté croyante. lls sont les sacrements de la foi de I'Eglise. C’est dans sa foi

qgue notre foi se trouve.®!

Vivre la foi c’est faire de sa vie un lieu ol advient le Royaume.
Vivre la foi, c’est accepter que la vie devienne sacrement du salut.

Vivre la foi, c’est vivre les sacrements.

*l |dem, page 213.
92



BIBLIOGRAPHIE

BEGUETIEZ, Philippe et DUCHESNEAU Claude. Pour vivre les sacrements. Ed. Du
Cerf Paris 1989, 2e édition.

CATECHISME DE L’EGLISE CATHOLIQUE, 1992, édition de la Conférence des

Evéques Catholiques du Canada.

93



