
1 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ÉQUIPES NOTRE DAME - END 
 

Équipe Satellite di Formazione Cristiana  

CORSO/ALBERGO 
 

Spiritualità 



2 
 

 
 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 Pag. 
  
PRESENTAZIONE ....................................................................................... 4 
  
TAVOLO 1 – STORIA DELLA SPIRITUALITÀ ............................................ 6 
  
1.1- Come nasce la spiritualità nell’essere umano? ................................ 7 
1.2- Cosa si intende per spiritualità? ........................................................  9 
1.3- Principi comuni a tutte le spiritualità ................................................. 12 
1.4- Evitare il riduzionismo ........................................................................ 13 
Per riflettere ................................................................................................. 14 
  
TAVOLO 2 – AVVICINARSI ALLA SPIRITUALITÀ CRISTIANA ................  15 
  
2.1- Israele: Il popolo eletto ........................................................................  16 
2.2- L’insegnamento di Gesù ..................................................................... 17 

 Rinnegare se stessi .............................................................................. 18 
 SeguireCristo .......................................................................................... 20 

2.3- L’importanza della preghiera .............................................................. 22 
Per riflettere .................................................................................................  24 
  
TAVOLO 3 – LASPIRITUALITÀ CONIUGALE ............................................ 25 
  
3.1- Il fondamento della spiritualità coniugale ......................................... 26 
3.2- La spiritualità coniugale: un processo dinamico di encontro con     
Dio ................................................................................................................  

 
29 

3.3- La spiritualità coniugale vissuta nella sua dimensione 
sacramentale .............................................................................................. 

 
30  

Per riflettere ................................................................................................. 34 
  
TAVOLO 4 – LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE: IL CUORE DELLE 
ÉQUIPE ........................................................................................................  

 
35 

  
4.1- La spiritualità coniugale ......................................................................  36 

SPIRITUALITÀ  
 

INDICE 



3 
 

4.2- Farla conoscere ad altre coppie ......................................................... 41 
4.3- La spiritualità coniugale: carisma delle Équipe di Notre Dame 
(END) ............................................................................................................ 

 
43 

Per riflettere .................................................................................................  44 
  
TAVOLO 5 - LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE NELLA PAROLA .............. 45 
  
5.1- I vangeli sinottici ..................................................................................  46 
5.2- La spiritualità  coniugale nei vangeli .................................................  46 

 1 Corinzi 13, 1-8a ...................................................................................... 50 
 Romani 12, 1.9-18 ................................................................................... 51 
 Efesini 5, 21-32 ........................................................................................ 53 

Per riflettere .................................................................................................  54 
  
TAVOLO 6 - LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE NEL  MAGISTERO ............ 55 
  
6.1- La vocazione dell’uomo alla santità nel matrimonio ........................ 56 
6.2- La spiritualità  coniugale a partire dal Concilio Vaticano II ............. 59 
Per riflettere .................................................................................................  63 
  
TAVOLO 7 - LA SPIRITUALITÀ  CONIUGALE NELLA TRADIZIONE ......  65 
  
7.1- La pastorale del sacramento del  matrimonio .................................. 68 
7.2- L’importanza della preparazione al sacramento ............................... 70 

 La  preparazione remota ....................................................................... 72 
 La preparazione prossima ..................................................................... 72 

Per riflettere .................................................................................................  73 
  
TAVOLO 8 – SFIDE DI UNA SPIRITUALITÀ CONIUGALE NELLE END .. 75 
  
8.1- Sfide del futuro .................................................................................... 76 
8.2- La sfida di essere una coppia delle END ........................................... 82 
Per riflettere .................................................................................................  84 
  
BIBLIOGRAFIA ............................................................................................ 85 
  
  



4 
 

 
 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Questo corso si propone di offrire un’approccio generale al tema della 

spiritualità partendo dalla prospettiva cristiana, cosicchè è stata fatta la 

selezione di importanti testi di autori esperti sul tema, dal punto di vista della 

teologia spirituale, del magistero della Chiesa e del nostro movimento END. 

 

È stato organizzato in modo tale da consentire una comprensione di ciò che ci 

aiuta a consolidare la validità della nostra esperienza spirituale come seguaci e 

missionari di Gesú, il nostro Maestro Spirituale. 

 

La storia dei discepoli di Emmaus ci aiuterà a riconoscere che camminiamo 

pieni di dubbi, come quei due che incontrano Gesù Risorto mentre escono da 

Gerusalemme, pieni di tristezza, ma quel viandante che si unisce a loro li 

riempie di desiderio di rimanere in sua compagnia, lo invitano a restare e con 

Lui e, al momento di condividere il pane, il loro cuore si apre ad una nuova 

comprensione. 

 

Ora è lo stesso Gesú Risorto che ci invita ad accettare la sua compagnia in 

questo sentiero di crescita spirituale, volendo che con Lui possiamo percorrere 

questa strada, facendo un’immersione alla ricerca di questo Pane di saggezza 

che ci è offerto oggi tramite le parole di questi autori. 

 

SPIRITUALITA  
 

PRESENTAZIONE 



5 
 

Per ciò, nel primo capitolo, è riferito un testo che ricorre a diversi autori come 

pretesto che ci permette di avvicinarci ad una storia della spiritualità. 

Successivamente. 

  

Nel secondo capitolo il testo cerca di approssimarci alla spiritualità cristiana. In 

seguito, nel terzo capitolo, affronta la spiritualità coniugale.Il quarto capitolo 

continua questo tema, ma da un punto più specifico: la spiritualità coniugale 

nelle END.  

 

I tre capitoli successivi – 5, 6 e 7 – propongono la riflessione basata dalla 

Parola, dal Magistero della Chiesa e, di conseguenza, dalla tradizione cristiana, 

come mostrano i titoli.  

 

Il corso conclude con l’ottavo capitolo in cui sono esposte alcune caratteristiche 

della spiritualità coniugale nelle END. 

 

Con questo vogliamo contribuire a motivare permanentemente tutti i cristiani in 

generale, in particolare i membri delle Èquipe, per dare seguito alla strada di 

approfondimento della loro fede. 

 

  



6 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Quando si parla del modo in cui ha avuto origine il crisitanesimo, si pensa ad 

uno schema geografico molto semplice: 

 

Comincia a Gerusalemme, avanza lungo il bacino nord del Mediterraneo e 

infine arriva a Roma. Ci viene presentato così il percorso del cristianesimo 

primitivo, quello che ha avuto il maggior successo storico e che, in gran misura, 

ha condizionato la storia posteriore, ma non ci viene detto niente dei percorsi 

cristiani che si sono estesi verso oriente ed il nord Africa.1 

 

Questa citazione fa rendere conto di qualcosa che, anche se ovvio, in generale 

non viene preso in considerazione, come lo è il fatto che anche quando 

parliamo di cristianesimo e di spiritualità, è importante tener presente che non si 

può parlare sempre di un unico cristianesimo e, quindi di un’unica spiritualità 

cristiana. 

 

Per ció riteniamo opportuno che il lettore consideri che quando qui è proposta 

una storia di spiritualità, tenga anche presente che esistono altre storie, e quella 

che vogliamo presentare è una delle tante che esistono, che  possono essere 

trovate in un’ampia ricerca bibliografica.  

 

È importante chiarire che la nostra storia non è la migliore né l’unica vera. È 

semplicemente quella que vogliamo condividere con le persone interessate ad 

approfondire la spiritualità legata alla loro esperienza di vita coniugale. 

 

                                                 
1 Aguirre, Il processo del sorgimento del cristianesimo, in: Así empezó el cristianismo, 18. 

TAVOLO 1 
 

UNA STORIA DELLA SPIRITUALITÀ 



7 
 

 

Questa è la differenza di questa storia rispetto alle altre, e, in fondo, non è 

molto diversa da ciò che raccontano queste altre. Probabilmente, è il modo di 

come ci si avvicina. Ma questo è quanto il lettore dovrà identificare e valutare. Il 

contenuto è pronto. Adesso andiamo a ciò che ci interessa.... 

 

1.1- Come nasce la spiritualità nell’essere umano?  

 

L’apparizione dell’essere umano è un mistero a cui la scienza, la filosofia e le 

religioni hanno desiderato rispondere. Anche se dal punto di vista biologico è 

possibile affermare che l’uomo è un animale, dal punto di vista teologico, si 

distingue perché possiede tre caratteristiche: l’intelletto, la socialità e la 

spiritualità. 

 

Nonostante alcuni ricercatori avanzino l’ipotesi che quest’ultima caratteristica 

non sia esclusiva dell’essere umano, che potrebbe anche essere accettata, 

però egli è l’unico che riflette e socializza in modo sistematico. Per cui 

qualunque esposizione, teoria o discorso sulle cause che hanno dato origine 

all’uomo, deve spiegare anche l’origine delle sue capacità intellettuali, sociali e 

spirituali. 

 

Dall’apparizione dell’essere umano, questi ha sempre cercato la spiegazione 

logica delle cose che succedono nel mondo e all’interno della sua propria vita. 

Da dove veniamo? Perché soffriamo? Qual’è il senso dell’esistenza? Cosa c’è 

dopo la morte? Perchè a me? 

 

Queste sono solo alcune delle molte domande che a volte sono passate per la 

nostra mente, alle quali sicuramente non possiamo dare risposte pienamente 

soddisfacenti. 

 

Nel corso della storia, queste risposte sono state catalogate secondo due 

principi basici: quelle che possono essere dimostrate e quelle che non possono. 



8 
 

Nel primo caso le risposte presentate sono generalmente del campo delle 

scienze naturali, nel secondo caso appartengono alle scienze sociali ed umane. 

 

Cosi nacque l’idea del dualismo, ossia esistono due principi che sono contrari e 

che si trovano in una tensione permanente: sopra e sotto, dentro e fuori, il sole 

e la luna, il corpo e l’anima.   

 

Quest’ultimo principio è quello che ci consente di capire lo sviluppo di teorie, 

esposizioni e discorsi che parlano di situazioni opposte e che ci spingono a la 

scelta tra l’una e l’atra, dato che la tensione tra loro non lascia alternativa. 

 

L’esempio più utilizzato è quello dell’apparizione dell’uomo. Alla domanda “da 

dove veniamo” la scienza risponde con la Teoria del Big Bang e la teologia con 

il racconto della Creazione. 

 

Secondo la teoria del Big Bang o Teoria della Grande Esplosione, la 

cosmologia descrive il modo in cui l’universo è stato creato: energia e materia 

erano in uno stato di alta densità e da un momento all’altro si è espansa con 

una forza non comune. 

 

D’altro canto, all’inizio del libro che descrive le origini, la Genesi, si legge che 

“In principio Dio creò il cielo e la terra. Ora la terra era informe e deserta e le 

tenebre ricoprivano l'abisso e lo spirito di Dio aleggiava sulle acque.” (Gn 1,1-2)  

 

Se ricordiamo alcune definizioni sulla parola spirito – che da origine alla parola 

spiritualità – dobbiamo ricorrere all’ebreo Ruah, al greco Pneuma o al latino 

Spiritus, dato che alcuni autori traducono non solo Spirito, ma anche soffio, 

impulso, animo, forza – come lo chiama la scienza – o vento – nel caso della 

teologia. Così possiamo affermare che lo spirito, e quindi la spiritualità, si 

trovano fin dal principio, alla base della stessa esistenza umana. 

 

Quando ascoltiamo la parola spirito, ci assale um certo timore. Questa suona 

come qualcosa che, in quanto potente, supera le nostre forze  e, dunque, può 



9 
 

farci suoi schiavi. Sembra che solo pronunciare questo suono faccia apparire 

nelle nostre anime il suono del tuono e la tempesta più violenta: spirito è quindi 

uno dei nomi del mistero.2 

 

1.2- Cosa si intende per spiritualità? 

 

Quello della spiritualità è un concetto molto ampio, che fa riferimento 

contemporaneamente a tre significati particolari: 

 

a) In primo luogo, parla di tutto ciò che si trova in relazione con la vita 

spirituale, “dall’inizio ascetico fino allo sviluppo nell’esperienza mistica di 

Dio”.3 

b) Questo concetto è utilizzato anche per riferirsi “alle diverse scuole di vita 

spirituale”,4 come per esempio, quella ignaziana, quella salesiana, quella 

francescana, quella carmelitana, quella salvatoriana, o quella 

benedettina, tra le altre. 

c) Allo stesso modo, “è descritta come scienza pratica, esistenziale, di 

perfezione evangelica nel suo itinerario formativo-pedagogico dall’ideale 

crisitano di carità fino all’unità di spirito nell’unione mistica con la 

Santissima Trinità”.5 

 

Secondo studi recenti è possibile distinguere tre aspetti in questo concetto: 

 

a) Il primo si riferisce al modo di orientare la vita personale verso lo Spirito 

Santo, sulla base della Parola di Dio. In questo modo si potrà vivere nello 

Spirito secondo lo Spirito,6 dovuto al fatto che “la speranza non delude, 

perché l’amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori dallo Spirito Santo 

che ci è stato dato” (Rm 5,5). 

                                                 
2 Etchebehere, El espíritu desde Viktor Frankl, 16. 
3 Álvarez, Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. Si intende per ascético um riferimento all’austerità 
e per mística la dedicazione ad uma vita spirituale. 
4 Idem. 
5 Idem. 
6 É il títolo di un libro dell’autore brasiliano Leonardo Boff. 



10 
 

b) Il secondo ci viene presentato in modo da riconoscere la diversità dei 

carismi concessi all’umanità dallo Spirito Santo (1Cor 12,4), con"lo scopo 

di facilitare ed incarnare lo stesso e unico ideale evangelico di perfezione 

nella carità”.7 

c) Ed il terzo mostra che il crisitianesimo, anche se diviso in varie chiese, 

quest’ultime rimangono unite “sotto molti aspetti e possono arricchirsi 

reciprocamente”8 con lo scopo di raggiungere l’unità comune, che è la 

comunità dei credenti, “perché tutti siano una sola cosa” (Gv 17, 21).  

 

A ciò si aggiunge che nell’attualità non è più possibile associare la spiritualità in 

maniera esclusiva alla preghiera, alla religiosità o alla stessa pietà, poiché vi 

sono spiritualità che sono a margine della religione, molte persone affermano 

che la spiritualità è materia di coscienza e che non può essere sottomessa a 

clero, gerarchie, dogmi, tradizioni o convenzionalismo. Tutto ciò “forse perché la 

spiritualità non si riferisce ad una parte della vita, ma è la vita stessa che scorre 

e avviene”.9 

 

Per tutto quanto sopra abbiamo riferito, è opportuno ricordare che 

 

Tutti gli esseri umani, indipendentemente dalla cultura, origini, religione o 

condizione sociale, per il solo fatto di appartenere al genere umano, possiedono 

la sensibilità per identificare e seguire ciò che è nella loro essenza come 

l’animo, il vigore, il brio, lo spirito che li invita e li chiama a vivere. In altre parole, 

tutti gli esseri umani hanno una vita spirituale che, per la sua condizione di 

totalità, non può essere divisa dalla loro corporeità. È una spiritualità che mette 

in relazione con il mondo, con gli altri e che apre verso Dio. 

 

Per ció la spiritualità dev’essere vissuta quotidianamente; non è possibile 

contrapporre la vita spirituale con quella corporale, dato che la spiritualità ha a 

che fare con tutto l’essere umano, e proprio nella relazione con gli altri, 

manifesta che siamo esseri spirituali, con dentità propria e specifica che 

fornisce lo spirito che stimola ciascuno a vivere. Dunque la comunicazione 

                                                 
7 Álvarez, Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. 
8 Álvarez, Diccionario Teológico Enciclopédico, 333. 
9 Navarro, Reflexiones sobre espiritualidad, teología y docencia, 2. 



11 
 

costituisce il segnale della spiritualità, il linguaggio attraverso cui si esprime la 

vita spirituale. 

 

La spiritualità è, quindi, una dimensione dell’esperienza umana, l’invito a 

coltivare l’interiorità, a interrogarsi sul senso della vita, a trascendere 

l’immediato, a superare il vivere semplicemente dalla superficialità delle cose, o 

a dalle evidenze empiriche che rispondono a stimoli e pressioni del mondo 

esteriore. 

 

Vivere la spiritualità suppone concepire la vita come essere integrale, 

profondamente corpo, incarnato, come uomo o come donna impregnati di 

dinamismo, di eternità. Solo partendo da questa consapevolezza personale è 

possibile intraprendere un cammino di vita spirituale. 

 

Così la spiritualità si riferisce a qualcuno che la mantiene o la possiede o la 

coltiva, come forma di essere, di pensare, di guardare, di fare, di sapere, di 

scegliere, di amare. È caratteristica e potenziale della persona, relativamente a 

dinamismo e atto di vita.10 

 

 

In questo modo, possiamo affermare che la spiritualità si riferisce alla forma di 

“esprimere l’incontro e la relazione degli esseri umani con Dio”.11 Una relazione 

che presenta nuove prospettive e che, nelle parole dell’evangelista, ci ricorda 

l’invito ad essere per gli altri luce – sapere – e sale – sapore – in questo 

mondo(Mt 5, 13-16), che,  nel caso del crisitanesimo, ha lo scopo di degustare 

e assaporare l’esperienza di Gesù Cristo che è buona notizia in ogni 

circostanza. 

 

1.3- Principi comuni a tutte le spiritualità 

 

Dato tutto quello che abbiamo visto fin qui, è possibile sottolineare tre principi 

che caratterizzano qualsiasi spiritualità:  

 

                                                 
10  Navarro, El lugar de la espiritualidad en la acción docente del teólogo, 61‐62. 
11  Espeja, La espiritualidad cristiana, 15. 



12 
 

a) Lo spirito, in quanto germe e forza, si unisce in modo primordiale con la 

vita in generale e con quella umana in particolare, per imporre e volere 

che ogni esperienza stia attenta di fronte a qualunque rischio o minaccia 

di danno. Da ciò “umanizzare e migliorare integralmente la vita è 

l’obbiettivo comune a tutte le spiritualità”.12 In fatti ad ogni giorno vissuto, 

viene fatto un resoconto non confessionale, essendo una buona 

persona, o andando oltre, da una prospettiva confessionale, come 

credente e praticante. 

 

b) Un’autentica spiritualità tende alla crescita integrale della persona, in un 

processo permanente di trasformazione che risulta in un beneficio sia 

individuale che collettivo. “Significa che l’autentica ‘spiritualità’ è un bene 

integrativo per ogni persona, per tutti e per l’intero universo”.13  

 

c) Una vera spiritualità raggiunge positivamente “tutto l’essere, il sentire, il 

desiderare, l’agire di ogni persona tale come è:  con le sue realtà, 

dinamismo e tendenze positive”,14 accettando anche i suoi limiti, 

debolezze, suscettibilità ed egoismi, propri della condizione umana, con 

il proposito di, essendo consapevoli delle nostre limitazioni – nostra 

indigenza -, accettarle e integrarle positivamente al servizio della propria 

vita e degli altri. 

 
 

Di conseguenza, possiamo concludere che  

 

Se lo espirito è vita, l’opposto dello spirito non è la materia, bensí la morte... 

(allora), la spiritualità comporta, conseguentemente, un vero e proprio progetto 

che si contrappone alla logica della morte presente nel processo attuale di 

accumulo e di mercato globale, espressioni organizzate e supreme di attacco 

                                                 
12 Cabestrero, ¿Qué es y qué no es espiritualidad?, 13. 
13 Idem. 
14 Idem. 
 



13 
 

alla natura ed alla comunità planetaria. Queste espressioni sono 

(riduzionistiche), escludenti e produttrici di un incalcolato numero di vittime.15 

 

1.4- Evitare il riduzionismo 

 

Quando sorgono problemi o inquietudini è imprescindibile cercare soluzioni 

rapide ed efficaci. Eppure, nell’ansia di trovare una via d’uscita, molte volte non 

si considerano il contesto o le conseguenze che tale via potrà produrre in 

futuro, per cui, sovente ricorriamo alla soluzione più facile e che in genere non 

ci nuoce e non ci coinvolge. 

 

Per esempio, se qualcuno ci dice che ha fame, la risposta più semplice è: 

‘mangia’. Però, in non poche occasioni, questa soluzione non è alla portata di 

tutti, quando si tratta di persone che non hanno le risorse necessarie, il 

mangiare si trasforma in una sfida da superare quotidianamente. 

 

Anche quando qualcuno ci dice che è triste, sofferente, disorientato o deluso, 

per noi è facile dirgli ‘stai tranquillo, il male non dura per sempre..’. In questo 

modo, un’esperienza così comune com’è il rapporto con l’altra persona, può 

portarci facilmente “ad una visione ristretta e semplicistica, ossia, riduttiva della 

realtà, un’interpretazione tendenziosa e povera della vera e reale 

complessità”.16 

 

Dobbiamo allora stare attenti per non tendere ai riduzionismi soliti nelle 

differenti sfere, come il politico, l’economico, il filosofico, il scientifico e, 

chiaramente, quello spirituale che consiste: 

 

Nell’identificare la persona integralmente con il suo spirito e ridurre il suo corpo 

e la sua materialità ad un semplice incidente di tipo arbitrario. In questo 

riduzionismo viene disprezzata implicitamente o esplicitamente la dimensione 

corporea dell’essere umano e quindi della sua sensibilità, della sua sessualità, 

                                                 
15 Boff, Ecología: grito da terra, grito dos pobres, 240. 
16 Torralba, Antropología del cuidar, 46. 



14 
 

della sua espressività e del linguaggio gestuale. Il corpo si riduce a veicolo dello 

spirito.17 

 

 

Secondo Teilhard de Chardin, tutti gli esseri dell’universo possiedono sia una 

parte interiore sia una esteriore18 che, nel caso dell’essere umano, partendo da 

una prospettiva integrale, questa parte interiore viene interpretata come la 

spiritualità, ossia, questa terra sacra in cui si deve entrare scalzi per 

contemplare le dimensioni profonde della vita (Eso 3,5).  

 

Da ciò l’importanza di superare qualsiasi riduzionismo e in questo caso quello 

spirituale, perché è proprio questa dimensione dell’esperienza umana quella 

che arricchisce e dona profondità, senso alla nostra esperienza.19 

 

PER RIFLETTERE: 

 

1) Parlando di storia della spiritualità, si cita um testo di Aguirre che si riferisce 

all’origine del cristianesimo. Lí si afferma che quello che conosciamo è solo 

uno dei vari percorsi cristiani che si è formato. Tu che ne pensi? 

2) Cosa ti ha colpito di più dopo aver letto la parte di come è sorta la spiritualità 

dell’essere umano? 

3) Nel testo viene proposta la domanda  su che cosa intendere per spiritualità, 

a partire dal punto di vista di alcuni autori. Tu cosa intendi per spiritualità?  

4) Cosa pensi dell’aspirazione a raggiungere una spiritualità genuína?  

5) Perché é importante evitare i riduzionismi, specialmente quelli di tipo 

religioso? 

  

                                                 
17 Torralba, Antropología del cuidar, 49. 
18 Chardin, El fenómeno humano, 17. 
19 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 13. 



15 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

Nel capitolo anteriore, abbiamo affermato che la spiritualità fa riferimento alla 

forma di “esprimere l’incontro e la relazione degli esseri umani con Dio”;20 

quindi dobbiamo tener presente che ogni persona potrebbe raccontare questa 

esperienza, che ha sempre la sua radice in una particolarità: giudea, islamica, 

cristiana o di altro tipo.21 

 

Nel caso della spiritualità cristiana ricordiamo che 

 

Questa s’appoggia essenzialmente nella dottrina di Gesú, completata  con la 

dottrina dei suoi apostoli di quel tempo. Non vi è né vi può essere un’altra 

spiritualità legittima e autenticamente cristiana. San Paolo avverte 

espressamente che “nessuno può porre fondamento diverso da quello che già 

vi si trova, che è Gesù Cristo” (1 Co 3,11) e San Pietro affermò davanti al 

consiglio supremo dei Ebbrei che “non vi è infatti altro nome dato agli uomini 

sotto il cielo nel quale è stabilito che possiamo essere salvati”(At 4,12).22 

 

Andando all’ovvio o a una ‘verità di Perogrullo’,23 como é affermare che Gesù 

era ebreo, è importante ricordare parte di questa eredità che ci permette di 

parlare di un cristianesimo ebraico. 

 

 

                                                 
20 Espeja, La espiritualidad cristiana, 15. 
21 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 6. 
22 Royo, Los grandes maestros de la vida espiritual, 3. 
23 Vuol dire che una cosa tanto nota e conosciuta, risulta sciocco dirla. 

TAVOLO 2 
 

AVVICINARSI ALLA  
SPIRITUALITÀ CRISTIANA  



16 
 

2.1- Israele: il popolo eletto 

 

Quando si domanda quale sia il popolo eletto, almeno nel contesto religioso 

cristiano, la risposta è immediata: Israele. Quindi,  

 

Quando si cita Israele si possono dare almeno tre interpretazioni: la prima è lo 

Stato creato il 14 maggio 1948, accettato dall’Organizzazione delle Nazioni 

Unite – ONU – nel 1950. Da cui viene il termine israeliano per il cittadino dello 

Stato di Israele. 

 

La seconda si trova all’interno del testo biblico, quando viene narrato che 

Israele è il nome che Giacobbe riceve dopo aver lottato con Dio (“non ti 

chiamerai più Giacobbe, ma Israele, perché hai combattuto con Dio e con gli 

uomini ed hai vinto” Gen 32,29), ragion per cui il popolo giudaico prende questo 

nome, dato che cresce e si sviluppa basicamente a partire dai dodici figli di 

Giacobbe – il popolo d’Israele – (Ruben, Simeone, Levi, Giuda, Issacar e 

Zabulon – figli di Lia, con cui ha avuto anche la figlia Dina; Gad e Aser – figli di 

Zilpa, serva di Lia; Giuseppe e Beniamino – figli di Rachele; Dan e Neftali – figli 

di Bila, serva di Rachele. Gen 46,8-25). 

 

La terza è la configurazione di tre parole ebraiche che esprimono una forma 

particolare di rapportarsi a Dio. La parola Is che significa uomo, la parola Re 

come vedere – rivelazione – e la parola El che si riferisce a Dio. Così che 

Israele viene intesa come: L’uomo che vede Dio o Dio che si rivela all’uomo. 

 

In questo modo, le persone che si rivolgono a Dio,24 possono essere chiamati  

israeliti, non perchè sono nati in una comunità giudea, ma perchè fanno parte 

del grande popolo a cui Dio si è rivelato ed ha scelto per sé25 con alcune 

                                                 
24 Volendo vedere il modo che la persona ha per esprimere come Dio gli si è rivelato; perché non è  la 
stessa cosa vedere Dio faccia a faccia e vedere il volto di Dio.  La prima si riferisce ad un modo di parlare 
che  denota  un  rapporto  personale  ed  intimo,  come  descritto  nel  racconto  quando  Mosé  e  Dio  si 
incontrano nella Tenda della Riunione: “Yahvéh (il Signore) parlava con Mosé faccia a faccia, come parla 
un uomo con un suo amico” (Es 33,11a), ma la seconda sarebbe fatale poiché nel racconto si dice che 
Mosé voleva vedere Dio, e Lui risponde: “non potrai vedere il mio volto; perché l’uomo non può vedermi 
e continuare a vivere” (Es 33,20). 
25 “Ora, se vorrete ascoltare la mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per me la proprietà tra 
tutti  i popoli, perché mia è tutta  la  terraEs 19, 5. Ancora, si deve considerare che"Dio non appartiene 
come  proprietà  a  nessun  popolo.  Ma  Lui  si  è  acquiatato  un  popolo  tra  quelli  che  prima  erano  non 
popolo”. Catechismo della Chiesa Cattolica, 186. 



17 
 

caratteristiche che li distingue da tutti gli altri gruppi religiosi, etnici, politici o 

culturali della storia.26  

 

 

In base a ciò che abbiamo studiato fin qui, possiamo affermare senza dubbio, 

che facciamo parte del popolo che Dio ha eletto per essere da Lui salvato; è 

quindi chiaro che nei due millenni di storia del cristianesimo ci sono stati – e 

continuano a esserci - modi molto diversi di avvicinarsi e comprendere la figura 

di Gesù. Perciò, 

 

La sfida é di presentare Gesú di Nazaret come Cristo porta di salvezza, come 

una proposta e non come un’alternativa unica ed imposta; perché al di fuori di 

una riflessione seria, apparentemente ci invita a credere unicamente per fede o 

esclusivamente per la Parola, ignorando la realtà propria di ogni persona.27 

 

Quindi, è opportuno essere d’accordo a questo punto, capire che la spiritualità 

cristiana è l’incontro vivo con Gesù Cristo nello Spirito. In questo senso, la 

spiritualità cristiana si occupa dei modi in cui questi insegnamenti ci configurano 

come individui, partecipi della comunità cristiana che vive nel mondo.28 

 

2.2- L’insegnamento di Gesù 

 

L’insegnamento principale che Gesù ci offre è la venuta del Regno di Dio. Un 

concetto che non si spiega, ma che nei Vangeli Lui stesso rivela con esempi: “È 

simile a un granello di senape che un uomo prende e semina nel suo campo” 

(Mt 13,31). “È come un uomo che getta il seme nella terra” (Mc, 4,26). “È simile 

al lievito, che una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu 

tutta lievitata” (Lc 13,21). 

 

E per vivere in pienezza il Regno di cui Gesù ci parla, esistono due pratiche 

fondamentali e in relazione tra loro, tanto da non poter esistere l’una senza 

l’altra  

                                                 
26 Mahecha, El Shabat: una estrategia ecológica de Dios, 439. 
27 Mahecha, Aproximación a los rasgos de una espiritualidad ecológica, 67. 
28 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 7. 



18 
 

e che devono ispirare il comportamento di ogni cristiano: rinnegare se stesso e 

seguire Cristo, come  Gesù ci ha spiegato quando ha detto: “Se qualcuno vuole 

venire dietro di me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua” (Lc 

9,23). Soltanto così ci avviciniamo ad una perfezione a cui ogni cristiano è 

chiamato. 

 

 Rinnegare se stessi 

 

Il requisito che Gesù propone a questo rispetto è molto forte: si tratta di 

prendere la propria croce. Una situazione che nel giudaismo è sostenuta dal 

peccato originale che porta l’uomo a dover combattere le tendenze disordinate 

della sua natura, ed anche dal fatto che al di fuori deve combattere le 

suggestioni del demonio (1Pt 5,8) e gli scandali del mondo (Mt 18,7), 

opponendo una resistenza energica. 

 

Per rispondere a questo requisito, Gesù stesso ci propone: “Vigilate e pregate 

per non cadere in tentazione; lo spirito è pronto, ma la carne è debole” (Mc 

14,38). Un’attitudine e un’azione propria e permanente di Gesù che si evidenzia 

nel testo delle Tentazioni nel Deserto (Mt 4,1-11).29 

 

Però questa rinuncia ha gradi diversi che vanno dal compiere le norme – Legge 

– come strategia minima di convivenza – e salvezza – fino all’ispirazione di una 

perfezione cristiana. 

 

                                                 
29 Allora Gesù fu condotto dallo Spirito nel deserto per esser tentato dal diavolo.  E dopo aver digiunato 
quaranta giorni e quaranta notti, ebbe fame.  Il tentatore allora gli si accostò e gli disse: «Se sei Figlio di 
Dio, di' che questi sassi diventino pane».4 Ma egli rispose: «Sta scritto:Non di solo pane vivrà l'uomo,ma 
di  ogni  parola  che  esce  dalla  bocca  di  Dio».  Allora  il  diavolo  lo  condusse  con  sé  nella  città  santa,  lo 
depose sul pinnacolo del tempio   e gli disse: «Se sei Figlio di Dio, gettati giù, poiché sta scritto:Ai suoi 
angeli darà ordini  a  tuo  riguardo,ed essi  ti  sorreggeranno con  le  loro mani,perché non abbia a urtare 
contro un  sasso  il  tuo piede». Gesù gli  rispose: «Sta  scritto  anche:Non  tentare  il  Signore Dio  tuo». Di 
nuovo ildiavolo lo condusse con sé sopra un monte altissimo e gli mostrò tutti i regni del mondo con la 
loro gloria e gli disse:  «Tutte queste cose io ti darò, se, prostrandoti, mi adorerai».  Ma Gesù gli rispose: 
«Vattene, satana! Sta scritto:Adora il Signore Dio tuoe a lui solo rendi culto». Allora il diavolo lo lasciò ed 
ecco angeli gli si accostarono e lo servivano. 



19 
 

L’esempio ce l’ha dato lo stesso Gesù quando parla con il giovane ricco, per 

distinguere la rinuncia imposta a tutti da quella richiesta a coloro che aspirano 

alla perfezione per raggiungere il regno di Dio: 

 

Ed ecco, un tale si avvicinò e gli disse: “Maestro, che cosa devo fare di buono 

per avere la vita eterna?”. Gli rispose: “Perché mi interroghi su ciò che è 

buono? Buono è uno solo. Se vuoi entrare nella vita, osserva i 

comandamenti”. Gli chiese: “Quali?”. Gesù rispose: “Non ucciderai, non 

commetterai adulterio, non ruberai, non testimonierai il falso, onora il padre e la 

madre e amerai il prossimo tuo come te stesso”. Il giovane gli disse: “Tutte 

queste cose le ho osservate; che altro mi manca?” Gli disse Gesù: “Se vuoi 

essere perfetto, va', vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro 

nel cielo; poi vieni e Seguimi!” (Mt 19, 16-21). 

 

Si capisce che la ricchezza in quanto tale non è una cosa cattiva. Di fatto, 

possedere i beni della terra, dentro i limiti della giustizia, è legittimo. Eppure, il 

cristiano, come il giovane del Vangelo, che nutra aspirazioni più alte e senta 

una chiamata divina speciale, è invitato a rinunciarvi, perchè Gesù, da buon 

ebreo, conosceva cosa recitava il Salmo 23,1: “Il Signore è il mio pastore, non 

manco di nulla”. 

 

La perfezione evangelica è talmente esigente che non è richiesto solo di 

rinunciare alle ricchezze, ma anche a cose permesse come avere una famiglia. 

Da qui l’invito a prendere su di sé la propria croce, per camminare sulle orme di 

Gesù per camminare fino alla morte se sarà necessario, come ha camminato 

Lui. E in questo consiste seguirlo: dare anche la vita.  

 

È a questi che si riferisce quando afferma: 

 

Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni 

sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché 

grande è la vostra ricompensa nei cieli. Così infatti hanno perseguitato i profeti 

prima di voi.  (Mt 5, 11-12). 

 



20 
 

Questa è la rinuncia  riassunta nella frase detta a Giacomo e Giovanni mentre 

andavano a Gerusalemme: “Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i 

loro nidi, ma il Figlio dell'uomo non ha dove posare il capo” (Lc 9,58). E chi 

conosce la storia di Gesù, sa che queste non sono solo parole, ma fatti concreti 

evidenziati dalla sua nascita in una grotta fino alla sul morte in croce sul 

Calvario. 

 

 Seguire Cristo 

 

Seguire Gesù, il Cristo, non è meno esigente che rinnegare se stessi, come è 

chiesto da Gesù ai suoi discepoli, come requisito specifico per seguirlo. 

 

A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare 

prima a seppellire mio padre». Gli replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i 

loro morti; tu invece va' e annuncia il regno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, 

Signore; prima però lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesù 

gli rispose: «Nessuno che mette mano all'aratro e poi si volge indietro è adatto 

per il regno di Dio”. (Lc 9, 59-62) 

 

E anche se ad alcune persone questa chiamata può sembrare molto rigida e 

rigorosa, racconti come la chiamata dei primi quattro discepoli testimoniano che 

quei cristiani – ovvero i seguaci di Cristo – per la loro attitudine a vivere 

veramente la loro fede, non hanno avuto difficoltà a rispondere alla chiamata di 

Gesù per vivere il Regno di Dio. 

 

Mentre camminava lungo il mare di Galilea, vide due fratelli, Simone, chiamato 

Pietro, e Andrea suo fratello, che gettavano le reti in mare; erano infatti 

pescatori. E disse loro: “Venite dietro a me, vi farò pescatori di uomini”. Ed essi 

subito lasciarono le reti e lo seguirono. Andando oltre, vide altri due fratelli, 

Giacomo, figlio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello, che nella barca, insieme a 

Zebedeo loro padre, riparavano le loro reti, e li chiamò. Ed essi subito 

lasciarono la barca e il loro padre e lo seguirono (Mt 4, 18-22). 

 

Questa testimonianza dimostra come la chiamata a seguire Cristo non è 

qualcosa per pochi, ma è rivolta a tutti coloro che vogliano veramente 



21 
 

raggiungere il Regno di Dio. E l’esempio si trova all’interno della stessa 

comunità giudaica dell’epoca, in cui non potevano credere che un pubblicano 

come Levi, che riscuoteva le tasse, potesse rispondere alla chiamata di Gesù: 

“gli disse: «Seguimi!».  Egli, lasciando tutto, si alzò e lo seguì” (Lc 5,27-28). 

 

Per questo molte persone, che desideravano veramente seguire Cristo, hanno 

raggiunto la santità, hanno rinunciato a se stessi in modo effettivo. 

 

Sant’Antonio Abate, dopo aver ascoltato casulamente in una chiesa il brano del 

giovane ricco (Mt 19, 16-21), ha venduto tutti i suoi beni, ha dato il denaro ai 

poveri e si è ritirato nel deserto.30 

 

Di fatto, grandi maestri di vita spirituale come San Francesco di Sales, 

insegnano che qualunque siano lo stato e la condizione della vita, religiosa o 

laica, celibi, nubili o sposati, “possiamo e dobbiamo aspirare alla vita perfetta”.31 

 

A proposito, il Concilio Vaticano II si è espresso in modo chiaro e fermo: 

 

É, poi, molto chiaro che tutti i fedeli, di qualunque stato o condizione, sono 

chiamati alla pienezza della vita Cristiana ed alla perfezione della carità, e 

questa santità suscita un livello di vita più umano, compreso nella società 

terrena. Per la ricerca di questa perfezione i fedeli usano le forze ricevute, 

secondo la misura della donazione di Cristo.32 

 

Con questo, tutti i cristiani, sono invitati – per non dire obbligati -, a cercare 

insistentemente di seguire Cristo, per raggiungere la santità e la perfezione nel 

proprio stato. 

 

 

 

                                                 
30 San Atanasio, Vida de San Antonio Abad ‐ Per consultare il testo originale:  
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/02950373,_Athanasius,_Vida_de_San_Antonio_Abad,_ES.pdf  
31 San Francisco de Sales, Introducción a la vida devota, 3. 
32 Lumen Gentium, nº 40. 



22 
 

2.3- L’ importanza della preghiera 

 

Rinnegare se stessi e seguire Cristo sono un binomio con cui il cristiano, senza 

dubbio, raggiungerà il Regno di Dio annunciato da Gesù. Ed è qui che è 

evidente l’importanza ed il potere che ha la preghiera per un cristiano che 

aspira a raggiungere la santità e la perfezione. 

 

Questa è la raccomandazione data da Gesù, che Lui stesso ha messo in 

pratica e che mette il cristiano in comunicazione intima con Dio. 

 

Ebbene, io vi dico: chiedete e vi sarà dato, cercate e troverete, bussate e vi 

sarà aperto.Perché chiunque chiede riceve e chi cerca trova e a chi bussa sarà 

aperto.Quale padre tra voi, se il figlio gli chiede un pesce, gli darà una serpe al 

posto del pesce? O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione? Se voi 

dunque, che siete cattivi, sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto più il 

Padre vostro del cielo darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!». (Lc 

11,9-13). 

 

In fatti, “poco dopo la morte di Gesú, vi sono diversi gruppi di suoi discepoli che 

concordavano nel rivendicare la sua memoria e nel sentirsi legati a Lui, anche 

se in forme e modi diversi”,33 e cominciano a testimoniare che la spiritualità 

cristiana non è semplicemente una filosofia astratta o un codice di credenze, 

ma presuppone un modo di vivere in cui la preghiera è un elemento 

fondamentale. 

 

La V Conferenza Generale dell’Episcopato Latino Americano e dei Caraibi, 

celebrata a maggio 2007 ad Aparecida – Brasile, si è espressa così: 

 

In un mondo assetato di spiritualità e consapevole della centralità della 

relazione con il Signore nella nostra vita di discepoli, vogliamo essere una 

Chiesa che impara a pregare e che insegna a pregare. Una preghiera che 

                                                 
33 Aguirre, Así empezó el cristianismo, 41. 



23 
 

nasce dalla vita e dal cuore ed è il punto di partenza delle celebrazioni vive e 

partecipate che animano e nutrono la fede.34 

 

Ma deve essere preso in considerazione che, anche quando i vangeli narrano 

che Gesù ha chiamato molti discepoli in modo individuale, l’esperienza concreta 

di discepolato è sempre avvenuta in una comunità che camminava con Lui. 

 

Quindi, anche se ogni persona dovrà rispondere in maniera individuale a questa 

chiamata, la risposta implica l’appartenenza ad una comunità che testimonia i 

fatti di salvezza del Signore nella sua vita, morte e risurrezione. 

 

Così rinnegare se stessi e seguire Cristo è una chiamata ad appartenere ad 

una comunità perché 

 

é nella comunità riunita che si predica la parola e si fa la frazione del pane, 

dove la memoria della vita, della morte e della risurrezione di Cristo è evocata, 

ricordata, ripresentata e proclamata. Luca ci presenta un breve tratto di questa 

comunità di discepoli: “Erano perseveranti nell'insegnamento degli apostoli e 

nella comunione (in greco: koinonia), nella frazione del pane e nelle preghiere” 

(At 2,42). 

 

La spiritualità dei cristiani, anche se rappresenta grandi esigenze individuali di 

ogni persona, non è espressa pienamente nella vita di nessun individuo. 

L’autentica spiritualità crisitana deve avere un carattere ecclesiale. Una delle 

molteplici funzioni dell’eucaristia è proprio quella di configurare la comunità che 

confessa che Gesù è il suo Signore. I discepoli cristiani si riuniscono per 

partecipare alla cena del Signore per ripresentare i suoi atti di salvezza in un 

tempo ed in un luogo, ed allo scopo di affermare il loro proposito comune. Di 

sicuro potremmo dire che un modo di comprendere la natura missionaria della 

Chiesa è sostenere che, come discepoli di Gesù, il nostro compito è invitare 

altri a partecipare di questo altare.35 

 

 

 

                                                 
34 Aparecida, 28. 
35 Cunningham y Egan, Espiritualidad cristiana, 13. 



24 
 

PER RIFETTERE 

 

1) Qual é la differenza tra una spiritualità crisitana e qualsiasi altra spiritualità? 

2) Ti ricordi il modo di intendere Israele? Qual’è quello in cui ti identifichi di più 

e perchè? 

3) L’insegnamento principale di Gesù è centrato nell’annuncio del Regno di 

Dio? Cosa intendi per Regno di Dio? 

4) La rinuncia a se stesso che Gesù fa è un riferimento importante per ogni 

cristiano. Per seguire Gesù Cristo, a che cosa hai rinunciato o a cosa saresti 

disposto a rinuciare per raggiungere il Regno di Dio? 

5) È stato affermato che per rinnegare se stesso e seguire Cristo, è molto 

importante la preghiera. Hai mai pensato che la tua preghiera, sia personale 

che coniugale, contribuisce a questo proposito? 

 

  



25 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Quando si parla di matrimonio, frequentemente vengono fatte battute e allusioni 

negative. Tanto che 

 

Alcuni parlano del loro matrimonio come se fosse il racconto di un aneddoto di 

una notte di gioco d’azzardo: “ho avuto la fortuna – sfortuna – di sposarmi 

con...”. Sembra, quindi, che tutte le vicissitudini di una vita lunga di matrimonio 

siano definitivamente spiegate dalla situazione di una stella. È sempre “l’altro” 

che segna il destino del matrimonio.36 

 

Proprio per questi esempi, è necessario parlare di spiritualità coniugale, dato 

che è necessario intendere il matrimonio come un sacramento, dal momento in 

cui l’unione dell’uomo e della donna – secondo la Chiesa Cattolica, non è un 

incidente che avviene nella vita per cause fortuite. 

 

Al contrario, intendere il matrimonio come un sacramento ci permette di capire 

che questo è il campo – la terra fertile – in cui Dio semina il seme del suo 

amore perché germini e dia frutto in abbondanza. Quindi il matrimonio è un 

cammino per cercare la santità ed è una vocazione per la maggioranza dei figli 

di Dio. 

 

Possiamo quindi affermare che il matrimonio è un sacramento molto grande 

come ha detto Giovanni Paolo I nel suo breve pontificato: 

 

                                                 
36 Navarrete, Para que tu matrimonio dure, 13. 

TAVOLO 3 
 

LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE 



26 
 

Nel secolo scorso in Francia c’era un famoso professore, Federico Ozanam; 

insegnava alla Sorbona, era un eloquente oratore, brillante. Aveva un amico, 

Lacordaire (un sacerdote domenicano) che diceva: “Quest’uomo è così 

formidabile e buono che diventerà un sacerdote ed arriverà ad essere vescovo!” 

Però incontrò una splendida ragazza e si sposarono. Lacordaire rimase deluso 

e disse: “Povero Ozanam! Anche lui è caduto nella trappola!” Due anni dopo, 

Lacordaire  andò a Roma e fu ricevuto da Pio IX; “Venga, venga padre – gli 

disse. Io ho sempre sentito dire che Gesù ha instituito sette sacramenti; ora 

Vostra Eccellenza mischia le carte e mi dice che ha instituito sei sacramenti ed 

una trappola. No, padre, il matrimonio non è una trappola, è un sacramento 

molto grande”.37  

 

3.1- Il fondamento della spiritualità coniugale  

 

La rivelazione della realtà trinitária di Dio in Gesù è di per sé un invito per 

incontrare la risposta al maggiore desiderio degli esseri umani: sentirsi amati, 

avere un luogo dove realizzare questo amore e trascendere nel tempo dando 

senso alla propria vita. Desideri così antichi quanto la stessa umanità. 

 

Il famoso filosofo greco Platone, conosciuto per il suo modo acuto di 

comprendere la natura umana, presenta nel suo dialogo “Simposio o 

dell’amore”38 un racconto secondo cui in passato, l’umanità era composta da 

esseri androgeni – maschi e femmini allo stesso tempo – con 2 teste, 4 braccia 

e 4 gambe, che avevano una forza non comune e la presunzione di sfidare i 

dei. 

 

Per questo i dei, con l’aiuto specifico di Apollo, separarono gli androgeni, e 

l’ombelico è ciò che è rimasto, segno di quest’operazione. Ma la vita diventa 

impossibile per ciascuna delle parti, dato che l’una non può vivere senza l’altra, 

e Zeus si impietosisce e permette loro di unirsi e soddisfare questo desiderio. 

Come conseguenza di ciò e della relazione delle parti, comincia a nascere ed a 

                                                 
37 Giovanni Paolo I, UdienzaGenerale, 13 settembre 1978. 
38 Platone. Dialoghi, 382. 



27 
 

perfezionarsi l’amore che altro non è che la ricerca dell’unità perduta e della 

forza vitale. 

 

Questo racconto mitologico presenta una metafora meravigliosa della 

sorprendente realtà degli esseri umani, carenti, incompleti e bisognosi uno 

dell’altro; eppure scioccamente autosufficienti, egoisti e superficiali all momento 

di trovare ragioni di felicità. 

 

Un essere umano che crede falsamente che sarà felice soltanto con la 

soddisfazione dei suoi desideri – impulsi primari – con la magra consolazione di 

possedere oggetti, proprietà e/o titoli, alla ricerca di fama e d’essere 

riconosciuto, farà l’esperienza in forma paradossale del vuoto e dell’infelicità, 

così come ha esposto il famoso psicologo umanista Viktor Frankl: 

 

Il piacere, in nessun caso è in primo luogo, o solo eccezionalmente,  l’oggetto 

dell’azione umana; questa mira primariamente al compimento del senso ed alla 

realizzazione dei valori; ma il piacere da solo può prodursi e, si produce, 

quando n’è pieno il senso e si sono realizzati i valori... In una parola, la sua 

pienezza eistenziale. Il contrario è il vuoto esistenziale.39 

 

Noi, esseri umani, ci muoviamo continuamente tra queste forze che ci mettono 

in tensione; da un lato, provare la necessità di questa presenza amorosa di 

qualcuno speciale, che arriva in dato momento della vita, magicamente. È 

quando ci innamoriamo e sentiamo che dobbiamo lottare per questo amore, 

perché, come nel mito greco, possiamo sentire infine che siamo completi. 

 

Ma quello veramente problematico è l’altro polo della tensione. È la ricerca della 

nostra identità individuale; dell’io; della necessità di auto-affermarsi; dell’io 

posso da solo(a). Potrebbe bensì portarci a alla sciocca battuta in moda nella 

società moderna: ‘meglio soli che male accompagnati’. 

 

 

                                                 
39 Frankl, El hombre doliente, 29. 



28 
 

Ciò conduce ad un profondo egoismo ed ad una autosufficienza negativa, che 

non ci permette di riconoscere che  

 

Gli uomini e le donne formano coppie e si sposano per soddisfare la necessità 

che ha la persona umana di amare e di essere amato, di avere figli e formare 

una famiglia, per crescere come persona, di sentirsi sicuro, apprezzato, per 

vivere la sessualità, per lasciare infine la casa dei genitori....Con quante parole 

diverse può essere scritto il romanzo che è l’incontro di ogni coppia!40 

 

Però, in questa realtà non tutto è perfezione; molte famiglie vivono abbattute 

dallo stress e dalle incertezze dovute ai grandi cambiamenti economici, sociali, 

politici e culturali. Oltre a vivere in mezzo ad alti livelli di aggressività, che in non 

poche occasioni finiscono in violenza verbale e fisica. In questo contesto, la vita 

a due è uno spazio di tensione tra poli, dove la spiritualità coniugale sorge 

come il cammino dell’armonia tra loro, perché la coppia raggiunga la 

realizzazione trascendentale che tutti desideriamo. 

 

Capiamo, quindi – perchè lo proviamo – che non è facile raggiungere questa 

meta di sviluppo spirituale a due; non si tratta soltanto di sopprimere le tensioni 

proprie della convivenza matrimoniale, dato che questo è impossibile. Ancor 

più, la proposta di vivere in due questa dimensione spirituale è un invito a 

camminare verso la piena realizzazione umana. 

 

Dio è Amore e ce lo ha dimostrato in molti modi: nella natura, dove scopriamo 

che ha riversato la vita in abbondanza; nella sua presenza protettrice quando 

ha scoperto il popolo di Israele; in modo chiaro in Gesù Cristo, presenza 

amorosa del Padre; e nei doni abbondanti che riceviamo in unione con lo Spirito 

Santo. Dio nella sua realtà trinitaria, ci invita a vivere pienamente la nostra 

relazione coniugale e a donare mutuamente la vita, dando così testimonianza 

della vita di Dio in noi. 

 

 

                                                 
40 Navarrete, Para que tu matrimonio dure, 50. 



29 
 

Vista così, la spiritualità coniugale ci mette in sintonia con l’essere amoroso di 

Dio. Ci permette di scoprire ogni giorno il suo invito ad essere comunità. 

Riflesso della comunità trinitaria di Dio. Solo così scopriremo che siamo 

responsabili l’uno del’altro, perché questi lacci sono doni di Dio. 

 

3.2- La spiritualità coniugale: un processo dinamico di encontro con  Dio 

 

La spiritualità vissuta a due è un cammino fatto passo dopo passo; non è 

qualcosa di magico o la capacità di pregare che si ha o non si ha, ma è frutto di 

un processo, di un vero coltivo, di un continuo avvicinarsi che ci permette di 

conoscere questa volontà amorosa di Dio per me e per il mio coniuge. 

 

Un esempio meraviglioso della continua ricerca di Dio lo troviamo nel testo del 

profeta Elia quando incontra Dio sul monte Oreb: 

 

Gli fu detto: “Esci e fermati sul monte alla presenza del Signore”. Ecco, il 

Signore passò. Ci fu un vento impetuoso e gagliardo da spaccare i monti e 

spezzare le rocce davanti al Signore, ma il Signore non era nel vento. Dopo il 

vento ci fu un terremoto, ma il Signore non era nel terremoto.  Dopo il terremoto 

ci fu un fuoco, ma il Signore non era nel fuoco. Dopo il fuoco ci fu il mormorio di 

un vento leggero.  Come l'udì, Elia si coprì il volto con il mantello, uscì e si 

fermò all'ingresso della caverna. Ed ecco, sentì una voce che gli diceva: “Che 

fai qui, Elia?” (1Re 19,11-13). 

 

Dio fa al profeta una domanda fondamentale: “Che fai qui?” E parafrasando 

questa domanda potremmo dire: Che fai qui con il tuo coniuge? Cosa fate qui? 

Ti stiamo cercando, Signore. Questa, sicuramente, sarà la risposta di molti di 

noi. 

 

E dovremo anche chiedere: Dove stiamo cercando Dio? Nell’uragano violento 

che spacca le montagne e spezza le rocce, o in un terremoto? O nel fuoco 

divoratore? È possibile che molte persone facciano così queste ricerche nel 

mondo attuale, competendo selvaggiamente alla ricerca di vittorie a tutti i costi, 

per essere riconosciuti come leaders assoluti, per essere i primi e non lasciare 



30 
 

niente agli altri, perciò ricerche equivocate, basate solo nel possedere, nel 

potere e nel piacere egoistico. 

 

Ma che dice il testo?: Il signore non era nell’uragano, né nel terremoto, né nel 

fuoco.....bensì nella brezza suave. 

 

Ossia, Dio si trova in una spiritualità coltivata poco a poco, dolcemente. Come 

questi campi pieni di bei fiori multicolori, che crescono senza fare rumore, ma 

sono pieni di vita e trasformazione, a differenza delle rocce che rotolano in 

discesa facendo gran rumore e provocando distruzione e morte. 

 

L’amore che condividiamo, l’accetazione delle debolezze dell’altro, l’attenzione 

amorosa alle necessità dei nostri figli e mille altri dettagli sono questa brezza 

soave e quotidiana in cui Dio si manifesta e si fa presente. È anche lì dove 

coltiviamo la nostra spiritualità coniugale e siamo chiamati a contemplare 

l’azione di Dio, in mezzo alle nostre azioni quotidiane. 

 

3.3- La spiritualità coniugale vissuta nella sua dimensione sacramentale 

 

La spiritualità coniugale, vissuta non come un contratto di tipo civile, o come 

una istituzione di tipo sociale, ma come un sacramento, ci dona quattro grazie o 

doni di cui possiamo approfittare in due: l’irradiazione, l’elevazione, la cura e la 

fecondità. 

 

L’irradiazione è la grazia che riceviamo per illuminare come luce propria – il  

coniuge in primo luogo e poi gli altri – il cammino di una vita dove appare 

l’amore di Dio. 

 

L’elevazione è la grazia che riceviamo per aiutare all’altro quando esso si sente 

stanco, demotivato, sul punto di crollare. È l’opportunità di intervenire e farlo 

rialzare, elevarlo con e verso Dio. 

 



31 
 

La cura è la grazia che riceviamo per alleviare le sofferenze dell’altro quando ci 

feriamo nelle discordie quotidiane. Nessun altro lo può fare, se non chi è stato 

ferito ma decide di perdonare. 

 

Infine la fecondità è la grazia che riceviamo non solo per procreare, ma anche 

per rimanere vicini e occuparci l’uno dell’altro, quando figli e figlie se ne vanno, 

alcuni senza neanche un saluto, e possiamo evitare che il freddo della 

solitudine colpisca il nostro cuore.41 

 

In questo modo possiamo constatare che tutta la spiritualità cristiana – per lo 

Spirito Santo che abita in noi – deve essere incarnata. Dio si comunica con noi 

perchè entra nella nostra storia; cosicchè nel rapporto di coppia è richiesto il 

contare sull’altro, non nei termini di una finalità impresariale, ma nella ricerca di 

un proposito comune. Quindi, per capire il sacramento, dovremo 

materializzarlo, ossia rappresentarlo in qualche modo. 

 

Così come nel battesimo, l’essere immersi nell’acqua significa immergersi in 

Cristo, o nell’Eucaristia si vede Cristo che si dona nel pane e nel vino, nel 

matrimonio, l’amore fedele della coppia che è esclusività del donarsi, esprime il 

sì dell’amore di Dio nella fedeltà per ogni essere umano, ragion per cui tutte le 

manifestazioni di questo Amore la santificano. 

 

Questo è ciò che esprime San Paolo rispetto al rapporto di Cristo con la Chiesa 

– e di conseguenza, di Cristo con l’umanità – che è come un matrimonio: uno e 

per sempre. 

 

Questa è una professione di fede della Chiesa, è evidente che non vi è 

l’imposizione di uno sull’altro, e da qui Gesù ci invita a vivere questa 

dimensione di incarnazione leggendo la realtà storica, portandola alla 

                                                 
41 Parte della canzone El camino de la vida, del compositore colombiano Héctor Ochoa Cárdenas; opera 
scelta com votaizone nazionale in um concorso della  RCN Radio, come la canzone colombiana del   XX 
secolo. 



32 
 

preghiera, confrontandola con la volontà di Dio e discernendo in mezzo alla 

realtà concreta degli uomini, per prendere continuamente decisioni. 

 

In questo consiste seguire Gesù, sia nel livello individuale sia di coppia: da un 

lato, nella realtà della preghiera di discernimento, nel momento in cui lo Spirito 

Santo ci sta trasformando, viene dato più spazio al sentimento che non alla 

razionalità. L’ideale è divenire sempre più come Gesù, un essere di grande 

sensibilità che si esprime in modo autentico. Questa è la dimensione pasquale 

che nel quotidiano si esprime nella semplicità di vita e di donazione quotidiana. 

 

Dobbiamo essere consapevoli che cercare la volontà di Dio trae conflitti; ma 

dobbiamo sapere anche che non siamo soli ad affrontarli; la mano di Dio – che 

ci aiuta – può risolverli. 

 

Così potremo celebrare l’azione di Dio nelle nostre vite. E scoprirla attraverso la 

donazione d’amore gratuita e generosa, che è l’unica maniera di rispondergli 

per trasmettere vita e vita in abbondanza. 

 

Può sembrare una ridondanza,42 ma la spiritualità coniugale avviene, quando il 

vero senso dell’unione coniugale è trovato. Ossia, quando i coniugi si 

incontrano. Ma sono almeno tre le maniere per viverla: 

 

a) Unione libera. 

b) Matrimonio civile. 

c) Matrimonio como sacramento. 

 

Ciascuna di esse si generano e si rafforzano nella spiritualità coniugale; ma 

solo l’ultima è quella che si basa sulla presenza di Dio, dal momento in cui 

viene chiamato ad appartenere e condividere il nostro reciproco amore. 

 

                                                 
42 Ovvero, uma cosa è così risaputa e conosciuta che non sarebbe necessario dirla. 



33 
 

Non vogliamo e non si può affermare che Dio non sia presente nella vita delle 

altre unioni, però risulta sostanzialmente diverso l’invito esplicito, che si fa 

attraverso il sacramento, invece di soltanto supporlo, come avviene negli altri 

casi. 

 

È quindi importante riconoscere che il matrimonio assunto come sacramento, in 

quanto tale non differisce da un altro matrimonio, ma sulla base della fede, si 

configura come la realtà più perfetta, in cui è rivelata la verità dell’unico 

matrimonio iscritto nel progetto di Dio che le coppie di sposi sono chiamate a 

vivere.43 

 

Ma tutti i sacramenti implicano un atto di fede. Vale a dire, un atto di volontà. 

Volere che Dio sia presente. Un atto che supera i limiti della ragione e diventa 

un’esperienza di vita – come imparare a nuotare o osservare un seme mentre 

germoglia. 

 

Cio è qualcosa che si sperimenta meravigliosamente al momento del 

matrimonio, dato che non è solo parte d’un fatto concreto e di una decisione 

personale nel momento di dire “sì”, ma sono in due, l’uomo e la donna, che 

celebrano questo sacramento. 

 

 

Per questo, anche se il sacerdote è solo il testimone di questa unione, per la 

fede è il testimone più eccezionale, perchè quando nell’esercizio del ministero 

sacerdotale, diventa la presenza di Dio vivo che si compromette con noi come 

coppia. 

 

Così, il sacramento del matrimonio non finisce con il rito, quando il sacerdote – 

lo stesso Dio – ci dice: vi dichiaro marito e moglie. Al contrario è in questo 

momento che comincia ad essere vissuto e celebrato il sacramento, a farsi vivo 

ed attuale con il nostro ‘io’ di ogni giorno. 

 

                                                 
43 Vedere Larrabe, El matrimonio cristiano en la época actual, 34. 



34 
 

Per riuscire a coltivare la spiritualità, che ci permetterà un vera crescita nel 

discernimento, è indispensabile che la coppia dedichi un tempo reale alla 

preghiera quotidiana. Non basta solo lo sforzo di uno, la preghiera è la materia 

prima della spiritualità coniugale. 

 

 

PER RIFLETTERE 

 

1) La  prima parte della lettura fa riferimento a situazioni quotidiane che tutti 

ascoltiamo sul matrimonio. Ti ricordi aneddoti, battute o situazioni su questo 

argomento? 

2) Quando ci si riferisce al fondamento della spiritualità coniugale, abbiamo 

parlato di un testo di Platone. A che cosa questo racconto mitologico di 

invita? 

3) Con il matrimonio incomincia un progetto comune di vita. Tu come proponi 

di vivere le tensioni che porta, rispetto alla ricerca di un’identità e dello 

sviluppo pieno dell’individuo? 

4) È stato affermato che la spiritualità coniugale è un cammino che si realizza 

passo dopo passo. Come è stato questo percorso con il tuo coniuge? 

5) Il requisito per appartenere ad una END è il matrimonio cattolico. Quindi ti è 

chiaro che significa vivere questa unione come sacramento? 

 

  



35 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

Álvaro e Mercedes Gómez-Ferrer Lozano, sono una coppia di Valenza – 

Spagna, che appartiene alle END dal 1966. Si sono distinti non solo per la loro 

dedicazione al Movimento, con la loro testimonianza nei vari servizi prestati, ma 

anche per la fortuna di aver conosciuto Padre Henri Caffarel, e questo permette 

loro di parlare con autorevolezza sul tema che appare in questo capitolo e che 

è il titolo di una delle tante conferenze che hanno condiviso con le équipe di 

tutto il mondo.  

  

Vogliamo per ciò approfondire il testo che loro hanno eseguito ed usarlo come 

una  linea conduttrice, insieme ad alcuni brani di padre Caffarel, poiché, come 

abbiamo affrontato nel capitolo precedente, vogliamo capire il matrimonio 

partendo dalla sua dimensione sacramentale, che consacra il rapporto tra uomo 

e donna nella sua forma coniugale e la rivela come segnale del rapporto di 

Cristo con la sua Chiesa. 

 

Contiene un insegnamento di grande importanza per la vita della chiesa, che 

dovrà arrivare per mezzo di se stessa al mondo di oggi; tutte le relazioni tra 

l’uomo e la donna devono seguire questo spirito. La Chiesa dovrà utilizzarsi di 

questa ricchezza sempre più pienamente.44 

 

 

                                                 
44 Giovanni Paolo II, Christifidelis Laici, nº 52. 

TAVOLO 4 
 

LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE: 
CUORE DELLE  ÈQUIPE 



36 
 

4.1- La spiritualità coniugale  

 

L’amore di Dio e l’amore coniugale provengono dalla stessa fonte, partecipano 

dello stesso Amore. È impressionante pensare che ciscuno di noi scopre meglio 

che cosè l’amore di Dio grazie alle attitudini di amore del coniuge verso di lui. È 

chiaro che l’amore di Dio supera il nostro amore di coppia. E questo fa sí che vi 

sia sempre un piccolo vuoto, un desiderio in più, nel profondo del nostro 

rapporto coniugale. Di questo vuoto non possiamo incolpare l’altro. Solo 

l’incontro definitivo con l’Amore totale sazierà questa fame inesauribile di amore 

che, inevitabilmente, tutti la trasciniamo dietro. 

 

D’altra parte, al momento del nostro matrimonio sacramentale, abbiamo deciso 

di percorrere insieme “un cammino di santità, qualcosa di necessariamente 

creativo e con molto da dire agli uomini, nostri fratelli”.45  

 

Forse non eravamo completamente consapevoli; può darsi che ci fosse molta 

ingenuità al nostro fianco, ma anche molta generosità. Dobbiamo sviluppare 

questa attitudine iniziale di fiducia. È come colui che ha un forziere con un 

tesoro da cui può estrarre cose meravigliose nel corso della vita, ma se non sa 

di averlo o se non si sforza di aprirlo, può non arrivare a scoprire mai questo 

tesoro. 

 

La spiritualità coniugale che scopriamo nelle Équipe è il senso che diamo alla 

nostra vita quotidiana, l’orientazione con cui viviamo le cose che ci accadono, le 

scelte che facciamo, ossia il progetto comune di vita che costruiamo insieme. 

Come coppia cristiana, confrontiamo questo progetto con ciò che ci dice e ci 

suggerisce la Parola di Dio. 

 

Questa Parola ci aiuta a modellare e a purificare il nostro progetto per adattarlo 

sempre più all volontà di Dio. In secondo luogo, la spiritualità coniugale ci 

spinge a cercare la verità su di noi e su gli altri. 

                                                 
45 Iceta, Vivir en pareja, 54. 



37 
 

Il fatto di aver parlato molto di sposi, non significa che noi viviamo nella verità 

per sempre e che già la conosciamo integralmente. 

 

La ricerca della verità è un continuo sforzo che si estende per tutta la vita, dato 

che cambiamo noi e così cambiano anche i nostri rapporti durante gli anni. 

L’altro è il nostro punto di riferimento inestimabile, a volte è colui che 

smaschera le nostre giustificazioni, è sempre il compagno in questa ricerca 

condivisa di conoscerci meglio, di comprenderci meglio, di avvicinarci insieme 

alla Verità. 

 

Infine, la spiritualità coniugale ci conduce  ad una maggiore comunione, ad un 

incontro sempre nuovo tra noi, fatto in parti uguali di sforzo e di creatività. 

L’amore non è solo un sentimento. È anche adesione di volontà più profonda. 

Ci sono momenti che non sentiamo che amiamo, però sappiamo che amiamo, e 

soprattutto, che vogliamo amare. 

 

Vogliamo che il nostro amore duri, vogliamo superare le crisi, vogliamo essere 

fedeli, vogliamo vivere la nostra sessualità con qualità in un incontro tra 

persone e non nell’insoddisfazione e nella routine. 

 

La spiritualità coniugale appare anche in tutte le relazioni semplici e quotidiane 

che si sono stabilite tra noi, dato che siamo uomini e donne. “La spiritualità 

coniugale riceve sua specificità dal carattere sessuale del sacramento del 

matrimonio”.46 

 

La spiritualità coniugale, però, non è qualcosa estraneo alla vita, ma è la vita 

stessa da un nuovo punto di vista. Questa prospettiva ci porta ricercare 

assieme la volontà di Dio, la verità e la comunione. Detto così potrebbe 

spaventarci.  Ma ci si arriva passo dopo passo; Importante che l’obbiettivo sia 

chiaro e la pedagogia sia adeguata. Le orientazioni che il Movimento propone 

                                                 
46 Secondo Soffio ‐ 40’anni dopo, 2.1. 



38 
 

ogni sei anni, per esempio, ci indicano le attitudini successive per assimilare 

concretamente questa spiritualità. 

 

Tutte le spiritualità che esistono nella Chiesa hanno in fondo lo stesso 

obbiettivo: vivere secondo lo Spirito di Cristo. 

 

La specificità di ogni spiritualità stà nella forza particolare con cui si da rilievo ad 

uno o ad un altro aspetto, ad una o ad un’altra attitudine, e soprattutto nella 

pedagogia, nei metodi che utilizza. Vi è una relazione stretta tra spiritualità e 

pedagogia. 

 

A seconda della pedagogia che si sceglie, si crea un tipo di spiritualità diversa. 

Non si ottiene lo stesso tipo di spiritualità con una pedagogia individualista o 

con una comunitaria, induttiva o deduttiva, orientata alla comunicazione o 

all’interiorizzazione. 

 

La spiritualità coniugale ha una pedagogia basata sulla comunicazione, sulla 

preghiera, sul perdono e sulla celebrazione. 

 

Questa pedagogia, che è stata svolta dalle Équipe, si traduce in una proposta, 

conosciuta come i Punti Concreti di Impegno – PCI: 

 

a) Ascoltare la Parola di Dio. 

b) La preghiera personale. 

c) La preghiera coniugale. 

d) Il dovere di sedersi. 

e) Fissare una regola di vita.  

f) Fare un ritiro annuale. 

 

Questa pedagogia permette alla coppia di scoprire la spiritualità coniugale, che 

costituisce il cuore delle END. È la sua essenza perchè 

 



39 
 

L’organizzazione può essere diversa, la pedagogia, la funzione dei quadri, le 

regole potrebbero essere modificate e le “Èquipes di Notre Dame” ancora non 

sarebbero radicalmente trasformate; Ma, se la spiritualità coniugale fosse 

soppressa o sostituita con un’altra spiritualità, di tipo monastico o di celibato, 

per esempio, il Movimento finirebbe. Tutto perderebbe la ragione d’essere: 

pedagogia, inquadramento, obblighi...., dato che l’unico senso, motivo e ragione 

che ha è in relazione alla spiritualità coniugale.47 

 

Quindi dobbiamo stare attenti a riconoscere che, per quanto siamo 

razionalmente convinti dell’importanza della spiritualità coniugale, non la 

includeremo nella nostra vita di coppia se non impiegheremo assiduamente 

queste proposte concrete. 

 

Senza un metodo ci perderemmo in definizioni, e tutto diverrebbe una 

dichiarazione di buone intenzioni. Esercitarsi nella pedagogia coniugale, 

capendo con chiarezza l'intenzione profonda di ogni PCI, ci aiuterà a crescere 

come coppia. 

 

I punti concreti d’impegno esigono, sia da parte di ciascuno degli sposi sia della 

coppia, un coinvolgimento a volte difficile. Non sono imposti e ciascuno 

s’impegna volontariamente a praticarli. Da soli, si può essere tentati di 

rinunciare allo sforzo; ecco perché ognuno ricorre all’aiuto ed 

all’incoraggiamento del coniuge e della sua équipe. 

I punti concreti d’impegno sono un invito a:  

 ascoltare assiduamente la “Parola di Dio”. 

 incontrarsi quotidianamente con Dio in una meditazione: “la preghiera 

personale”. 

 pregare insieme, marito e moglie ogni giorno: “la preghiera coniugale”,e 

possibilmente in famiglia: “la preghiera familiare”. 

 trovare ogni mese il tempo per un vero dialogo coniugale: il “dovere di 

sedersi”. 

 stabilire degl’impegni personali: “la regola di vita”. 

 fare ogni anno “un ritiro spirituale”.48 

 

                                                 
47 END, Padre Henri Caffarel: Destellos de su mensaje, 62. 
48 END, Guida delle END, 23. 



40 
 

Tutti questi punti hanno come comune denominatore, la comunicazione.  

 

Parliamo facilmente di ciò che facciamo, più difficilmente di ciò che pensiamo, 

raramente di ciò che sentiamo. Imparare ad ascoltare e a dialogare è un’arte 

che esige da noi un impegno serio, disciplina, assiduità, rispetto a certe regole, 

ecc. Esige anche che ci rivestiamo di un nuovo spirito e che cominciamo le 

nostre “sedute” rendendoci conto che, anche quando non lo invochiamo, il 

Signore è veramente presente tra noi e ci aiuta a tirar fuori ciò che abbiamo 

nascosto nel profondo del cuore, ci da la forza per non far marcire nel rancore e 

nel silenzio ciò che ci fa soffrire; ci da la tenerezza per mantenere un dialogo in 

cui non manchino gesti affettuosi – uno sguardo pieno d’ammirazione o di 

amore per l’altro, parole che esprimano tutto quello che di buono esiste nella 

nostra relazione di coppia. 

 

Proprio questa comunicazione ci prepara ad avvicinarci meglio al tema della 

preghiera, che è anch’essa dialogo da persona a persona con Cristo. Ancor più 

importante che parlare è anzi, accogliere ed ascoltare le parole di Colui che ci 

ama e ci cerca. 

 

La preghiera coniugale non è tanto la meditazione su temi elevati o la lettura di 

magnifici testi spirituali, ma soprattutto dirigersi insieme verso Dio e riflettere 

davanti a Lui sulle questioni più importanti della nostra vita e del nostro amore. 

Rispetto al perdono, anche se non costituisce uno dei metodi delle Équipe di 

NotreDame, però tutti gli altri ci predispongono e spingono a ricorrervi. 

 

Colpiti dalle ferite della vita, dal male che facciamo e che non vorremmo fare, 

feriti dalle inevitabili crisi di crescita del nostro amore...dobbiamo imparare a 

perdonare e a chiedere perdono. Ricorrere al perdono è anche “dire il bene”. 

Spesso diciamo il male, ed ogni tanto conviene ripensarci.... Il sacramento della 

riconciliazione oggi riscuote poco successo.  

 



41 
 

Eppure, la nostra Chiesa cattolica conosce bene la natura umana. Perché non 

ricorrervi assolutamente sicuri che i nostri peccati sono stati perdonati, come ce 

lo garantisce il sacerdote da parte di Dio? 

 

Le END ci invitano a stabilire i tempi precisi per la maditazione, per la 

preghiera, per il dovere di sedersi, gli esercizi, ecc. sottolineando l’importanza 

della celebrazione. Celebrare è ricordare parole, momenti, giorni, avvenimenti, 

luoghi. Noi dimentichiamo di ricordare tutto quello che l’altro ha fatto per noi e 

tutto il bene che ci vuole. 

 

Quante volte il ricordare insieme momenti di unione risolve situazioni di 

isolamento. Celebrare è anche incontrarsi con più intensità per compensare 

una vita quotidiana che ci spinge a fare attività parallele, proponiamo un 

dialogo, un’uscita, una riunione, una passeggiata, una gita.  

 

4.2- Farla conoscere ad altre coppie 

 

Nonostante la nostra piccolezza ed i nostri limiti, Dio ci ha scelti e ci ha messo 

tra gli uomini per essere la presenza viva del suo amore. Ogni cristiano è eletto 

e scelto per testimoniare una missione. 

 

Attraverso il battesimo il cristiano si trasforma in un inviato, il portatore della 

salvezza tra gli uomini. 

 

Però per via del sacramento del matrimonio, gli sposi cristiani penetrano più 

profondamente  nel tessuto dell’esistenza. Sono semi di trasformazione, punto 

di riferimento d’incontro degli uomini con l’assoluto, dato che Dio li ha scelti per 

essere la Sua immagine nel lungo cammino in due, di ricerca di risposte alle 

sue sofferenze.49 

 

                                                 
49 Sarrias, Dio e Gesù Cristo nella litteratura oggi, 89. 



42 
 

Non si tratta di diffondere le END perché crescano, ne di “dare uno schiaffo 

morale” o teologico sul matrimonio cristiano tanto per farsi riconoscere o 

ingrandirci, bensì di far conoscere le vere ragioni di ciò che viviamo grazie alle 

END. Dimostrare che, nonostante difetti e debolezze, insuccessi e cadute, per 

noi, come coppie, la spiritualità coniugale è stata fondamentalmente questo, 

una buona novella, perché ci unì maggiormente, ci ha resi più felici, più 

coscienti della nostra fede, più vicini agli altri. 

 

“Il nostro amore coniugale può e dev’essere una testimonianza per gli uomini, 

capace di dare prove evidenti che Cristo ha salvato l’amore”.50 Non lo possiamo 

trasmettere alle altre coppie con le stesse parole dei documenti e testi clericali. 

Anche se tali parole e argomenti sembrano dare sicurezza, non riescono a 

convincere e non attraggono. Per molte coppie giovani e pure meno giovani 

suona come “sempre la stessa cosa”....Niente può sostituire lesempio e la 

propria esperienza, su ciò che abbiamo scoperto, imparato, vissuto, evitato, 

sofferto, trovato. 

 

Nulla è più convincente della propria espressione, personale, libera, fatta con 

sincerità, con autenticità.  Quando una coppia condivide con gli altri ciò che 

vive, li invita a fare altrettanto. Non possiamo essere fieri con quello che 

riceviamo nelle END e pensare che abbiamo fatto abbastanza, se siamo un po’ 

migliorati e se stiamo andando avanti come coppia. La grande legge della vita 

spirituale è che si riceve per dare e si riceve nella stessa misura in cui si da.  

 

Non ci inganniamo. La possibilità di mettere da parte ciò che abbiamo scoperto, 

ciò che riceviamo nelle END, non esiste. 

 

O lo condividiamo in qualche modo o lo perdiamo. Già nella condivisione 

continuerà per noi ad essere fonte di vita. Se altre coppie non avessero fatto la 

stessa cosa con noi, non avremmo mai scoperto le END, né la spiritualità 

coniugale, né la pedagogia che ci aiuta a crescere come coppia. Come 

                                                 
50 END, Guida delle END, 50. 



43 
 

possiamo stare tranquilli, quando tante coppie vicino a noi cercano ciò che noi 

abbiamo ricevuto e viviamo tuttora, tante coppie che hanno bisogno di aiuto e 

noi stessi non lo facciamo loro? 

 

4.3- La spiritualità coniugale: carisma delle END 

 

La parola “carisma” viene dal greco “charisma” che significa “dono gratuito” e 

ha la stessa radice della parola “charis”, “grazia”. La grazia è un dono dello 

Spirito.  

 

Ci sono anche dei doni eccezionali chiamati carismi, doni che devono servire 

per il bene comune.  

 

E come abbiamo sviluppato nel capito anteriore, 

 

Nel matrimonio cristiano, la vita della coppia porta il segno del Sacramento, 

segno profondo dell’impegno reciproco degli sposi e segno della Grazia di Dio. 

L’amore coniugale ha la sua sorgente nell’amore di Dio. E’ nel profondo del 

legame di questi due amori che nasce la spiritualità coniugale. 

 

Il desiderio di conoscere e di fare la volontà di Dio in tutte le circostanze 

quotidiane della vita, e la ricerca della sua presenza aiutano a sviluppare e ad 

approfondire la spiritualità coniugale. L’amore divino trova la sua espressione 

nell’amore umano quando la vita quotidiana degli sposi è piena di attenzione e 

di sollecitudine, l’uno nei confronti dell’altro, di aiuto e di assoluta fedeltà, di 

comprensione e di rispetto reciproco, di armonia di cuore e di spirito. Quando le 

attività, le più semplici, sono impregnate d’amore, il Signore è presente 

nell’intimo della coppia; la spiritualità è allora una realtà vissuta. 

 

La coppia sposata vuole vivere questa spiritualità quotidiana. Però a volte può 

essere difficile comportarsi secondo queste esigenze dell’amore. Si 

commettono errori e si subiscono ferite; nonostante tutto, bisogna proseguire e 

andare sempre l’uno verso l’altro. Ed è precisamente in questi momenti che si 

trova Gesù.51 

                                                 
51 END, Guida delle END, 14. 



44 
 

 

Per tutto ciò che abbiamo esposto fino a qui, è importante ricordare cosa disse 

Padre Caffarel: “la ragione d’essere del Movimento, la sua finalità, è quella di 

condurre i suoi membri alla conoscenza della spiritualità coniugale ed a 

viverla”.52 

 

 

 

PER RIFLETTERE: 

 

1. Quasi tutte le END, abbiamo detto, hanno letto o raccomandano Álvaro e 

Mercedes Gómez Ferrer. Tu li conosci? 

2. Álvaro e Mercedes ci invitano a vivere la spiritualità nella vita quotidiana. 

Tu fai la stessa cosa con il tuo coniuge? 

3. La pedagogia delle END, per vivere un’autentica spiritualità coniugale, si 

traduce nei PCI. Cosa sono secondo te e come li vivi? 

4. Praticare i PCI permette alla coppia di mantenere viva la propria 

relazione e la propria équipe. Quanta vita dai al tuo matrimonio ed alla 

tua équipe? 

5. Il carisma della END è vivere la spiritualità coniugale. Ti senti di far parte 

della END e di esserne un membro? Ossia, testimoni veramente il valore 

di vivere tutto quanto ci è proposto dalle END? 

 

  

                                                 
52 END, Padre Henri Caffarel: Destellos de su mensaje, 62 



45 
 

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

La spiritualità cristiana è l’insieme delle ispirazioni e delle convinzioni che 

animano interiormente i cristiani nel loro rapporto con Dio, così come l’insieme 

delle reazioni e delle espressioni, sia individuali che collettive, che 

concretizzano questo rapporto. “La Sacra Scrittura è la sorgente della 

spiritualità cristiana e su essa si basano l’insegnamento della Chiesa e la 

liturgia. Il Vangelo costituisce la pietra angolare di tutta la spiritualità cristiana”.53  

 

È importante ricordare che la spiritualità cristiana è una sola, ma siccome i 

cristiani sono limitati, vivono il Vangelo con mentalità e modalità diverse. Un 

esempio: una spiritualità del medio evo è identica e distinta da quella 

annunciata nei nostri giorni ai popoli che vengono evangelizzati – Vedi Capitolo 

2. 

 

Non c’è né ci sarà un’altra spiritualità leggittimamente ed autenticamente 

cristiana se non si ispira alle parole ed alle azioni di Gesù e non si completa con 

la testimonianza degli apostoli. 

 

San Paolo avverte espressamente che “nessuno può porre un fondamento 

diverso da quello che già vi si trova, che è Gesù Cristo” (1Cor 3,11) e San 

Pietro afferma con vigore davanti al consiglio giudaico che “non vi è infatti altro 

nome dato agli uomini sotto il cielo nel quale è stabilito che possiamo essere 

salvati". (At 4,12).54 

                                                 
53 END, Il Cammino della vita spirituale in coppia, 22. 
54 Royo, Los grandes maestros de la vida espiritual, 3. 

TAVOLO 5 
 

LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE 
NELLA PAROLA 



46 
 

5.1- I vangeli sinottici  

 

La parola Vangelo, che significa buona novella – dal grecoεὐ, «buono o vero» e 

αγγέλιον, «messaggio», contiene, secondo la fede cristiana, la narrazione delle 

parole e delle opere di Gesù; ossia racconta la vita che si costituisce nella 

buona novella del compimento della promessa fatta da Dio ad Abramo, Isacco: 

la redenzione del peccato di tutta l’umanità attraverso la morte del suo figlio 

unico: Gesù Cristo. 

 

Ciascuno presenta Gesù – il Cristo, da un punto di vista diverso: Matteo agli 

ebrei come il loro Re, Marco ai romani come un servo, Luca ai greci come il 

figlio dell’uomo, e finalmente Giovanni ai credenti, come il Verbo incarnato a 

tutta l’umanità. 

 

I primi tre vangeli – Matteo, Marco e Luca – sono chiamati sinottici perchè 

presentano la stessa prospettiva generale di vita e di predicazione di Gesù – il 

Cristo – da un punto di vista comune. Raccontano quasi gli stessi fatti, le loro 

narrazioni coincidono. 

 

5.2- La spiritualità coniugale nei vangeli  

 

La spiritualità è avere Dio presente nella nostra esistenza, è sapere che ci 

spinge a vivere felicemente. È un’esperienza di vita condivisa, di sentimenti e di 

pensieri condivisi. È la scoperta che non siamo soli, che abbiamo il suo aiuto. 

 

Per noi cristiani questo essere superiore con cui possiamo avere un rapporto 

nella nostra vita, non è una forza o un’energia anonima, ma è un essere 

personale e vero che conosciamo nelle sue varie manifestazioni di amore nella 

storia del suo popolo e nella nostra, che conosciamo attraverso la lettura della 

sua Parola e la preghiera; che conosciamo perché ci ha detto: “perché tu sei 

prezioso ai miei occhi, perché sei degno di stima ed io ti amo, do uomini al tuo 

posto e nazioni in cambio della tua vita. Non temere, perché io sono con te” (Is 



47 
 

43,4); che conosciamo perché suo Figlio che è la sua immagine visibile (Col 

1,15) ce lo ha rivelato pienamente: “Se avete conosciuto me, conoscerete 

anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto" (Gv 14,7). 

 

È un essere personale che ci conosce perché è la causa prima della nostra vita 

e perché confessiamo che ci ha creato a sua immagine e somiglianza: 

“Signore, tu mi scruti e mi conosci, tu conosci quando mi siedo e quando mi 

alzo, intendi da lontano i miei pensieri, osservi il mio cammino e il mio riposo, ti 

sono note tutte le mie vie” (Sal 139, 1-3). 

 

In questo ordine di idee, per noi cristiani, spiritualità è lasciare che questo 

essere ci trascenda infinitamente e ci riempia con la sua presenza e che 

possiamo aprirci pienamente per vivere in comunione con lui. Spiritualità è 

vivere aperti a ricevere questo Dio che è amore (1Gv, 4,8) e che desidera il 

meglio per noi. 

 

Vivere la spiritualità del matrimonio è vivere aperti completamente al Dio della 

vita, lasciando che Lui sia presente in questa unione, frutto della nostra libertà e 

di ciò che sentiamo. Vivere la spiritualità del matrimonio è vivere donandosi l’un 

l’altro, cercando di crescere reciprocamente nel dono realizzato; è non perdere 

di vista che nella vita ricevuta e data dai due è presente l’amore di Cristo per la 

sua Chiesa, quindi mettere nell’ambito della fede e del rapporto con Dio ciò che 

si vive quotidianamente. 

 

Insistiamo su questo modo di comprendere la spiritualità matrimoniale per non 

confonderla con atti religiosi e di religiosità, che in genere non hanno carattere 

spirituale. 

 

Dunque, per il solo fatto di andare alla messa, una coppia non è spirituale, ma è 

una coppia che ha bisogno che l’amore di Dio sia presente nella loro vita e nelle 

loro azioni. Dare un senso trascendentale, divino, a ciò che sembra lieve, 



48 
 

normale e mondano. È innalzare al divino ciò che è estremamente umano: la 

donazione. 

La spiritualità di questo sacramento ci fa capire che questo rapporto dello sposo 

con la sposa, e viceversa, ci chiama alla principale vocazione dell’uomo: 

l’amore. 

 

Nel rito del matrimonio, in una delle sue prefazioni troviamo: 

 

Perché  l’uomo, creato dalla tua bontà,  lo hai amato tanto da lasciare 

l’immagine del tuo stesso amore nell’unione dell’uomo con la donna. E a colui 

che hai creato per amore e lo chiami all’amore, concedi di partecipare del tuo 

amore eterno. Così il sacramento di questa coppia, segno della tua carità, 

consacra l’amore umano per Gesù Cristo nostro Signore. L’amore è origine 

dell’uomo. L’amore è la sua vocazione. L’amore è la sua pienezza nel cielo. 

L’amore dell’uomo e della donna è santificato nel sacramento del matrimonio e 

si trasforma nello specchio del tuo eterno amore.55 

 

Cosicchè una coppia che voglia realizzarsi pienamente, non può rinunciare alla 

presenza di Dio nella sua vita e nella sua relazione matrimoniale. Quando una 

coppia fugge dall’esperienza spirituale, rischia di affogarsi nell’insufficienza 

delle possibilità umane; finirà sconfitta di fronte all’inevitabile arrivo delle 

incomprensioni, delle angustie e dei problemi della convivenza quotidiana; 

finisce incatenata alle condizioni limitate dei suoi istinti e dei suoi impulsi. 

 

Molte esperienze coniugali potranno essere superate e vittoriose soltanto se si 

aprono all’azione di Dio che invita al perdono, alla donazione e alla completa 

generosità. La spiritualità si manifesta come un ‘di più’ che aiuta la coppia ad 

andare avanti. Non per soppiantare la lotta quotidiana, ma per dargli un impulso 

vivificante. 

 

Per questa ragione, la spiritualità si esprime per tutta la vita, nelle azioni 

quotidiane più comuni e nei momenti sublimi della liturgia della Chiesa. 

                                                 
55 Jiménez, Matrimonio: comunità di vita e amore, 31. 



49 
 

Le END invitano ognuno ad ascoltare quotidianamente la parola di Dio, 

dedicando del tempo a leggere un passo della Bibbia, in particolare del 

Vangelo, a meditarlo in silenzio, per capire meglio ciò che Dio dice attraverso le 

Scritture.56 

 

Gli sposi vengono invitati a trovare spazi di tempo per la preghiera, non solo in 

modo individuale, ma soprattutto in coppia. Perché Dio li aiuti e li benedica in 

ogni loro attività. 

 

Così la preghiera della coppia diviene potente, perché è la ‘Chiesa domestica’ 

che celebra la sua liturgia esistenziale e si lascia riempire dalla presenza 

salvifica di Dio. 

 

In fatti nella preghiera si costruisce l’unità; si capisce e si vive il perdono; si 

accettano le differenze e le difficoltà; si viene illuminati per sviluppare nuovi 

progetti; il cuore riceve nuove forze; si ottiene la serenità e la pazienza per 

poter convivere. Per questo la preghiera è una delle migliori esperienze 

quotidiane della coppia cristiana. 

 

La frequenza assidua alla “Parola” permette ai membri delle END non solo di 

conoscere Dio, ma soprattutto di radicarsi meglio nel Vangelo. Fa entrare in 

contatto diretto con la persona di Cristo ad ogn’uno dei due membri della 

coppia. Questo contatto personale è la base di tutta la vita spirituale, perché 

“L’ignoranza delle Scritture è l’ignoranza del Cristo” (Giovanni Paolo II).57 

 

Così sta chiaro come sia pertinente leggere e approfondire alcuni testi biblici, 

per comprendere alcuni elementi centrali dell’esperienza spirituale del 

matrimonio. Nonostante siano molti i testi che possano aiutare a capire la 

spiritualità della coppia cristiana, ne abbiamo scelti tre, che favoriscono il loro 

aspetto esistenziale. 

 

 

                                                 
56 END, Guida delle END, 24. 
57 END, Guida delle END, 24. 



50 
 

 1 Corinzi 13, 1-8a 

 

Se anche parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi la carità, 

sono come un bronzo che risuona o un cembalo che tintinna. E se avessi il 

dono della profezia e conoscessi tutti i misteri e tutta la scienza, e possedessi la 

pienezza della fede così da trasportare le montagne, ma non avessi la carità, 

non sono nulla. E se anche distribuissi tutte le mie sostanze e dessi il mio corpo 

per esser bruciato, ma non avessi la carità, niente mi giova. La carità è 

paziente, è benigna la carità; non è invidiosa la carità, non si vanta, non si 

gonfia,  non manca di rispetto, non cerca il suo interesse, non si adira, non tiene 

conto del male ricevuto,  non gode dell'ingiustizia, ma si compiace della verità.  

Tutto copre, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta.  La carità non avrà mai fine.  

 

Il contesto in cui si inserisce questo testo ci permette di capire che l’idea 

centrale portante è quella dei Doni dello Spirito. Nei versetti precedenti si nota 

come Paolo stia esponendo le varie azioni dello Spirito di Dio nell’uomo e 

come, nonostante tutte le diversità, viene mantenuta l’unità. 

 

In questo senso, l’amore spirituale, se è un dono di Dio, deve essere chiesto 

dalla coppia in preghiera al Signore della vita. 

 

Ma ciò non esclude che questo compito spetti a ciascun membro della coppia, 

che dovrà dare il meglio di sè per ottenerlo e costruire così l’amore che abbia le 

caratteristiche proposte in questo testo. 

 

È importante sottolineare la necessità di chiedere allo Spirito di Dio il dono di 

amare, spesso pensiamo di poter amare da soli e ci dimentichiamo che il 

Signore ci può aiutare. 

 

Questo dovrebbe essere uno dei motivi principali della preghiera coniugale: 

chiedere che il Signore, che è l’Amore, ci inondi con la sua presenza ed 

amorevolezza. 



51 
 

Nell’esperienza di coppia  sono  entrambi che amano e che sono buoni, umili, 

giusti, sinceri, pazienti, e quindi capaci di scusare tutto, credere a tutto e 

sopportare tutto. Per questo “la carità non avrà mai fine”. 

 

Per far sí che la nostra realtà raggiunga l’amore in pienezza, ci vuole la 

partecipazione e donazione di entrambi e ogn’uno nella coppia. È importante 

che questo avvenga nella condivisione quotidiana della coppia, dove occorrono 

tante situazioni difficili con le quali dobbiamo convivere. 

 

 Romani 12, 1.9-18 

 

Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come 

sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale.....La 

carità non sia ipocrita: detestate il male, attaccatevi al bene; amatevi gli uni gli 

altri con affetto fraterno, gareggiate nello stimarvi a vicenda. Non siate pigri nel 

fare il bene, siate invece ferventi nello spirito; servite il Signore. Siate lieti nella 

speranza, costanti nella tribolazione, perseveranti nella preghiera.Condividete 

le necessità dei santi; siate premurosi nell'ospitalità. Benedite coloro che vi 

perseguitano, benedite e non maledite. Rallegratevi con quelli che sono nella 

gioia; piangete con quelli che sono nel pianto. Abbiate i medesimi sentimenti gli 

uni verso gli altri; non nutrite desideri di grandezza; volgetevi piuttosto a ciò che 

è umile. Non stimatevi sapienti da voi stessi. Non rendete a nessuno male per 

male. Cercate di compiere il bene davanti a tutti gli uomini. Se possibile, per 

quanto dipende da voi, vivete in pace con tutti. 

 

Questo testo fa parte della lettera che Paolo spedisce ai cristiani di Roma. 

Contiene cosigli molto preziosi per tutti i cristiani e che si possono applicare in 

modo particolare agli sposi. 

 

Per esempio, perché la nostra vita sia un offerta gradita a Dio, l’apostolo ci 

invita alla conversione, a cambiare i paradigmi dell’uomo vecchio, ossia quelli 

del mondo, per assumere quelli dell’uomo nuovo, ossia quelli di Gesù – il 

Cristo: “Non confidate in voi stessi”, in molte famiglie attuali manca la 

spiritualità, i membri si comportano in maniera egoistica, utilitaristica, offensiva 



52 
 

fino ad essere umilianti, perché pensano solo ai propri interessi, che sembrano 

essere i criteri del presente. Questi criteri colpiscono l’essenza dell’essere 

coppia sacramentale che le feriscono mortalmente, dato che sono criteri che 

vanno contro la natura della coppia umana. 

 

Vivere come Gesù presuppone un cambiamento totale, una trasformazione di 

tutto l’uomo, dei suoi pensieri, delle sue parole, delle sue azioni, ovvero una 

trasformazione completa. Nasce da qui l’importanza della preghiera, che 

permette, tanto all’individuo quanto alla coppia, di trovare l’impulso che lo 

Spirito da per raggiungere la santità. Ma se il cuore dell’uomo non cambia, è 

molto difficile che la vita possa essere migliorata. 

 

Quindi chi vuole vivere spiritualmente il suo rapporto di coppia, per prima cosa 

deve convertire il suo cuore a Dio, solo così potrà fare la sua volontà, che è 

buona, perfetta e gratificante. 

 

Senza dubbio, ciò che Paolo espone in questo testo serve a tutti gli esseri 

umani che vogliano che i loro rapporti con gli altri siano salutari e fruttuosi. Ma è 

molto specifico per il rapporto di coppia perché insiste su un’attitudine positiva e 

costante in cui vivere. Un’attitudine che ripudi il male e cerchi il bene è, senza 

dubbio, una qualità che permette di risolvere molti conflitti, specialmente 

quando siamo abituati ad agire senza badare se stiamo provocando disagio 

all’altro. 

 

Chi dice di amarci deve dimostrare chiaramente che non vuole danneggiarci e 

che non desidera il nostro male; se no, sarà molto difficile credergli. Il rispetto 

che l’apostolo ci propone è molto importante in qualunque rapporto, ma 

soprattutto nel matrimonio, dove nessuno vuol essere maltrattato e umiliato. 

 

Essere ottimista e positivo di fronte alle situazioni dolorose del presente ed alle 

difficoltà che verranno nel futuro, è un invito a credere nel Signore e a non 



53 
 

dubitare della sua Parola, in cui promette di stare sempre con noi e di agire in 

nostro favore. 

 

 Efesini 5, 21-32 

 

Siate sottomessi gli uni agli altri nel timore di Cristo. Le mogli siano sottomesse 

ai mariti come al Signore;  il marito infatti è capo della moglie, come anche 

Cristo è capo della Chiesa, lui che è il salvatore del suo corpo.  E come la 

Chiesa sta sottomessa a Cristo, così anche le mogli siano soggette ai loro 

mariti in tutto. E voi, mariti, amate le vostre mogli, come Cristo ha amato la 

Chiesa e ha dato se stesso per lei,  per renderla santa, purificandola per mezzo 

del lavacro dell'acqua accompagnato dalla parola,  al fine di farsi comparire 

davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di 

simile, ma santa e immacolata.  Così anche i mariti hanno il dovere di amare le 

mogli come il proprio corpo, perché chi ama la propria moglie ama se stesso.  

Nessuno mai infatti ha preso in odio la propria carne; al contrario la nutre e la 

cura, come fa Cristo con la Chiesa,  poiché siamo membra del suo corpo.  Per 

questo l'uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà alla sua donna e i due 

formeranno una carne sola.  Questo mistero è grande; lo dico in riferimento a 

Cristo e alla Chiesa!   

 

Spesso nelle celebrazioni sacramentali è proposta questa lettura. Vi è 

enfatizzato come deve essere la relazione della coppia. Paolo insiste nelle 

questioni pratiche della vita quaotidiana di una comunità. Per lui è molto 

importante che il credente mostri nella vita le ragioni di ciò in cui crede. In 

questo contesto sottolinea i doveri familiari del cristiani, in modo particolare 

dello sposo. 

 

Dal rapporto di Cristo con la Chiesa, si capisce il rapporto tra gli sposi. La 

relazione umana della coppia diventa un sacramento – vedi Capitolo 3 – della 

relazione del Signore con il suo corpo che è la Chiesa. 

 

Gli sposi con il loro amore fanno presente l’amore divino di Cristo. È in questo 

contesto di intimità, di amore immenso, di reciprocità, che dobbiamo leggere il 

testo per evitare qualsiasi visione maschilista o poco realista. 



54 
 

 

Dobbiamo leggere considerando la reciprocità richiesta: “Siate sottomessi gli 

uni gli altri, nel timore di Cristo”. In questo modo le mogli staranno sottomesse 

ai loro mariti come al Signore ed allo stesso tempo i mariti dovranno amare le 

loro spose come Cristo ha amato la Chiesa. Si tratta di un rapporto duplice di 

vita, di alcuni compromessi condivisi, di un doppio invito.  

 

Non è possibile che la società stia affondando nelle sabbie mobili di relazioni 

effimere e instabili, perché senza matrimoni autentici e felici che vivano la loro 

sacramentalità, non formeremo una società sana e giusta che l’umanità cerca 

ed è bisognosa. 

 

 

PER RIFLETTERE:  

 

1) La spiritualtà crisitiana ha come riferimento principale Gesù, il Cristo. 

Cosa sai su di Lui attraverso la lettura assidua della Parola? 

2) Un buon riferimento della spiritualità coniugale è il racconto dei Discepoli 

di Emmaus. Questa esperienza convidisa di percepire che il Signore ci 

accompagna, come si manifesta nella tua vita? 

3) Il testo della lettera ai Corinzi 13, 1-8a invita a riflettere sull’importanza 

della carità. Come l’ hai vissuta nell’esperienza matrimoniale?  

4) Il testo della lettera ai Romani 12, 1.9-18, invita a raggiungere ciò che 

per definizione dovrebbe essere un uomo? Cosa dovresti fare per 

raggiungere questo obbiettivo con il tuo coniuge? 

5) Il testo della lettera agli Efesini 5,21-32 suscita polemica in diversi ambiti. 

Secondo te Paolo cosa voleva dire? 

  



55 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

Si definisce Magistero “l’insegnamento e la direzione che il maestro da ai suoi 

discepoli”58 e nell’ambito della Chiesa cattolica, si intende come “l’autorità 

esercitata dal papa e dai vescovi in questioni di dogma e di morale”.59 È 

importante affrontare il tema della spiritualità coniugale partendo da questa 

prospettiva. 

 

Come abbiamo visto nel Capitolo Nº 5, 

 

È  indiscutibile che la vita della Chiesa sia mossa fin dal suo inizio dalla Spirito 

di Dio che la anima, da vita alla sua Parola ed agisce; questo Spirito ha 

permesso alla Chiesa di continuare viva e forte, nonostante il passare del 

tempo, come presenza definitiva del Risuscitato nel mondo.60 

 

È proprio da questa esperienza che la Chiesa ha la missione di insegnare e 

accompagnare in modo permanente la vita di fede dei credenti e delle persone 

che prendono la decisione di diventare cristiani. Perché “muniti di salutari mezzi 

di una tale abbondanza e d'una tale grandezza, tutti i fedeli d'ogni stato e 

condizione sono chiamati dal Signore, ognuno per la sua via, a una santità, la 

cui perfezione è quella stessa del Padre celeste”.61 

 

 

                                                 
58 Dizionario della Reale Academia Spanhola. Sittio della Língua. Consulta fatta 28 giugno 2016. <http://www.rae.es>. 
59 Idem. 
60 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 16. 
61 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, nº 11. 

TAVOLO 6 
 

LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE NEL 
MAGISTERO 



56 
 

6.1- La  vocazione dell’uomo alla santità nel matrimonio  

 

La santità è un argomento estremamente scomodo. Ci sono persone che ne 

parlano con disprezzo o arroganza. L’ultima cosa che vorrebbero è proprio 

essere “un santo” o un uomo ‘santificato’. Però non dovrebbe essere trattato 

così, poichè non è un nemico, ma anzi è un amico”.62 

 

La santità non è un privilegio di pochi eletti, ma è una qualità che distingue non 

solo Dio, ma anche ogni uomo che è chiamato da Dio a compiere la sua 

volontà.“Diventate santi anche voi in tutta la vostra condotta. Poiché sta scritto: 

Sarete santi, perché io sono santo” (1Pt 1,15). 

 

La santità è un cammino proposto al credente, che non significa vivere in 

maneira straordinaria, ovvero fuori dall’ordinario quotidiano, ma nel lavoro, in 

casa, nelle piccole e semplici cose, non sono necessarie opere fuori dal 

comune per raggiungere la santità. È proprio in mezzo alla vita di ogni giorno 

che si fa presente la vita del Figlio di Dio con il Padre e lo Spirito Santo; la 

Trinità si fa presente nella vita degli uomini nel servizio e nella docilità anche 

nelle difficoltà proprie della vita.63 

 

Come diceva Padre Henri Caffarel,  con il proposito di raggiungere “la Santità, 

né più e né meno”64 attraverso il matrimonio, questa deve essere coltivata con 

l’orientazione dello Spirito Santo, vivendo le quattro grazie o doni che il 

matrimonio come sacramento da alla coppia: l’irradiazione, l’elevazione, la cura 

e la fecondità – Vedi Capitolo 3. 

 

In particolare rispetto a una coppia cristiana, gli sposi, 

 

Seguendo la loro propria via, nella fedeltà dell'amore e con l'aiuto della grazia, 

lungo tutta la vita....Così infatti offrono a tutti l'esempio di un amore instancabile 

e generoso, edificando la carità fraterna, sono testimoni e cooperatori della 

                                                 
62 Ryle, Santidad, 39. 
63 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 20. 
64 END, Guida delle END, 8. 



57 
 

fecondità della madre Chiesa, in segno e partecipazione di quell'amore, col 

quale Cristo amò la sua sposa, la Chiesa, e si è dato per lei.65 

La vocazione cristiana al matrimonio può essere vissuta partendo dall’appello 

che Dio fa all’uomo ad ascoltare la sua Parola per fare la sua volontà, dalla 

risposta dell’uomo a questa chiamata e dalla capacità per vivere in pratica 

questa risposta in comunità. Ognuno di questi aspetti rapresenta la maniera di 

essere santo nel matrimonio e rende visibile la santità nella vita dei coniugi.66 

 

L’uomo libero e pronto alla santità è capace di scoprire che la vocazione 

Cristiana è una chiamata all’amore, ma che non è l’unica né è esclusivamente 

umana, ma anche divina. Il matrimonio fa parte di questa realtà ed è un punto di 

partenza per considerare il rapporto che esiste tra l’amore verso Cristo e 

l’amore coniugale. Questa comprensione dinamica permette di esercitare 

l’apostolato che arricchisce la dimensione sacramentale del matrimonio e rende 

riconoscibile il passaggio delicato e amoroso di Dio in mezzo alla coppia.67 

 

Como disse San Giovanni Paolo II:  

 

Sull'universale vocazione alla santità ha avuto parole luminosissime il Concilio 

Vaticano II. Si può dire che proprio questa sia stata la consegna primaria 

affidata a tutti i figli e le figlie della Chiesa da un Concilio voluto per il 

rinnovamento evangelico della vita cristiana. Questa consegna non è una 

semplice esortazione morale, bensì un'insopprimibile esigenza del mistero della 

Chiesa.68 

 

Si può quindi considerare che la santità abbia le sue espressioni più sublimi nel  

matrimonio, specialmente quando la coppia che vive il sacramento è cosciente  

che essi: 

 

Sono reciprocamente per se stessi, per i figli e per tutti gli altri in familia, ed 

anche oltre, i cooperatori della grazia e testimoni della fede l’uno per l’altro. Dio 

li invita a generare e a prendersi cura. Ecco perché la famiglia «è sempre stata 

il più vicino “ospedale”». Prendiamoci cura, sosteniamoci e stimoliamoci 

                                                 
65 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, nº 41. 
66 Miranda José, Espiritualidad Matrimonial y familiar, 107. 
67 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 20. 
68 Juan Pablo II, Christifideles Laici, nº 16. 



58 
 

vicendevolmente, e viviamo tutto ciò come parte della nostra spiritualità 

familiare. La vita della coppia è una partecipazione alla feconda opera di Dio, e 

ciascuno è per l’altro una permanente provocazione dello Spirito. L’amore di 

Dio si esprime «attraverso le parole vive e forti con cui l’uomo e la donna si 

dichiarano il loro amore coniugale». 

Così entrambi sono tra di loro riflessi dell’amore divino che conforta con la 

parola, lo sguardo, l’aiuto, la carezza, l’abbraccio. Quindi, «costituire una 

famiglia è avere il coraggio di far parte del sogno di Dio, il coraggio di sognare 

con Lui, il coraggio di costruire con Lui, il coraggio di tufarsi con Lui in questa 

meravigliosa storia, per costruire un mondo dove nessuno si senta solo».69 

Per la Chiesa è chiaro che la santità non è un elemento che si somma alla 

vocazione cristiana, ma che si trova alla radice di tutta l’esperienza umana 

rivolta verso Dio, ragion per cui dobbiamo sottolineare il valore che ha nella vita 

del sacramento e che conta con l’esigenza di una vita diretta all’esperienza 

verso di ciò che è ineffabile e trascendentale. 

 

Il matrimonio cristiano, come tutta la vita sacramentale della Chiesa, è una 

chiamata alla santità, tanto che le persone che vogliano unirsi attraverso il 

sacramento sono seriamente invitate a vivere la santità in modo radicale, per il 

loro bene e per il bene di tutta la Chiesa, testimoniando l’amore di Dio come 

coppia e rispondendo con originalità alla loro vocazione cristiana.70 

 

Il Concilio Vaticano II, ci invita a vivere la santità in modo incarnato, mai 

separandosi dal mondo, ma anzi nel mondo, proprio in mezzo a tutti gli ambienti 

dove dobbiamo essere, oltre che in chiesa, nel lavoro, affari, con amici, ecc.,  

partendo dalla persona di Gesù, che si è incarnato, sommerse nella storia di 

ogni uomo e di ogni donna credente, con il proposito di vivere la santità nelle 

preoccupazioni e nelle allegrie provate nella vita quotidiana. Questo nuovo 

modo di intendere la vita cristiana non divide sacro e profano, e con questo 

recupera il carattere neo-testamentario della chiamata ad una vita immersa in 

Dio e nella sua misericordia.71 

 

                                                 
69 Francesco, Amoris laetitia, nº 321. 
70 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 22. 
71 Vigil, Vivir el Concilio, 49. 



59 
 

Cosicchè, 

 

Quando il Concilio Vaticano II si riferì all’apostolato dei laici, dette risalto alla 

spiritualità che germoglia dalla vita familiare. Affermava che la spiritualità dei 

laici «deve assumere la sua fisionomia particolare, proprio in ragione del suo 

stato di matrimonio e di famiglia» e che le preoccupazioni familiari non devono 

essere qualcosa di estraneo al loro «stile di vita spirituale». Dunque vale 

fermarci brevemente a descrivere alcune caratteristiche fondamentali di questa 

spiritualità specifica che si sviluppa nel dinamismo delle relazioni della vita 

familiare.72 

 

Le disposizioni del Concilio rispetto alla santità cristiana offrono impulso alla 

costruzione di un mondo più umano, in cui la vita della persona umana risponde 

completamente ai suoi più profondi desideri e necessità, ed è possibile vedere 

che la coppia può conservare la sua vita anche accogliendo la vocazione alla 

santità.73 

 

6.2- La spiritualità coniugale vista dal Concilio Vaticano II 

 

Il Concilio Vaticano II lanciò uno sguardo speciale al rapporto dell’uomo con la 

Chiesa e con il mondo, come fondamento e sostegno dell’esperienza di fede; 

per questo, nell’affrontare la questione della spiritualità coniugale nel Magistero 

partendo dal Vaticano II, il punto di partenza è l’essere umano, per capire il 

modo in cui tale spiritualità contribuisce a far vivere il sacramento del 

matrimonio con intensità e  dignità. 

 

La spiritualità matrimoniale si unisce ai valori ed agli aspetti che costiuiscono il 

tessuto della vita coniugale, una volta che gli sposi hanno assunto doveri e 

responsabilità, ed anche le relazioni tra di loro, dove l’amore coniugale si trova 

nella vita concreta, s’incarna e si manifesta in vari momenti ed aspetti che 

                                                 
72 Papa Francesco, Amoris laetitia, nº 313. 
73 Idem, nº 50. 



60 
 

formano la vita e la storia della coppia, che in somma riflettono veramente 

l’amore di Cristo.74 

 

Si conferma allora come il sacramento del matrimonio non può essere separato 

dalla vita spirituale, poichè è inserito nella quotidianità della coppia. È quanto 

segnala il Concilio quando afferma che ogni coppia che desideri vivere il 

matrimonio come sacramento, deve testimoniare la sua esperienza di amore e 

di vita nella Chiesa e nella società. 

 

La spiritualità vissuta dai coniugi è marcata dalla realizzazione dei loro progetti 

personali in consonanza con la volontà di Dio, facendo sí che siano dinamizzati 

fatti reali come il raggiungere obbiettivi di studio e professionali, le amicizie, i 

momenti ricreativi, tra gli altri aspetti che sono parte della sacramentalitá della 

vita.75  

 

Secondo San Giovanni Paolo II 

 

il corpo umano, con il suo sesso, mascolinità e femminilità, visto nel mistero 

stesso della creazione, è non soltanto sorgente di fecondità e di procreazione, 

come in tutto l’ordine naturale, ma racchiude fin “dal principio” l’attributo 

“sponsale”, cioè la capacità di esprimere l’amore: quell’amore appunto nel quale 

l’uomo-persona diventa un dono, e - tramite questo dono - compie il suo vero 

senso di essere ed esistere.76 

 

In questo senso il Concilio presenta il matrimonio come una comunità intima di 

vita e d’amore creata da Dio e guidata dalla sua volontà, che ha come principio 

ed asse centrale il consenso personale e irrevocabile. 

 

Il matrimonio come sacramento, quindi, non e motivato da un atto di volontà 

umana, ma è Dio che lo origina e che permette l’esistenza di beni e di fini che 

rendono possibili il benessere sia della coppia sia della famiglia, per cui una 

coppia unita dal sacramento, per estensione, diviene fonte di speranza e fede 

per la società, sempre più convulsa e complessa. 

 

                                                 
74 Miranda, Espiritualidad Matrimonial y familiar, 50. 
75 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 24. 
76 Giovanni Paolo II, Udienza del mercoledi 16 gennaio 1980, nº 1. 



61 
 

Prima del Concilio, lo sviluppo della persona che si otteneva con il sacramento 

del matrimonio, era visto come un fine in sè, ma in seguito, divennero due gli 

aspetti fondamentali: la donazione e l’accettazione reciproca dei coniugi,77 con 

cui, 

 

Si riconosce che il vincolo sacro è possibile partendo dalla libertà umana che 

Dio ci consegna, manifestata nel desiderio risoluto dei coniugi di assentire a 

voler vivere come un’autentica comunità di amore nella vita quotidiana in casa, 

ponendo a disposizione i doni depositati nel matrimonio per vivere in pienezza 

l’umanità della coppia.78 

 

Si intende così che la stabilità del matrimonio non è responsabilità di Dio 

solamente, ma dipende da ciascuno dei coniugi rivedere ogni giorno la propria 

risposta all’amore. Si può concludere che la dignità e la stabilità - desiderata da 

Dio – raggiunte da un uomo ed una donna, si materializzano in atti concreti 

dell’amore coniugale, dove si trova l’espressione più sublime dell’unione 

sponsale; 

Per questo motivo i coniugi cristiani sono fortificati e consacrati da uno speciale 

sacramento  per i doveri e la dignità del loro stato. Ed essi, compiendo con la 

forza di tale sacramento il loro dovere coniugale e familiare, penetrati dello 

spirito di Cristo, per mezzo del quale tutta la loro vita è pervasa di fede, 

speranza e carità, tendono a raggiungere sempre più la propria perfezione e la 

mutua santificazione, ed assieme rendono gloria a Dio.79 

 

L’unione coniugale sacramentale riunisce il desiderio della coppia che si 

materializza in una chiara decisione di donare e condividere la vita con quella 

del coniuge dove la ricerca di Dio diviene reale perché si scopre la fragilità di 

fronte alle avversità della vita, o perchè si gioisce del benessere spirituale e 

materiale, ma sempre nella disposizione di essere accolti nell’incontro con Dio. 

 

 

 

                                                 
77 Kasper, Teología del matrimonio cristiano, 24. 
78 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 25. 
79 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, nº 48. 



62 
 

Quindi,  

l’ amore si esprime e sviluppa in modo particolare, dall'esercizio degli atti che 

sono propri del matrimonio. Ne deriva che gli atti con i quali i coniugi si 

uniscono in casta intimità sono onesti e degni; compiuti in modo veramente 

umano, favoriscono la mutua donazione che essi significano ed arricchiscono 

vicendevolmente nella gioia e nella gratitudine gli sposi stessi. Quest'amore, 

ratificato da un impegno mutuo e soprattutto consacrato da un sacramento di 

Cristo, resta indissolubilmente fedele nella prosperità o nella cattiva sorte, sul 

piano del corpo e dello spirito; di conseguenza esclude ogni adulterio e ogni 

divorzio. L'unità del matrimonio, confermata dal Signore, appare in maniera 

lampante anche dalla uguale dignità personale che bisogna riconoscere sia 

all'uomo che alla donna nel mutuo e pieno amore. Per tener fede costante agli 

impegni di questa vocazione cristiana, si richiede una virtù fuori del comune; è 

per questo che i coniugi, resi forti dalla grazia per una vita santa, coltiveranno 

assiduamente la fermezza dell'amore, la grandezza d'animo, lo spirito di 

sacrificio e pure li domanderanno nella loro preghiera.80 

 

Come è stato detto sopra, l’incontro nella vita matrimoniale, dove la donazione 

è reciproca, il rendimento di grazie e l’allegria non sono soltanto un ideale, ma 

sono caratteristiche che preservano solida l’unità della coppia, anche e 

nonostante le eventuali situazioni di dissenso dei coniugi. 

 

Dunque, perché il matrimonio sia onesto, integro ed esemplare, deve avere 

problemi reali davanti ai quali, sia evidente il desiderio di mantenere l’unità e la 

fedeltà come virtù che permetta agli sposi di vivere una vita santa secondo il 

sacramento di Cristo. 

 

Il Concilio Vaticano II ha aperto l’orizzonte della dimensione sacamentale del 

matrimonio che dev’essere vissuto come un’esperienza profondamente umana 

lontana dal riduzionismo di una fredda visione giuridica “sostenuta da una 

relazione contrattuale in cui le persone che intervengono in questa relazione, 

uomo e donna, hanno giè definito e delimitato tutti i loro compiti, diritti e 

doveri”,81 circostanza che impediva di comprendere integralmente la realtà 

                                                 
80 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, nº 49. 
81 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 27. 



63 
 

coniugale, dove vivere la misericordia deve sostituire qualunque precetto o 

norma che la stabilisca o che la regoli. 

 

L’alleanza matrimoniale è orientata alla formazione di una comunità di vita e 

d’amore, che per il Concilio è il fondamento e l’anima della vita matrimoniale e 

della sua spiritualità. 

 

Possiamo quindi affermare che l’amore è il bene di tutte le persone, che 

associato all’umano tanto quanto al divino, spinge gli sposi ad una mutua e 

libera donazione di se stessi negli atti e negli affetti. 

 

Questo è l’amore che si perfeziona nell’esercizio della sessualità, in cui il dono 

di se stessi è ciò che nutre ed arricchisce la spiritualità82 e rappresenta 

un’occasione di santificazione. 

 

 

 

PER RIFLETTERE : 

 

1) Quando si parla di magistero si intende come l’autorità del papa e dei 

vescovi in materia di dogma e morale. A questo rispetto, sul sacramento del 

matrimonio, cosa pensi che essi possano insegnare se non sono mai stati 

sposati? 

2) Il papa ed i vescovi sono persone che hanno avuto esperienza di famiglia. Il 

riferimento più vicino di matrimonio era quello dei genitori. Tu credi che 

questo possa essere un buon argomento per esercitare il loro magistero? 

3) È chiaro che Dio chiama l’uomo e la donna a raggiungere la santità. Hai mai 

pensato che la tua esperienza di matrimonio aiuta il sacerdote a vivere il suo 

sacramento e raggiungere la santità?  

 

                                                 
82 Caravias, Matrimonio y familia a la luz de la Biblia, 60. 



64 
 

4) Una delle priorità del Concilio Vaticano II è rafforzare la Chiesa. Tu 

contribuisci a questo proposito vivendo la spiritulità coniugale che permette 

la costruzione e la fortificazione della Chiesa domestica? 

5) Nel testo si afferma che l’amore che i coniugi esprimono si  rafforza con 

l’esercizio della sessualità. Come pensi che questo incontro intimo 

rappresenti un’occasione di santità della coppia? 

 

  



65 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

Quando ci si riferisce alla tradizione, pensiamo agli elementi che sono stati 

conservati e trasmessi di padre in figlio attraverso le generazioni. Una 

definizione che non diferisce anche secondo una prospettiva religiosa, in cui si 

intende come “ogni insegnamento o dottrina trasmessi verbalmente o per scritto 

dai tempi antichi o il loro insieme.83 

 

Sia noto che questo concetto spesso si trova legato a quello di autorità, per il 

fatto che il cosiddetto “argomento di autorità” “si basa sul prestigio e sul credito 

di un’altra persona, invece di ricorrere a fatti e preghiere”;84 dunque, l’autorità si 

basa sulla tradizione. 

 

E “anche se autorità e tradizione sono elementi strettamente legati in 

riferimento all’idea di eteronomia, che contraddice l’ideale di un’esperienza di 

libertà come è l’autonomia”,85 questi concetti si presentano quindi come 

necessari nel momento di affrontare il tema della spiritualità coniugale, dalla 

prospettiva del sacramento del matrimonio, perché in questo caso, la tradizione 

che ci offre la Chiesa non è solo un’autorità “bensì un’autorità da cui non ci 

possiamo emancipare, perché le nostre radici sono nella terra. Quanto sia 

consacrato alla tradizione possiede un’autorità divenuta anonima, un’autorità 

che determina la finitudine e transitorietà del nostro essere storico”.86 

                                                 
83  Dizionario  della  Reale  Academia  Spanhola.  Sittio  della  Língua.  Consulta  fatta  29  giugno  2016. 
<http://www.rae.es>. 
84 Idem. 
85 Mahecha, Teología y educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 
86 Alcaín, La tradición, 104. 

TAVOLO 7 
 

LA SPIRITUALITÀ CONIUGALE 
NELLA TRADIZIONE 



66 
 

Ma quando qui si parla di tradizione, ciò non significa che gli si debba dare 

rispetto indiscutibile e senza critica, ripetendo espressioni e condotte, bansì di 

ricevere ciò che ci è stato offerto nel tempo come eredità preziosa “la cui 

identità è stata provata per assumere l’impegno di capirle sempre meglio e di 

nuovo, ottenendone qualcosa che vada d’accordo con il modo rinnovato di 

esistere dell’essere umano”,87 È il caso del cristianesimo, che è legittimato dal 

ricorso ad una tradizione che si fonde dal punto chiave che è Gesù di Nazaret.88 

  

Um esempio è la rievocazione della Settimana Santa, che non ci recorda solo 

l’entrata trionfante di Gesù a Gerusalemme, dove ha celebrato l’ultima cena con 

i suoi discepoli, ma anche i grandi avvenimenti della passione, morte e 

risurrezione di Cristo. Questa è un esempio particolare e rappresentativo della 

tradizione cristiana, che si mantiene viva grazie alla Parola che si mischia ai 

costumi di una comunità.89 

 

Ma le tradizioni non si conservano integralmente, si adattano alle necessità, agli 

interessi ed alla convenienza di alcune persone o di alcune comunità, ed in 

genere prevale la storia del vincitore. 

 

Un esempio già esposto nel Capitolo 1 quando viene riferito nella versione di 

Luca che riporta l’itinerario geografico del cristianesimo. Egli afferma che 

 

Comincia a Gerusalemme, avanza lungo il bacino nord del Mediterraneo e 

infine arriva a Roma. Ci viene presentato così il percorso del cristianesimo 

primitivo, quello che ha avuto il maggior successo storico e che, in gran misura, 

ha condizionato la storia posteriore, ma non ci viene detto niente dei percorsi 

cristiani che si sono estesi verso oriente ed il nord Africa.90 

 

Potremmo citare anche altri esempi in cui i primi cristiani cominciano i riti di 

digiuno e preghiera – che attualmente iniziano il mercoledì delle ceneri – seguiti 

in quaresima e che si costituiscono come condizioni di preparazione alla 

                                                 
87 Mahecha, Teología y educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 
88 Aguirre, Así empezó el cristianismo, 14. 
89 Mahecha, Teología y educación ambiental: invitación urgente a un nuevo dialogo, 71. 
90 Aguirre, El proceso de surgimiento del cristianismo, en: Así empezó el cristianismo, 18. 



67 
 

celebrazione della Settimana Santa,91 e che trovano origine nelle pratiche ebree 

descritte in Deuteronomio 14, 3-21 e Levitico 11,1-47 nel caso del digiuno e 

Deuteronomio 8,10 per la preghiera. 

 

In alcuni paesi dell’America Latina, fino a 40 o 50 anni fa, era tradizione coprire 

specchi ed immagini con un panno scuro o nero e le persone si vestivano a 

lutto. Ispirati alla tradizione ebraica dello Shabat, i lavori domestici e la 

preparazione dei pasti venivano fatti in anticipo, al fine di dedicarsi ai rituali 

propri di quella che era chiamata la Settimana Maggiore. Questo implicava un 

comportamento più moderato delle persone che, in clima di raccoglimento e di 

preghiera, evitavano attività quotidiane come ascoltare musica, vedere film e 

uscire.92 

 

Per la tradizione ebraico-cristiana, la spiritualità coniugale si ispira a testi come 

la lettera di Paolo alla comunità di Efeso, dove chiede che “le donne siano 

sottomesse ai loro mariti” (Ef 5,22). Ma è chiaro che 

 

San Paolo qui si esprime in conformità alle pratiche culturali ordinarie di 

quell’epoca, ma non dobbiamo necessariamente assumere tali rivestimenti 

culturali, bensì il messaggio rivelato che soggiace nell’insieme del vangelo. 

Riprendiamo la sapiente spiegazione di San Giovanni Paolo II: «L’amore 

esclude ogni genere di sottomissione, per cui la moglie diverrebbe serva o 

schiava del marito [...]. La comunità o unità che essi debbono costituire a 

motivo del matrimonio, si effetua attraverso una reciproca donazione, che è 

anche una sottomissione vicendevole». Per questo si dice anche che «i mariti 

hanno il dovere di amare le mogli come il proprio corpo» (Ef 5,28).93 

 

                                                 
91  Astenersi  dal  magiare  carne  rossa  era  uma  delle  tradizioni  più  radicate  nel  cristianesimo.Ma  oggi 
giorno è diventato qualcosa da lasciare alla coscienza di ciascuno, ed il motivo di questa pratica antica è 
ormai soppiantato. 
92 Attualmente, si parla di vacanze della Settimana Santa nella Settimana Maggiore. Questo implica un 
modo  diverso  di  pensare  e  di  rapportarsi  a  Dio,  il  quale  non  ha  niente  contro  il  riposo  perché  nel 
“settimo giorno Dio cessò  tutti  i  lavori  che aveva  fatto” Gn 2,2, ma che chiede anche di dedicargli un 
tempo per amarlo “con tutto il tuo cuore, con tutta l’anima e con tutta la tua forza” (Dt 6,5). 
93 Papa Francesco, Amoris laetitia, nº 156. 



68 
 

Tutto quanto è stato detto, ci permette di capire la necessità di seguire questa 

esperienza gioiosa così particolare, che è vivere la spiritualita coniugale, e per 

la quale ricorriamo al modo in cui è stata fatta, da un punto di vista pastorale.  

 

7.1- La pastorale del sacramento del matrimonio 

 

Oggigiorno ci troviamo difronte ad un cambiamento di generazione in cui 

partecipano anche le dinamiche matrimoniali, che si trovano immerse nelle 

sfide innovative tratte dalle nuove composizioni della società, il compito dei figli 

in casa, le nuove possibilità date alle donne, i cambiamenti strutturali dalla 

famiglia al livello demografico, politico, religioso. È necessario che nella Chiesa 

vi sia un dialogo maggiore per poter discernere tra tutti questi mutamenti in 

corso, veloci e spesso d’improvviso, che colpiscono positivamente o meno il 

matrimonio.94 

 

Questa è una realtà messa alla prova dai cambiamenti risultanti dal nuovo 

sistema di relazioni prematrimoniali, in cui predominano la spontaneità e la 

libertà, l’amore e l’erotismo, il piacere ed il consumo immediato, l’intimità 

precoce e l’affettività, l’uguaglianza e lo scambio, che producono una 

trasformazione del intendere e vivere il matrimonio.95 

 

Questi cambiamenti misero alla prova il matrimonio, ovvero nuove idee sul 

fidanzamento,  coppie che vanno a vivere insieme prima di sposarsi, 

vulnerabilità della vita di coppia, cultura del rinnovare, del cambiare, fanno sí 

che il senso genuino del fascino e dell’ammirazione per l’altro, così come il 

senso di libertà e di impegno perdono il loro significato e forza, essendo sostituti 

da queste distorsioni dell’amore.96 

 

In molte coppie rimane il desiderio di unirsi sacramentalmente attraverso il 

matrimonio, anche quando la loro formazione di fede è ancora precaria, e 

questo fa sì che cerchino il sacramento senza essere sufficientemente convinti 

di vivere un’unione nel Signore attraverso la Chiesa, situazione che però 

                                                 
94 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 74. 
95 Borobio, La pastoral de los sacramentos, 262. 
96 Idem, 264. 



69 
 

dimostra come, nonostante i profondi cambiamenti della società e della 

secolarizzazione, tutti gli sforzi che si avvertono per snaturare, svalorizzare o 

sradicare l’istituzione matrimoniale, non ebbero sucesso.97 

 

In questo modo il matrimonio, inteso non come un fatto concreto e limitato nel 

tempo, ma come una convivenza che si prolunga tanto quanto la coppia voglia, 

ha dovuto affrontare il fatto di non dover abbandonare il “significato 

matrimoniale”,98 ossia la comprensione che ha la coppia sulla corporeità e 

sull’umanità, sul sesso e sull’Eros, sulla passione e sull’amore, sul mistero della 

libertà e sulla capacità di generare. 

 

Con il passar del tempo le nuove generazioni hanno anticipato l’attività 

sessuale e anche la loro capacità di generare, ragion per cui, in alcune 

occasioni, la strada verso il libertinaggio è pericolosamente aperta.99 

 

Nonostante questo panorama di profonde modificazioni nei significati del 

matrimonio, possiamo apprezzare l’esperienza permanente da cui le coppie 

non possono fuggire, che è tutto quello che fa parte di una vita coniugale che 

ha una serie di elementi come l’insoddisfazione nella relazione, che porta alla 

capacità creativa nel dialogo e nella sessualità, il riconoscere che, se nella 

coppia vi è nascosto un mistero, stare attenti sia alla vita come alla morte, 

aperti alle relazioni familiari che portano incertezza ma anche speranza, a sua 

volta, nel percepire la fragilità, perché godiamo tanto della salute quanto della 

malattia, delle gioie e delle tristezze.100 

 

D’altra parte è indispensabile aver presente quali contenuti sono necessari per 

la preparazione al sacramento del matrimonio, e che stiano in totale sintonia, 

sia con il Codice di Diritto Canonico sia con il Catechismo della Chiesa Cattolica 

ed i riti stabiliti per vivere questa esperienza sacramentale. Ciò fa sì che si 

tenga in considerazione la necessità di formazione della coppia, soprattuto nella 

celebrazione comunitaria del sacramento, dato che è evidente la mancanza di 

                                                 
97 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
98 Borobio, La pastoral de los sacramentos, 265. 
99 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
100 Borobio, La pastoral de los sacramentos, 265. 



70 
 

senso di unione con Dio, perduta dalle coppie che vogliono sposarsi, soprattutto 

negli ultimi tempi.101 

 

La pastorale matrimoniale si sostiene dall’evangelizzazione e deve avere come 

punto di partenza il kerigma – primo annuncio -, un incontro personale e vivo 

con Gesù Cristo, attraverso l’esperienza dello Spirito; il cambiamento radicale di 

vita ed il sentimento effettivo e affettivo di appartenere alla Chiesa.102 

 

Per ciò è necessaria una catechesi sulla dottrina cristiana del matrimonio, dove 

sia incorporato un fondamento per cui Dio creatore è origine della comunità di 

vita e d’amore, e l’uomo è la creatura. 

 

In questo modo, una visione partendo dalla Cristologia permette di identificare 

Gesù come fondamento dentro l’alleanza pasquale; dal punto di vista 

dell’Ecclesiologia, il fondamento è il senso comunitario della celebrazione del 

sacramento; e dalla Pneumatologia,  è il vincolo di amore e di unità.103 

 

7.2- L’importanza della preparazione al sacramento 

 

Il periodo di fidanzamento è considerato come un momento di conoscenza 

reciproca, in cui si prova ad approfondire la fede sia al livello personale che 

interpersonale, che promuove tutte le dimensioni umane e modella la 

costruzione della coppia, che ha come colonna strutturale l’amore in tutti gli 

ambiti dove è presente, in casa, nel lavoro, nella scuola, ecc. 

 

Questa è una tappa molto delicata che può essere guastata dall’uso sbagliato 

del corpo, dove la pornografia, la prostituzione ed altre esperienze umane non 

favoriscono la maturazione di un amore indirizzato al matrimonio. 

 

                                                 
101 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 75. 
102 Borobio, La pastoral de los sacramentos, 273. 
103 Misioneros  del  Sagrado  Corazón.  “Praenotanda:  La  importancia  y  la  dignidad  del  Sacramento  del 
Matrimonio”  http://www.mscperu.org/liturgia/praenotanda/prenMatrimon.htm.    Consulta  fatta  il  6 
luglio 2016. 



71 
 

Per questo nel tempo del fidanzamento è ideale che avvenga un autentico 

approfondimento della fede che permetta provare il futuro dei coniugi.104 

 

La preparazione al matrimonio costituisce un momento provvidenziale e 

privilegiato per quelli che desiderano il sacramento cristiano, un vero kairós, 

momento in cui Dio interpella i fidanzati e li porta al discernimento sulla 

vocazione matrimoniale e sulla vita in cui saranno introdotti. Il fidanzamento 

entra nel contesto di un denso processo di evangelizzazione.105 

 

Si rende allora necessario l’aiuto sia delle rispettive famiglie sia di tutta la 

comunità ecclesiale, affinché i fidanzati, appoggiati alla preghiera, possano 

crescere nella fede e scoprire i diversi doni dati dal sacramento – Capitolo Nº3 

– e possano così riconoscere che l’impegno assunto non è superfluo o 

passeggero, ma al contrario, è l’elemento fondamentale che costituisce tutta la 

realtà matrimoniale che in futuro sarà celebrata e vissuta per tutta la vita. 

 

La ricchezza del matrimonio acquisisce un’importanza decisiva dal periodo di 

fidanzamento, per cui è necessaria una solidità particolare per la formazione e 

la maturazione della fede in questa tappa, così come una valutazione dei 

programmi, delle politiche, dei piani, tra gli altri, che sono organizzati per la 

formazione nella fede dei fidanzati, che favoriranno un clima umano adeguato 

per la preparazione delle coppie al sacramento matrimoniale, inanzi a tutto il 

servizio e l’aiuto agli altri.106 

 

Quindi occorre osservare almeno due tappe importanti, che anche se non sono 

propriamente così classificate, costituiscono il centro della preparazione al 

sacramento del matrimonio: la preparazione remota e la preparazione 

prossima. 

 

 

 

                                                 
104 Caffarel, Sobre el amor y la gracia, 36. 
105 López, Preparación al sacramento del matrimonio, nº 2. 
106 López, Preparación al sacramento del matrimonio, nº 17. 



72 
 

 La preparazione remota 

 

La preparazione remota è legata all’attenzione costante nella formazione dei 

valori umani e cristiani dentro la famiglia, ossia, sono stimati il valore umano, il 

rinforzare l’autostima, la formazione del carattere, il proprio autodominio e le 

relazioni interpersonali, così come il tempo per disporre dei valori, tra cui 

occorre sottolineare la castità.107 

 

Dobbiamo specificare che la castità non è l’annullamento della vita sessuale, 

ma è proprio l’inverso, ciò è la scoperta e la valorizzazione dei nostri sentimenti 

e del nostro corpo. 

 

Si pensi, per esempio, ad una coppia che a causa di un incidente, una malattia 

o semplicemente per l’età avanzata in cui  fisiologicamente il corpo non 

risponde più come nella giovinezza, ma dove l’affetto, l’amore ed il rispetto si 

convertono in protagonisti del rapporto. 

 

Allora la preparazione  remota 
 

Riguarda l’infanzia, la pre-adolescenza e l’adolescenza, e avviene principalmente in 

famiglia, aiutata poi dalla scuola e dai gruppi di formazione. È il periodo in cui si trasmette 

ed è memorizzata la stima di tutti i valori umani autentici, sia nelle relazioni interpersonali 

che in quelle sociali, si ha la formazione del carattere che comporta il dominio  e la stima di 

se stessi, l’uso adeguato delle inclinazioni ed il rispetto di tutte le persone anche dell’altro 

sesso. Oltre a ciò non può mancare una solida formazione spirituale e catechetica, 

soprattutto nel cristianesimo.108 

 

 La preparazione prossima  

 

La preparazione prossima succede nel periodo del fidanzamento e deve 

affermare i valori propri di una relazione di amicizia e dialogo che deve esistere 

nella coppia. 

                                                 
107 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 81. 
108 López, Preparación al sacramento del matrimonio, nº 22. 



73 
 

Rappresenta l’opportunità per approfondire la fede nella Chiesa, con 

l’attenzione allo sviluppo integrale dell’essere umano.109 

 

La preparazione prossima dovrà essere sostenuta, prima di tutto, da uma 

catechesi nutrita dall’ascolto della Parola di Dio e interpretata con la guida del 

Magistero della Chiesa, perché gli sposi comprendano la fede in pienezza e ne 

diano testimonianza nella vita concreta. L’insegnamento dovrà essere offerto 

nel contesto di una comunitá di fede tra famiglie che secondo i propri carismi ed 

i propri compiti, prendano parte e collaborino – soprattutto nell’ambito della 

parrocchia – nella formazione dei giovani, ed estendano la propria influenza ad 

altri gruppi sociali.110 

 

Questo è il tempo  privilegiato per riconoscere la necessità della presenza di 

Dio in mezzo alla coppia e così discernere aspetti della sessualità che si 

traducono nel linguaggio corporale, l’attrazione, la ricchezza della seduzione e 

dell’erotismo come parte fondamentale di um simbolismo coniugale che 

contiene tutta la capacità dell’amore, della donazione e della fecondità.111 

 

 

PER RIFLETTERE:  

 

1) Quando ci riferiamo alla Tradizione, si intende l’insegnamento trasmesso di 

generazione in generazione. Rispetto al vivere una spiritualità coniugale, 

quali riferimenti hai: ti ricordi come la vivevano i tuoi genitori, zii, nonni? 

2) Il modo in cui il cristianesimo nasce secondo quanto ci dice Aguirre, può 

essere ora letto in parallelo al modo di condurre la spiritualità coniugale. 

Puoi identificare come è stato il tuo percorso? Uguale o diverso da quello 

del tuo coniuge? 

3) L’importanza di una pastorale che accompagni ed animi l’esperienza del 

sacramento del matrimonio è molto importante. Le END lo testimoniano 

                                                 
109 Aristizabal, Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir del Concilio Vaticano II, 81. 
110 López, Preparación al sacramento del matrimonio, nº 34. 
111 Azpitarte, Amor, sexualidad y matrimonio, nº 110. 



74 
 

quando incontriamo coppie disposte al servizio. Ti sei già messo al servizio? 

Qualunque sia la tua risposta, qual è stato il risultato di questa esperienza?  

4) Si parla sempre dell’importanza di prepararsi al sacramento del matrimonio 

e la scelta della maggioranza di fare i “corsi prematrimoniali” molto brevi è 

assai criticata. Nella tua esperienza, ne è valsa la pena fare questo corso? 

Quali cambiamenti faresti in questi corsi? 

5) Con la tua esperienza dentro le END potresti dire che questo è un “corso 

post-matrimoniale”? Qual’è la grande differenza ed il valore che potrebbe 

avere in relazione a quello pre-matrimoniale? 

 

  



75 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

Si racconta che in una spiaggia, in cui ogni anno molti morivano annegati, 

qualcuno ebbe l’idea di creare un gruppo di pronto soccorso. La necessità di 

risolvere questo problema, insieme all’entusiasmo iniziale dell’idea, ha 

permesso che, con l’aiuto di varie persone coinvolte, il progetto fosse 

concretizzato e fosse straordinariamente ridotto il numero dei morti. 

 

Così, data la sicurezza offerta in questa spiaggia, è aumentato il flusso dei 

turisti ed nacque la necessità di aumentare ancora di più e migliorare il servizio, 

fino ad impiantare postazioni di vigilanza e bagnini 24 ore. 

 

Questo progetto ebbe così tanto successo che questa spiaggia divenne privata, 

intorno è nato un fiorente Club in cui tutto era organizzato così bene a tal punto 

che nessuno più ha voluto correre nessun rischio, e per ciò è stata vietata 

l’entrata per fare il bagno ed affissati cartelli da ogni parte in cui era scritto: “se 

entrate in acqua è a vostro rischio e pericolo”. In questa situazione le persone si 

sono spostate alle spiagge vicine dove non vi erano avvisi nè bagnini nè altri 

servizi di sicurezza, e le morti per annegamento ricominciarono ad aumentare. 

 

Difronte a questa situazione, altre persone hanno pensato di creare un gruppo 

di pronto soccorso ed altri entusiasmati hanno ritenuto importante impiantare 

postazioni di vigilanza di 24 ore....e queste proposte finivano sempre allo stesso 

modo, al punto che oggi la spiaggia è piena di bei clubs, uno migliore 

dell’altro...ma dove le persone non possono più fare il bagno al mare e devono 

TAVOLO  8 
 

SFIDE PER UNA SPIRITUALITÀ 
CONIUGALE NELLE END 



76 
 

spostarsi ad altri luoghi dove, data la mancanza di sicurezza, continuano ad 

esserci vittime di annegamento. 

 

Questa storia può illustrare ciò che è successo nella Chiesa dalle sue origini. 

Persone convinte, entusiaste e con una forte spiritualità, hanno incoraggiato 

diversi carismi e molte volte ci fissiamo su questi. L’invito è di stare attenti a non 

creare nuovi clubs, dimenticando il centro che è Cristo. 

 

8.1- Sfide del fututro 

 

“Nessuno che mette mano all'aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno 

di Dio”.(Lc 9,62). Queste parole di Gesù costituiscono una frase chiara che si 

applica a tutti coloro che scelgono di seguire Gesù e la sua causa, perché il 

compito che ci ha affidato di fare ‘suoi discepoli’ è importantissimo. Si tratta di 

capire ciò che Lui chiama ‘Regno di Dio’.112 

 

Accettare liberamente di unirsi a lui, cioè di seguirlo, implica farsi carico di 

questo compito di impiantare ed estendere questo Regno in tutto il mondo, in 

tutte le dimensioni della vita e della storia umana, e in modo particolare all’alba 

di questo nuovo millennio. 

 

È una missione che in nessun momento ci permette di guardare indietro o di 

retrarre la mano; abbiamo solo il tempo di vivere per continuare questa 

missione, questo lavoro di braccianti nella Vigna del Signore, dove “la messe è 

molta ma gli operai sono pochi” (Lc 10,2).  

 

Il sentimento diffuso è che sembra che il materialismo e l’indifferenza stiano 

vincendo la partita, anche tra coloro che erano considerati come i “Soldati di 

Cristo”,113 sicuramente per esserci concentrati a lavorare con le proprie forze, 

dimenticando che abbiamo bisogno dell’aiuto di Dio. Egli agisce attraverso di 

                                                 
112 Gallo, Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 
113 Salesman, Militantes de Cristo. 



77 
 

noi e non lo stiamo lasciando lavorare, ma ci sforziamo per fare enormi fatiche 

che sono come quei bei clubs nelle spiagge.  

 

Riconosciamo che una delle sfide più importanti che dobbiamo fare, non solo 

come cristiani, ma come coppie unite dal sacramento del matrimonio, è di 

prendere sul serio il compimento dei punti concreti d’impegno. 

 

In questo senso dobbiamo essere consapevoli che la preghiera personale non 

è sufficiente e neanche quella coniugale. Anche se partecipiamo ad incontri, 

conferenze, ritiri, corsi e laboratori in cui si parla dell’importanza della preghiera, 

non abbiamo ancora imparato a pregare nel modo in cui Gesù ci ha insegnato. 

“Chiedendo il suo Spirito nella preghiera con tal insistenza che Dio finirà per 

ascoltarci anche se solo per l’insistenza della nostra supplica (Lc 11,5-13)”.114 

 

Questo è un tempo di grandi sfide, che ci spingono a guardare sempre avanti. 

La globalizzazione, l’economia di libera concorrenza in un mercato in cui l’unica 

regola sia vendere ed ottenere profitto a qualsiasi costo, il progresso di nuove 

scoperte scientifiche e tecnologiche che avanzano continuamente, sono 

fenomeni tanto ambivalenti, da non sapere se i benfici che portano sono 

maggiori dei malefici che ne conseguono, sia sul piano materiale che su quello 

spirituale, al livello personale e comunitario. 

 

Di conseguenza, le diverse attività proposte dal movimento, dalla riunione di 

èquipe ad un incontro internazionale, potrebbero facilmente perdere il loro 

obbiettivo se non stiamo attenti a capire che non facciamo parte di un club in 

cui i nostri sforzi potrebbero essere indirizzati all’attivismo sterile e faticoso. 

 

Diventa “un fare tanto per fare”, in cui dimentichiamo che dobbiamo cercare 

prima ‘l’essere’ e poi il ‘fare’, la ‘qualità’ e poi la ‘quantità’ di ciò che facciamo. Si 

                                                 
114 Gallo, Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. Nel pregare  il  Padre Nostro,l’ Ave Maria ed  il    Santo 
Rosario, ripetiamo molte volte in modo vuoto e noioso la stessa cosa senza essere consapevoli di cosa si 
stia facendo o chiedendo, e questo risulta importuno e inefficace. 



78 
 

tratta di vivere la nostra missione con allegria e attraverso di essa raggiungere 

la santità semplicemente. 

 

Dobbiamo ricordare il richiamo che Gesù fce a Marta che voleva soddisfare il 

Signore che si degnava di mangiare a casa sua. Sua sorella Maria, che l’aveva 

lasciata sola nei doveri di casa, si era seduta ai piedi di Gesù ed ascoltava le 

sue parole. Sarebbe stato Gesù contento come ospite a cui veniva offerto un 

pasto ricco, se lo avessero lasciato solo, senza che nessuno gli parlasse o 

ascoltasse le parole del Maestro? Per questo dice a Marta che si lamenta della 

sorella: “Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa sola 

c'è bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta” (Lc 10,38-

42).115 

 

Non ci dimentichiamo, questa è la sfida, che nel seguire Gesù Cristo, il nostro 

compito è quello di annunciare ed ottenere il suo Regno. Non possiamo 

ammettere altra cosa e nemmeno farlo in qualsiasi modo. È necessario mettere 

mano all’aratro senza voltarsi indietro perchè Cristo sia ben servito e ci dica: 

“Bene servo buono e fedele...., prendi parte alla gioia del tuo padrone” (Mt, 25, 

21.23) 

 

Difronte alle difficoltà che si presentano ogni giorno, come coppie unite dal 

Sacamento del Matrimonio, dobbiamo affrontare la sfida di vivere ‘come Dio 

comanda’ la nostra spiritualità coniugale, per cui sarà necessario pensare, 

mettersi in discussione e dialogare assai su questo argomento. 

 

Già nel 1962, alle soglie del Concilio Vaticano II, padre Henri Caffarel non 

esitava a scrivere in un numero dell’ Anello d’Oro sul tema “Matrimonio e 

Concilio”: 

 

“La Chiesa non può accontentarsi dunque, a pensare ai laici come se fossero 

tutti celibi, come se vivessero isolati; è necessario – ed in un certo senso è 

prioritario – interrogarsi sulle famiglie cristiane, sul modo in cui è compreso e 

vissuto il matrimonio cristiano nella cattolicità dei nostri giorni”.116 

                                                 
115 Gallo, Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 
116 Cafarell, L’Anneau d’Or, 179. 



79 
 

 

Sono cambiate le cose veramente mezzo secolo dopo? Perché la spiritualità 

coniugale continua a sembrare la parente povera della spiritualità cristiana? 

 

Stando così le cose, durante i secoli la Chiesa ebbe difficoltà nel riconoscere 

nel matrimonio un’autentica vocazione cristiana, nel senso pieno 

dell’espressione,  suscettibile di condurre coloro che l’accolgono ad una vera 

santità laica. 

 

Forse, una delle sfide più importanti che le coppie dovranno affrontare sarà 

dimostrare il vero senso della sessualità umana vissuta all’interno di una coppia 

unita dal sacramento del matrimonio. Perciò dobbiamo riconoscere che 

 

Anche se il cristianesimo – religione del corpo, dato che si basa 

sull’incarnazione del Verbo di Dio – non può disprezzare il corpo senza 

rinnegare se stesso, “tutto avviene come se il cristianesimo trattasse con 

maggior facilità il corpo che soffre, che lavora, che celebra, che gode”.117 

 

La  teologia del  corpo di San Giovanni Paolo II non esita a proclamare su 

questo punto, in maniera inequivocabile che: “il corpo e la sessualità 

costituiscono....per il cristianesimo....un valore che non è molto apprezzato”.118 

 

Non basta ricordare al mondo in generale ed ai cristiani sposati che il 

matrimonio non è uno stato di imperfezione. È necessario presentar loro una 

spiritualità che valorizzi l’ascetica e la mistica, ma non a partire dalla vita 

monastica, bensì dal loro stato di vita, dalle loro esigenze, dalle loro difficoltà, 

dalle sue grazie e da tutto ciò che vivono.119 

 

Manca mostrare all’umanità che il sacramento del matrimonio offre modelli di 

figure di santità che sono arrivate ad esserlo per la perfezione della loro vita 

                                                 
117 Lacroix, L’avenir, c’est l’autre, 145. 
118 Giovanni Paolo II, Udienza generale del mercoledì 22 ottobre 1980, nº 3. 
119 Cafarell, L’Anneau d’Or, 186. 



80 
 

nello stato matrimoniale. Questa è un’eredità di San Giovanni Paolo II che il 21 

ottobre 2001 ha beatificato gli sposi Luigi e Maria Corsini Beltrame Quattrocchi. 

 

È la prima coppia di crisitani che sono stati beatificati nella storia della Chiesa 

per la loro santità nella vita coniugale e, per questa ragione, la loro festa viene 

celebrata nel giorno del loro compleanno matrimoniale – 25 novembre – 

evvidentemente si può essere santi anche se non si è sposati, come si pensava 

prima con molta facilità, ma proprio per la grazia di essere in questo stato. 

 

Questa è la sfida di San Giovanni Paolo II, che ha espresso alla Chiesa del 

XXIº secolo, attraverso la celebrazione della vocazione del corpo umano: “Il 

corpo, infatti, e soltanto esso, è capace di rendere visibile ciò che è invisibile: lo 

spirituale e il divino. Esso è stato creato per trasferire nella realtà visibile del 

mondo il mistero nascosto dall’eternità in Dio, e così esserne segno”.120 

 

La vocazione del corpo è una missione specifica degli sposi cristiani, più che 

degli altri membri della Chiesa, chiamati a rivelarla e profetizarla. È una 

missione dotata di una nobiltà immensa e di un’urgenza totale in un mondo che 

considera il corpo umano semplicemente come materiale utilizzabile. 

 

Concludendo, è possibile vedere che: 

 

Sono molte le urgenze davanti alle quali lo spirito del Cristiano di oggi non può 

rimanere insensibile. Non possiamo perdere di vista il vilipendio dei diritti più 

sacri delle persone, soprattutto gli invalidi, emarginati nelle periferie delle città, 

contadini sperduti e dimenticati nella povertà di campagne, profughi in campi 

disumani, o nelle carceri. Non si contano neanche più i milioni di bambini uccisi 

prima di nascere “perché danno fastidio” anche se non sono mai nati; e quelli 

che vivono, sono condannati alla fame ed alla miseria in questo mondo in cui 

non sarà loro dato un luogo degno per vivere. 

 

I nuovi potenziali della scienza all’inizio del terzo millennio, possono essere 

usati in favore della vita umana; ma al contrario possono anche essere usati 

                                                 
120 Giovanni Paolo II, Udienza Generale del mercoledì 20 febraio 1980, nº 4. 



81 
 

contro questa vita e la sua qualità, fino ad arrivare ad un pianeta inospitale per 

lo squilibrio ecologico, frutto della scienza male utilizzata. Gli uomini potranno 

vivere di più con una qualità di vita migliore; ma a sua volta possono sorgere 

nuove sofferenze personali e disuguaglianze sociali che prima non esistevano. 

La Gaudium ed Spes avvertiva seriamente: Tutte le persone hanno la stessa 

dignità di essere “immagine e somiglianza di Dio”. Tutte sono chiamate 

ugualmente alla dignità suprema di essere veramente “figli di Dio” (1Gv 3,1), 

come lo è Gesù Cristo. La lotta per arrivare a questo obbiettivo nel terzo 

millennio dovrà essere il compito di ogni apostolato che si voglia. Compiere 

questo scopo, è andare nel senso stesso comandato da Dio Padre, e di suo 

Figlio Salvatore. Se lo faremo, avremo con noi lo Spirito Santo: per illuminarci e 

darci forza quando ne avremo bisogno. 

 

Per questa ragione noi che crediamo in Cristo, non possiamo rimanere 

indifferenti davanti ai problemi che rendono impossibile questa pace, da tutti 

desiderata, ma che tutti impediamo in vari modi. Vediamo che questa pace 

viene minacciata costantemente da un sistema dettato dagli egoismi umani, 

dalla superbia dei potenti, dalla ribellione irrazionale dei deboli, dalle ideologie 

disumane, da guerre sempre crudeli e a volte catastrofiche, dal terrorismo 

codardo, dai sequestri, dalle rapine a mano armata, dall’insicurezza delle città 

violente, da rappresaglie e vendette.121 

 

Per questo che noi crisitani in generale e le coppie unite dal sacramento del 

matrimonio in particolare, siamo stati inviati oggi in questo mondo per 

contribuire alla costruzione del Regno di Dio, dove la verità supera l’inganno, la 

vita vince la orte, la santità trionfa sulla malvagità e sul peccato, la misericordia 

e la grazia dominano l’odio e la vendetta, la giustizia prevale sull’egoismo e 

sull’iniquità, e dove l’amore, che Dio nutre per ciascuno di noi, si presenta come 

anticipazione della gioia eterna del Regno dei Cieli che Gesù ci ha annunciato e 

che ci ha consegnato con la sua risurrezione. 

 

 

 

 

 
                                                 
121 Gallo, Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. 



82 
 

8.2- La sfida di essere una coppia delle END 

 

La relazione di una coppia tradizionale è costituita tra un uomo ed una donna 

che si sposano. Attualmente esistono diversi tipi di coppia che vanno da coloro 

che convivono ma non sono sposati, a coloro che hanno una relazione a 

distanza, che vivono un rapporto virtuale, e chiaro le coppie che si formano 

partendo da relazioni omosessuali, lesbiche, gays, transessuali, bisessuali, 

intersessuali auto-intitolati con la sigla LGBTI. In ogni caso tutti devono 

affrontare sfide con la comunicazione, l’uso del denaro, il piacere sessuale, lo 

sviluppo profesisonale, il riposo, i figli, ecc.  

 

Questa classifica delle sfide, in molti casi, è dovuta al contesto sociale di dove 

la coppia veniva ed era vissuta prima di unirsi come coppia. Queste sono le 

stesse ragioni per cui ogni coppia litiga, manipola, finisce una relazione o cerca 

l’aiuto degli specialisti; sono solo maschere dietro a cui si nasconde la vera 

ragione delle sfide delle coppie, che sono le necessità di una persona e che 

sono all’origine delle difficoltà di comunicazione, economiche, sessuali ed altre, 

nelle relazioni di coppia.122 

 

La tradizione ci ha presentato che essere una coppia è una sfida a cui si deve 

arrivare. Frasi come, meglio solo che male accompagnato, non motivano per 

niente non solo la costruzione della spiritualità coniugale, ma sono di ostacolo 

al Regno. Per questo è importante dialogare e chiedersi, non il ‘perché’ delle 

cose, bensì il ‘per cosa’. 

 

Domandarsi il ‘perchè’ è lo stesso che centrarsi nelle qualità e nelle 

caratteristiche che desideriamo ed aspettiamo dal nostro coniuge, fa che 

cerchiamo che queste siano le nostre necessità (io al centro), mentre farsi la 

domanda ‘per cosa’ fa sì che vediamo il da farsi con le abilità e le caratteristiche 

speciali possedute, meraviglie che vengono portate con sè dalla persona che 

abbiamo scelto per unirci in coppia. 

 

                                                 
122 Rivero, El reto de ser pareja. 



83 
 

Quindi per compiere l’annuncio del Regno e stabilirlo tra gli uomini, è dobbiamo 

affrontare una delle maggiori sfide che ha l’essere umano nei giorni nostri: 

mantenere il dialogo. Nel contesto della coppia le Équipe di Notre Dame hanno 

proposto come parte della loro pedagogia: il dovere di sedersi. 

 

Questo punto concreto d’impegno è la sfida principale che dobbiamo superare 

come coppia, come testimoniano i membri delle équipe, è quello più difficile da 

compiere e quello che le coppie richiedono per compiere la loro missione con 

gioia. 

Il dovere di sedersi ci aiuta a svelarci gradatamente al nostro coniuge. E’ un 

tempo trascorso insieme, marito e moglie, sotto lo sguardo del Signore, per 

dialogare in verità e serenità. Questo tempo di scambio di sentimenti e di 

pensieri tra gli sposi, consente una miglior conoscenza ed un reciproco aiuto. 

Permette di fare il punto sul passato, di analizzare la vita coniugale e familiare, 

di fare progetti per il futuro e di confrontarsi sugli obbiettivi che gli sposi si sono 

prefissati. 

 

Il dovere di sedersi evita la “routine” della vita coniugale e mantiene giovani e 

vivi l’amore e il matrimonio. Il suo valore viene apprezzato da tutte le coppie che 

lo praticano. Esse riconoscono in questo dialogo l’occasione per amarsi 

maggiormente.  

 

E’ opportuno incominciare il dovere di sedersi con un momento di preghiera o di 

silenzio per prendere coscienza della presenza di Dio. Il silenzio approfondisce 

lo sguardo sull’uno e sull’altro. Avvicina a Dio e crea un’atmosfera serena e 

favorevole.123 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
123 END, Guida delle END, 27. 



84 
 

 

PER RIFLETTERE  

 

1) Le END hanno um obbiettivo chiaro che è quello di aiutare a vivere la 

spiritualità coniugale per raggiungere la santità a due, “né più né meno”, 

come diceva Padre Caffarel. Cosa intendi per santità? Come contribuisci per 

raggiungere questo proposito nel tuo matrimonio? 

2) Anche se molte coppie scelgono di separarsi o vivere unioni libere, per non 

incatenarsi con il sacramento del matrimonio, si osserva, che molte coppie 

scelgono ancora di sposarsi in Chiesa. Come puoi motivare altre coppie a 

vivere il sacramento? 

3) Una delle grandi sfide che la spiritualità coniugale ha è la vita quotidiana in 

un mondo che preferisce risultati immediati. Cosa diresti alle coppie che 

credono che la santità sia solo per le persone dedicate alla preghiera e al 

servizio del prossimo e che non abbia niente a vedere con il sacramento? 

4) Nella Chiesa ci sono coppie che hanno testimoniato di aver raggiunto la 

santità attraverso il sacramento del matrimonio. Ti invitiamo a conoscere le 

loro biografie ed avere un’idea sulle loro vite. 

5) Nella tua esperienza in équipe, qual è la sfida più grande che hai dentro le 

proprie END? 

 

  



85 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

 Aguirre, Rafael (Ed.). Así empezó el cristianismo. Navarra: Editorial Verbo 

Divino, 2011. 

 

 Aparecida. Documento conclusivo de la V Conferencia General del 

Episcopado Latinoamericano y del Caribe. Bogotá: CELAM, 2007. 

 

 Aristizabal, César. Aproximaciones a la espiritualidad matrimonial a partir 

del Concilio Vaticano II. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana, 2013. 

 

 Azpitarte, Eduardo. Amor, sexualidad y matrimonio. Buenos Aires: Editorial 

San Benito, 2004. 

 

 Biblia de Jerusalén. Bilbao: Editorial Desclée de Brouwer, 1976. 

 

 Boff, Leonardo. Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres. Argentina: 

Ediciones Lohlé-Lumen. 1996. 

 

 Borobio, Dionisio. La pastoral de los sacramentos. Salamanca: Editorial 

Secretariado Trinitario, 1996. 

 

 Cabestrero, Teófilo. ¿Qué es y qué no es espiritualidad? (artículo en 

Internet). Roma: Misioneros Claretianos; s/f (consulta el 3 de junio de 2016). 

Disponible en: http://www.cafaalfonso.com.ar/descargas/que_es_espiritualidad. 

 

 Cafarell, Henri. L’Anneau d’Or. Nº 105-106. Paris: Éd. du Feu Nouveau, 

mai-août, 1962. 

 

 Caffarel, Henri. Sobre el amor y la gracia. Madrid: Editorial Euramerica, 

1958. 



86 
 

 Caravias, José Luis. Matrimonio y Familia a la luz de la Biblia. Ecuador: 

Editorial Edicay, sin fecha. 

 

 Catecismo de la Iglesia Católica. Conferencia Episcopal de Colombia. 

Bogotá: Librería Editrice Vaticana, 2005. 

 

 Chardin, Pierre Teilhard de. El fenómeno humano. Madrid: Taurus, 1967. 

 

 Concilio Vaticano II.  Constitución Gaudium et spes, en: Documentos del 

Vaticano II. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969. 

 

 Cunningham, Lawrence y Egan, Keith. Espiritualidad cristiana. Temas de la 

tradición. España: Sal Terrae, 2004. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Camino de la vida espiritual en pareja. Bogotá: 

ENS, 2012. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Carta fundacional. Bogotá: ENS, 2001. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. El deber de sentarse. 

http://www.enscolombia.org/index.php?option=com_content&view=article&id

=646:el-deber-de-sentarse&catid=25&Itemid=174. (Consultado el 28 de julio 

de 2016). 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Guía. Bogotá: ENS, 2001. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Padre Henri Caffarel: Destellos de su mensaje. 

Bogotá: ENS, 2001. 

 

 Equipos de Nuestra Señora. Segundo aliento. Lourdes: ENS, 1988. 

 

 Espeja, Jesús. La espiritualidad cristiana. España: Verbo Divino, 1992. 



87 
 

 

 Etchebehere, Pablo. El espíritu desde Viktor Frankl. Buenos Aires: Agape 

Libros, 2011. 

 

 Francisco. Amoris laetitia. Exhortación apostólica postsinodal sobre el amor 

en la familia. Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 

 

 Frankl, Viktor. El hombre doliente. Barcelona: Editorial Herder, 2000. 

 

 Gallo, Vicente. Matrimonios: Hacia el Tercer Milenio. En: 

<http://formacionpastoralparalaicos.blogspot.com.co/2010/05/matrimonios-

hacia-el-tercer-milenio-3.html. (Consultado el 6 de julio de 2016). 

 

 Gómez-Ferrer Lozano, Álvaro y Mercedes. La espiritualidad conyugal: 

corazón de los ENS. Sin más datos. 

 

 Iceta, Manuel. Vivir en pareja. Bogotá: ENS, 2002. 

 

 Jiménez, Emiliano. Matrimonio: comunidad de vida y amor. Madrid: 

Caparros Editores, 2005. 

 

 Juan Pablo I, Audiencia General, 13 de septiembre de 1978. Disponible en: 

Página web oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>. 

 

 Juan Pablo II. Audiencia general del miércoles 16 de enero de 1980. 

Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 

 

 Juan Pablo II. Audiencia general del miércoles 20 de febrero de 1980. 

Tomado de: Página web oficial de la Santa Sede. En: 

<http://w2.vatican.va>. 



88 
 

 

 Juan Pablo II. Christifideles Laici. En: 12 trascendentales mensajes 

sociales. Secretariado Nacional de Pastoral Social de Colombia. Bogotá. 

1996. 

 

 Kasper, Walter. Teología del matrimonio cristiano. España: Editorial Sal 

Terrae, 1980. 

 

 Lacroix, Xavier. L’avenir, c’est l’autre. Paris: Du Cerf, 2000. 

 

 Larrabe, José Luis. El matrimonio cristiano en la época actual. Madrid: 

Editorial Stvdivm, 1969. 

 

 López, Alfonso. Preparación al sacramento del matrimonio. Pontificio 

Consejo para la Familia. 13 de Mayo de 1996. Tomado de: Página web 

oficial de la Santa Sede. En: <http://w2.vatican.va>. 

 

 Lumen Gentium, en: Documentos del Concilio Vaticano II. Constituciones, 

Decretos y Declaraciones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1969. 

 

 Mahecha, Germán. Aproximación a los rasgos de una espiritualidad 

ecológica. Madrid: Editorial Académica Española, 2012. 

 

 Mahecha, Germán. El Shabat: una estrategia ecológica de Dios, en: 

Theologica Xaveriana. No. 172. Jul-Dic. 2011. p.p. 423 - 448. 

 

 Mahecha, Germán. Teología y educación ambiental: invitación urgente a un 

nuevo dialogo, en: Roczniki Teologiczne. T. LXIII, No. 2. 2016. Universidad 

Juan Pablo II de Dublín (Polonia). p.p. 69 - 93. 

 Miranda, José. Espiritualidad Matrimonial y familiar. Bogotá: Editorial Indo-

American Press Service, 1994. 

 



89 
 

 Navarrete, Rafael. Para que tu matrimonio dure. Madrid: San Pablo, 1995. 

 

 Navarro, Rosana. El lugar de la espiritualidad en la acción docente del 

teólogo. Bogotá: Facultad de Teología, Pontificia Universidad Javeriana, 

2008. 

 

 Navarro, Rosana. Reflexiones sobre espiritualidad, teología y docencia. 

Bogotá: Facultad de Teología, Pontificia Universidad Javeriana, 2010. 

 

 Platón. Diálogos. Bogotá: Panamericana Editorial, 2011. 

 

 Real Académica Española. “Magisterio”, “Tradición” y “Argumento de 

autoridad”. Diccionario de la Real Académica Española, 

http://buscon.rae.es/drael (consultado el 28 de junio de 2016). 

 

 Rivero, Johnathan. El reto se der pareja. Caracas: Inspirulina, 2016. 

Disponible en: http://www.inspirulina.com/el-reto-de-ser-pareja.html. 

(Consultado el 28 de julio de 2016). 

 

 Royo, Antonio. Los grandes maestros de la vida espiritual. Historia de la 

espiritualidad cristiana. España: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002. 

 

 Ryle, John. Santidad. España: Editorial Peregrino, 2013. 

 

 Salesman, Eliecer. Militantes de Cristo. Quito: San Pablo, 2003. 

 

 San Atanasio, Vida de San Antonio Abad. En: 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0295-

0373,_Athanasius,_Vida_de_San_Antonio_Abad,_ES. Consulta realizada el 

4 de febrero de 2016. 

 



90 
 

 San Francisco de Sales. Introducción a la vida devota. Madrid. España: 

Biblioteca de Autores Cristianos, 2013. 

 

 Sarrias, Cristóbal. Dios y Jesucristo en la literatura actual. España: Editorial 

Popular Cristiana, 1994. 

 

 Torralba, Francesc. Antropología del cuidar. Madrid: Fundación Mapfre 

Medicina, 1998. 

 

 Vigil José Ma.Vivir el Concilio. Guía para la animación conciliar de la 

comunidad cristiana. Madrid: Ediciones Paulinas, 1985. 

 


