EQUIPES NOTRE-DAME - END

Equipe Responsabile Internazionale - ERI

Equipe Satellite di Formazione Cristiana

CORSO/ALBERGO DI LITURGIA



ALCUNI DOCUMENTI DEL CONCILIO VATICANO I
E DEL MAGISTERO PONTIFICIO SULLA LITURGIA E EUCARISTIA

CCC ||Catechismo della Chiesa Cattolica

DCO ||Lettera Apostolica Dominicae Coenae sul Mistero e Culto della
Santissima Eucaristia

DD Lettera Apostolica Dies Domini sulla Santificazione della Domenica

DV Constituzione Dogmatica Dei Verbum sulla Parola di Dio nella Vita e
nella Missione della Chiesa

EE Lettera Enciclica Ecclesia de Eucharistia sull' Eucaristia nel suo rapporto
con la Chiesa

EM Istruzione Eucharisticum Mysterium sul Culto del Mistero Eucaristico

GE Dichiarazione Gravissimum Educationis sull'Educazione Cristiana

GS Costituzione Pastorale Gaudium et Spes sulla Chiesa nel Mondo di Oggi
Istruzione Inter Oecumenici per la retta applicazione della Costituzione

Conciliare della Sacra Liturgia

Istruzione Immensae Caritatis per facilitare I'accostarsi dei fedeli alla
Santa Comunione

Wil

Istruzione Inaestimabile Donum su alcune norme relative al culto della
Santissima Eucaristia

IGMR ||Istruzione Generale del Messale Romano

LI Terza Istruzione Liturgicae Instaurationes per la corretta applicazione
della Costituzione Conciliare sulla Liturgia

MD Istruzione Memoriale Domini sul modo di distribuire la Comunione

MF Lettera Enciclica Mysterium Fidei sul Culto della Sacra Eucaristia

MND ||Lettera Apostolica Mane Nobiscum Domine per I'Anno dell'Eucaristia
(ottobre 2004 - ottobre 2005)

RS Istruzione Redemptionis Sacramentum su alcune cose che si devono
osservare ed evitare riguardo la Santissima Eucaristia

SC Costituzione Dogmatica Sacrosanctum Concilium sulla Sacra Liturgia

SaCo ||Istruzione Sacramentali Communione sulla facolta di poter
amministrare la Sacra Comunione sotto le due specie

SM Lettera Sacerdotium Ministeriale ai Vescovi della Chiesa Cattolica su
alcune questioni riguardanti il Ministro dell'Eucaristia

TAA ||Seconda Istruzione Tres Abhinc Annos per la corretta applicazione della

Costituzione Conciliare sulla Liturgia




INDICE

INTRODUZIONE GENERALE .........ccottirmmmmrniiiiniininnecssssennnnnnnnanns

TAVOLO1 LA NATURA DELLA LITURGIA .....ccceereeereenrrennrenmeenmeenmsanssssssanssasssnnns
1.1- Che cos'@ [a HtUrgia? ......ceeeeeeiiiee et
1.2- Cosa significa celebrare il Mistero Pasquale? .........ccccccvvvneneen.
G T | B =T o ool ) AU =4[l U

TAVOLO 2 GLIATTORI DELLA LITURGIA......ccccceeessssiiiiinnnnnnnnsssssinnessssssssssssnnaens
2.1- Cristo e la Chiesa: attori della liturgia .........ccccocvivieeeeein s
2.2- La partecipazione dei fedeli alla liturgia ........ccoovvveeeeeeiiiniiinnnns

TAVOLO3 DIALOGO TRA DIO E IL SUO POPOLO ......ccoeverrmnnennssnnnnnnnnnnssssssssns
3.1- La Parola di Dio nella liturgia .......ccccoeeeeeeeieeeiciiee e
3.2- La risposta della Chiesa: pregare la liturgia ........cccceeveeeiieeennnns
3.3- La risposta della Chiesa: il canto liturgico .......cccccovveeeeeeeeiicnnn,
3.4- Relativamente alle norme liturgiche........ccccoovveeeeiiiiicccciiienneen,

TAVOLO 4 LA CELEBRAZIONE ......ccuituuieeineirnterenereseresrencrenssansenssanssssssnsssnsssanes
4.1- Elementi della celebrazione .......ccocoooveevieieiiiiiiiiiiieee e
4.2- Lo spazio celebrativo ...

TAVOLO5 LA COMUNICAZIONE NELLA LITURGIA ......ccoiiiiiiiiinnnnnnissssssnnnennennes
5.1- 1l linguaggio litUrgico .....cccoemiiiiieee e
5.2- Le vesti ItUrgIiChe ........ueeeeeeie e
5.3- Gli oggetti litUrgiCi «..uuvveieieeie e

TAVOLO 6 L'INCULTURAZIONE DELLA LITURGIA ......ceereieirecreereenernesnsensnnees
TAVOLO 7 LA SPIRITUALITA LITURGICA .....eeeeeeeeeeeeeeeesneeesesnseseessnsessesnsnesens
TAVOLO 8 LE PARTI DELLA IMESSA .....ceoeeieieiieereeereresesesssessssesessnsesassesnnes

8.1- Che COS'@ Ia IMIESSAT ..niiviiiieieieeieeeeeet e esee e e e e e e e e eeeeees

8.2- Le parti della MeSSa c..uvvvieeeeiceccieee e

BIBLIOGRAFIA UTILIZZATA E CITATA ...coeeuiiiieriirineensssssennensnnsanes

O 00



CORSO/ALBERGO DI LITURGIA

INTRODUZIONE GENERALE

La formazione liturgica dei fedeli € uno degli obiettivi permanenti della
rinnovazione liturgica post-conciliare (Concilio Vaticano 1l), come fondamento di tutta
la vita spirituale e che richiede, oltre alla conoscenza, I'esperienza piena della vita
cristiana.

In effetti, la Costituzione Dogmatica Sacrosanctum Concilium (SC) sulla Sacra
Liturgia, promulgata il 4 dicembre 1963 da papa Paolo VI, propone una rinnovazione
liturgica postulata dal Concilio Vaticano Il, considerando la formazione come
un'esigenza necessaria per acquisire uno spirito nuovo e una pratica celebrativa che
alimenti la vita spirituale dei fedeli.

Questa Costituzione, piu che esporre i principi che devono guidare la riforma
della liturgia e delle sue modalita concrete, si occupa della natura liturgica di questa
riforma e, soprattutto, si concentra su sei articoli (14 a 19) relativi alla necessita
primordiale di offrire una solida formazione liturgica al clero e a tutti i fedeli.

La formazione liturgica, quindi, non & monopolio di alcuni privilegiati (chierici e
religiosi), ma deve includere tutti i battezzati, affinché comprendano il senso della loro
fede e siano maturi nel loro impegno di vita cristiana.

La Dichiarazione Gravissimum Educationis (GE) sull'Educazione Cristiana
afferma che la formazione liturgica € una componente fondamentale della formazione

della persona cristiana.’

“Tutti i cristiani, in quanto rigenerati nell'acqua e nello Spirito Santo, sono divenuti una
nuova creatura, quindi si chamano di nome e di fatto figli di Dio, e hanno diritto a
un'educazione cristiana. Essa non mira solo a assicurare quella maturita propria
dell'umana persona, di cui si & ora parlato, ma tende soprattutto a far si che i
battezzati, iniziati gradualmente alla conoscenza del mistero della salvezza, prendano
sempre maggiore conoscenza del dono della fede che hanno ricevuto; imparino ad
adorare Dio Padre in spirito e verita (cfr. Gv 4,23), specialmente attraverso |'azione
liturgica; si preparino a vivere la propria vita secondo I'uomo nuovo, nella giustizia e

santita della verita (cfr. Ef 4, 22-24)".

! Papa Paolo VI. Dichiarazione Gravissimum Educationis, n2 2. Roma, 28 Ottobre 1965.



In questo contesto, la liturgia € maestra e scuola di vita per chi aspira a
realizzare le parole di San Paolo: “Non vivo pil io, ma Cristo vive in me” (Gl 2,20).

E come ci ricorda il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC, 1074),

“La liturgia e il culmine verso cui tende |'azione della Chiesa, e, insieme, la fonte da cui
promana tutta la sua virtd”.” Essa &, quindi, il luogo privilegiato della catechesi del
popolo di Dio. “La catechesi & intrinsecamente collegata con tutta I'azione liturgica e
sacramentale, perché e nei sacramenti e, soprattutto nell'Eucaristia, che Gesu Cristo

agisce in pienezza per la trasformazione degli uomini”.

E importante ricordare che il pontificato degli ultimi papi (Giovanni Paolo II,
Benedetto XVI e Francesco) registra una costante sollecitudine e preoccupazione per la
rinnovazione liturgica sulla linea tracciata dal Concilio Vaticano I, conducendo la
Chiesa e tutti i fedeli a uma comprensione e partecipazione sempre piu profonda
dell'opera di salvezza nella liturgia.

In verita, la pratica liturgica di questi pontificati mettono in rilievo algune linee
fondamentali della riforma liturgica post-conciliare, come il valore supremo della
Parola di Dio, la partecipazione attiva dei fedeli, la consapevolezza dell'unita e
universalita della Chiesa.

La promozione dell'educazione liturgica dei cristiani & stato un veemente invito
di Giovanni Paolo Il e di Benedetto XVI, quando dicevano che in questo campo c'era
molto da fare, sia per aiutare i sacerdoti e i fedeli a comprendere il significato dei riti e
dei testi liturgici, sia per perfezionare la dignita e la bellezza delle celebrazioni e dei

luoghi, e per promuovere una “catechesi mistagogica”’

dei sacramenti, come & sempre
stato sottolineato dai Padri della Chiesa. Formare alla liturgia significa consentire
I'ingresso nel mistero cristiano. La liturgia non & tanto una dottrina da capire, ma una
fonte di luce e di vita per l'intelligenza e I'esperienza del mistero.

Questo corso &, quindi, suddiviso in 8 (otto) assi tematici, nei quali si pone in
rilievo che la liturgia € la Chiesa in preghiera. Nel celebrare il culto divino, la Chiesa
esprime quello che e: una, santa, cattolica e apostolica. Ed essendo il “sacramento di
unita”, le azioni liturgiche appartengono a tutto il corpo della Chiesa. Ed e per questo

che Giovanni Paolo Il ha riconosciuto che “é soprattutto nella liturgia che il Mistero

della Chiesa e annunciato, gustato e vissuto”.

2
SC 10.

3 N . . 2 . .« . . . . ..
Tutto cio che il cristiano deve sapere per inserirsi nel mistero della rivelazione divina.



Questo corso presenta iseguenti assi tematici:

1) La natura della liturgia

2) Gliattori della liturgia

3) Dialogo tra Dio e il suo popolo

4) La celebrazione

5) La comunicazione nella liturgia

6) L'inculturazione della liturgia

7) La spiritualita liturgica

8) Le parti della Messa

In questo corso vedremo, quindi, che la liturgia e la celebrazione del Mistero

Pasquale di Cristo. Intorno a questo nucleo fondamentale della nostra fede,

celebriamo nell'Anno o nel Tempo Liturgico la memoria del Risorto nella vita di

ogni persona e di ogni comunita.

L'Anno Liturgico ci propone un cammino spirituale, cioe, I'esperienza della
grazia propria di ogni aspetto del mistero di Cristo, presente e operante nelle diverse
festivita e nei diversi tempi liturgici. Per suo tramite, i fedeli vivono l'esperienza di

configurarsi al Signore e da Lui imparare a vivere “il suo sentimento” (cfr. Fl 2,5).



TAVOLO 1 - LA NATURA DELLA LITURGIA

Inizieremo, a partire da questo TAVOLO, un piccolo studio sulla liturgia. Ma,
perché studiare la liturgia? E da oltre cinquant'anni, quando & stata pubblicata la
Costituzione Dogmatica Sacrosanctum Concilium (SC), che si studia, si parla e si scrive
sulla liturgia.* Ci sara ancora qualcosa da imparare? E semplice. Quanto piti parliamo di
liturgia, piu ce ne innamoriamo e desideriamo conoscerla. Quanto piu la conosciamo,
piu la amiamo, e quanto piu la amiamo, piu la serviamo.

Ecco percio un buon motivo per studiarla. La nostra missione come cristiani e
questa: SERVIRE. Servire Cristo presente nel fratello, e servire la Chiesa, sposa diletta
di Cristo.

La liturgia, in quanto celebrazione del Mistero Pasquale di Cristo e memoria
della storia della nostra salvezza, & la vita della Chiesa, cioé, azione della Chiesa,
comunita di fede riunita in assemblea in nome di Gesu Cristo (SC, 26). Ma, secondo il
Catechismo della Chiesa Cattolica, “la liturgia non esaurisce tutta l'azione della Chiesa:
essa deve essere preceduta dall'evangelizzazione, dalla fede e dalla conversione”. Solo
allora e in grado di portare i suoi frutti nella vita dei fedeli: la Vita nuova secondo lo
Spirito, I'impegno nella missione della Chiesa e il servizio della sua unita (CCC, 1072).

Attraverso la liturgia, percio, ci vediamo e ci incontriamo con Cristo risorto,
ragione unica della nostra esistenza. In essa, lo Spirito Santo di Dio ci riunisce e ci invita
ad addentrarci nel Mistero Pasquale di Nostro Signore Gesu Cristo per rendere un
culto di lode a Dio, nostro Padre. E in essa che troviamo la forza necessaria per
“diventare in Cristo un sacrificio vivo” che sia gradito al Padre.’

Quando parliamo di liturgia, abbiamo presente:

» La Messa o Celebrazione Eucaristica;
> La Celebrazione dei Sacramenti (battesimo, cresima, eucaristia,
penitenza, unzione degli infermi, ordinazione, matrimonio);

» La Celebrazione dei Sacramentali (benedizioni, orazioni funebri...);

* La Costituzione Dogmatica Sacrosanctum Concilium (SC), promulgata il 4 dicembre 1963 da papa Paolo
VI, & e sara ancora per molto tempo il primo e principale documento di riferimento della nostra liturgia.
> Preghiera Eucaristica IV.



> La Celebrazione della Parola o Culto;
» La Liturgia delle Ore;

» L'Anno Liturgico.

1.1- Che cos'e la liturgia?

Cominciamo il nostro studio riflettendo sul significato della parola liturgia.

La parola ha origine nel greco leitourgia, che serviva per descrivere chi faceva
un servizio pubblico (“opera pubblica”) o conduceva una cerimonia sacra (“servizio da

parte del popolo e in favore del popolo”).° E cosi definita da ALDAZABEL:’

“Viene dal greco “leitourgia” e si compone di leitos (popolare, del popolo) ed ergon
(azione, opera, lavoro). Il termine, fin dall'origine si riferisce a un'azione, un lavoro, che

non mira all'utilita privata, bensi all'attivita pubblica, in ambito sociale e religioso.”
Nella traduzione greca dell'Antico Testamento, la parola "liturgia" significa
servizio religioso per il popolo, rivolto a Dio; qualcosa di sacro, servizio cultuale del
Tempio. Il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC, 1070) afferma che:

“Il termine ‘liturgia’ nel Nuovo Testamento e utilizzato per designare non soltanto la
celebrazione del culto divino, ma anche I'annuncio del Vangelo e la carita in atto. In
tutti questi casi, si tratta del servizio di Dio e degli uomini. Nella celebrazione liturgica,
la Chiesa e serva, a immagine del suo Signore, l'unico ‘Liturgo’, poiché partecipa del

suo sacerdozio (culto) profetico (annuncio) e regale (servizio della carita)”.

Dobbiamo percio considerare la liturgia come un “servizio reso” all'altro, al
fratello, alla comunita. E un'azione di tutti i battezzati che glorificano Dio e da Dio sono
santificati attraverso la liturgia. Un'azione da parte di coloro che sanno imitare il loro
Signore e porsi come coloro che servono, che amano e che sono capaci di donare la
vita per la salvezza altrui.

Il Catechismo da Chiesa Cattolica afferma (CCC, 1082):
“Nella liturgia della Chiesa, la benedizione divina & pienamente rivelata e comunicata:
il Padre & riconosciuto e adorato come la sorgente e il termine di tutte le benedizioni

della creazione e della salvezza; nel suo Verbo, incarnato, morto e risorto per noi, egli

® Anche se la parola liturgia era usata nell'Antichita, solo dopo i secoli VIl e IX comincio ad essere usata
nel contesto dell'Eucaristia nella Chiesa greca. Il termine comincio a far parte della Chiesa Cattolica
molto piu tardi, intorno al secolo XVI.

7 ALDAZABEL, José. Vocabulario Basico de Liturgia (Vocabolario di Base della Liturgia). S3o Paulo:
Paulinas, 2013, p. 207.



ci colma delle sue benedizioni, e per suo mezzo effonde nei nostri cuori il dono che

racchiude tutti i doni: lo Spirito Santo”.

E da questo punto che si pud comprendere la doppia dimensione della liturgia
cristiana come risposta di fede e d'amore alle benedizioni spirituali con cui il Padre ci
colma (CCC, 1082):

» Da un lato, la Chiesa, unita al suo Signore e sotto I'azione dello Spirito
Santo, benedice il Padre per il suo dono ineffabile attraverso
I'adorazione, la lode e il ringraziamento;

» D'altro lato, e fino al compimento del progetto di Dio, la Chiesa non
cessa di offrire al Padre |'offerta dei suoi propri doni e di implorare che
Egli invii lo Spirito Santo sull'offerta, su sé stessa, sui fedeli e su tutto il
mondo, affinché, per la comunione con la morte e risurrezione di Cristo-
Sacerdote e per il potere dello Spirito, queste benedizioni divine
producano frutti di vita a lode e gloria della sua grazia.

Spetta a noi, per realizzare la missione che ci e affidata, essere sempre aperti
all'azione di Dio, consapevoli che, con il Battesimo, diventiamo membri di una
comunita di fede: la Chiesa. Siamo, quindi, incitati a vivere la nostra fede in comunita,
ben consci che “la Liturgia e il culmine verso cui tende I'azione della Chiesa e, insieme, ,
la fonte da cui promana tutta la sua virtu.” (SC, 10)

Siamo, percio, chiamati, attraverso la liturgia, a rendere un “culto gradevole a
Dio”, partecipando intimamente al mistero pasquale di nostro Signore Gesu Cristo.
Partecipazione che richiede coinvolgimento, conoscenza del mistero celebrato e,

soprattutto, impegno con il mistero celebrato.

1.2- Cosa significa celebrare il Mistero Pasquale?

Dal dizionario apprendiamo che “celebrare” deriva dall'aggettivo latino celeber,
che esprime l'idea di un luogo frequentato da una moltitudine riunita per una festa. E il
verbo “celebrare” ha la connotazione di “frequentare”, e presenta un carattere

festivo, rituale e comunitario nell'azione. Il sostantivo “celebrazione” designa l'azione



di celebrare, di compiere, realizzare solennemente le cerimonie del culto in
particolare. Per estensione, € sinonimo di “glorificare, lodare, esaltare, festeggiare".8

Nel nostro quotidiano, celebriamo matrimoni, compleanni, battesimi, ecc.
Celebrare ha, quindi, una connotazione festiva, rituale e comunitaria nell'azione.
Celebriamo con parole, azioni, gesti, mente e corpo, quindi con la vita.

L'atto di celebrare comporta alcuni elementi importanti:

» Celebrare e un atto pubblico (riunione di persone).

» Celebrare suppone che ci siano momenti speciali, momenti privilegiati.

» Celebrare richiede motivazione.

» Celebrare dipende dai riti.

» Celebrare richiede tempo.

Tutti questi dati, cioe, atto pubblico, momenti speciali, motivazione, riti, spazio
e tempo si applicano a ogni tipo di celebrazione liturgica.

Celebrare il Mistero Pasquale e sperimentare con tutto il nostro essere la
passione, morte e risurrezione di Cristo, convinti sempre dalla proclamazione che
facciamo durante la celebrazione della Santa Messa: “Annunciamo, Signore, la tua
morte e proclamiamo la tua risurrezione”.

Cristo Risorto € presente nella Liturgia. La Sacrosanctum Concilium ci garantisce
la Sua presenza nella Chiesa, soprattutto nelle azioni liturgiche. Non Lo vediamo, ma Lo
proviamo e comproviamo con lo sguardo della fede. E, con la fede, Lo vediamo; nella
fede, Lo assumiamo nella comunione; per la fede, Lo ascoltiamo (SC, 7).

E fondamentale comprendere che nella liturgia della Chiesa, Cristo significa e
realizza il suo mistero pasquale. Il Catechismo della Chiesa Cattolica sintetizza cosi la

comprensione che dobbiamo avere dell'opera di Cristo nella liturgia (CCC, 1085):

“Durante la sua vita terrena, Gesu annunziava con l'insegnamento e anticipava con le
azioni il suo mistero pasquale. Venuta la sua ora, egli vive I'unico avvenimento della
storia che non passa: Gesu muore, & sepolto, risuscita dai morti e siede alla destra del
Padre ‘una volta per tutte’. E un evento reale, accaduto nella nostra storia, ma & unico:
tutti gli altri avvenimenti della storia accadono una volta, poi passano, inghiottiti dal
passato. Il mistero pasquale di Cristo, invece, non puo rimanere soltanto nel passato,

dal momento che con la sua morte Egli ha distrutto la morte, e tutto cio che Cristo €,

® CELAM. Manuale di Liturgia I: La celebrazione del Mistero Pasquale - introduzione alla celebrazione
liturgica. Sdo Paulo: Paulus, 2004, 22 edizione, 2007, p. 63-64.

10



tutto cio che ha compiuto e sofferto per tutti gli uomini, partecipa dell'eternita divina e
percio abbraccia tutti i tempi e in esso & reso presente. L'evento della croce e della

risurrezione rimane e attira tutto verso la vita”.

Cristo e presente nella liturgia nella persona di colui/colei che, in suo nome,
proclama le letture, in assemblea. Attraverso di lui/lei € il proprio Cristo che parla. Che
responsabilita! La voce del lettore diventa la voce di Dio.

Cristo e presente nella liturgia nella persona del ministro ordinato “perché colui
che ora la offre mediante il ministero dei sacerdoti, € quello stesso che allora offri sé
medesimo sulla croce.” Si, I'azione & del sacerdote, ma l'autorita di dirla e farla non ha
origine in sé stessa, I'ha ricevuta da Cristo, per essere un altro Cristo.

Cristo e presente nella liturgia, € presente nei sacramenti con la sua forza in
modo tale che, “quando qualcuno battezza e Cristo stesso que battezza
(Sant'Agostino)”. E fede comune della Chiesa che battezzare & immergere nella morte
di Cristo per risuscitare con Lui. Cristo e presente nella liturgia quando la Chiesa prega
e canta i salmi. Nella preghiera della Chiesa, e Lui che prega al Padre, in noi e per noi.

Infine, Lui, il Risorto, & tra di noi, in comunita, nella Chiesa riunita in suo nome e
nella nostra testimonianza di ogni giorno.

Percio tutta la celebrazione liturgica e

“opera di Cristo sacerdote e del suo Corpo che ¢ la Chiesa, € azione sacra per
eccellenza, e nessun'altra azione della Chiesa ne uguaglia I'efficacia allo stesso

titolo e allo stesso grado,” (SC, 7)

Possiamo quindi concludere che il Mistero Pasquale di Nostro Signore Gesu
Cristo si fa presente in modo sacramentale, e perpetuato e vissuto nella celebrazione
della Santa Messa, negli altri sacramenti, nell'esperienza della Parola e nella Liturgia
delle Ore. In questi momenti l'azione e del proprio Cristo che si offre per la nostra
salvezza.

“Nulla” puo quindi sostituire la nostra partecipazione alla Santa Messa,
neanche gli atti di pieta popolare che facciamo, come la recita del rosario, I'adorazione
al Santissimo Sacramento, la partecipazione alle novene, alla via sacra ecc. Questi

momenti ci aiutano a contemplare il Mistero Pasquale di Cristo.

11



1.3- Il Tempo Liturgico

Il tempo fa parte della vita dell'uvomo. C'e tempo per tutto, come ci insegna la
Sacra Scrittura.’

L'azione liturgica accade anche nel tempo, il cosiddetto “tempo liturgico”, che e
carico di significati. Non & semplicemente una successione di ore, giorni, mesi.

Vissuto alla luce del mistero pasquale di Cristo, possiede un significato unico
nella vita di coloro che credono in Lui. La Sacrosanctum Concilium ci dice che il Tempo
Liturgico “rivela nel corso dell'anno tutto il mistero di Cristo, dall'Incarnazione e dalla
Nativita fino all' Ascensione, al giorno di Pentecoste e all'attesa della beata speranza e
del rirorno del Signore”. (SC, 102)

Il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC, 1163) ci chiarisce che:

"La santa madre Chiesa considera suo dovere celebrare con sacra memoria, in
determinati giorni nel corso dell'anno, l'opera salvifica del suo sposo divino. Ogni
settimana, nel giorno in cui ha dato il nome di domenica, fa memoria della risurrezione
del Signore, che una volta all'anno, unitamente alla sua beata passione, celebra a
Pasqua, la piu grande delle solennita. Nel ciclo annuale poi presenta tutto il mistero di
Cristo (...) Ricordando in tal modo tutti i misteri della redenzione, essa apre ai fedeli le
ricchezze delle azioni salvifiche e dei meriti del suo Signore, cosi che siano resi in
qualche modo presenti in ogni tempo, perché i fedeli possano venirne a contatto e

essere ripieni della grazia della salvezza."

L'Anno liturgico deve percio essere inteso e vissuto come un tempo di grazia,
come un itinerario di fede che dobbiamo percorrere nella prospettiva di vivere
I' “adesso” di Dio. Ha come obiettivo, nella successione del tempo quotidiano,
settimanale e annuale, consentire a tutti noi una maggiore partecipazione nelle azioni
celebrative, aiutandoci a configurarci a Cristo, Signore del Tempo e della storia.

Non coincide con I'Anno Civile. Ha come centro il Mistero Pasquale di nostro
Signore Gesu Cristo e intorno a questo Mistero la Chiesa distribuisce armonicamente,
secondo l'ordine storico o logico, i principali avvenimenti della vita di Nostro Signore
Gesu Cristo, e le feste in onore della Madonna, degli angeli e dei Santi.

L'anno liturgico comincia quattro settimane prima di Natale, e finisce il sabato
dopo la festa di Cristo Re dell'Universo. E costituito da due grandi cicli: il Natale e la

Pasqua. Fra questi cicli c'@ un tempo di 33 a 34 settimane chiamato Tempo Comune. E

9 \ . N . . .
“Per tutto c'e il suo tempo; c'e il suo momento per ogni cosa sotto il cielo.” Ecl 3,1.

12



cosi chiamato non perché e un tempo vuoto, ma perché e un tempo in cui la Chiesa e

invitata “a continuare I'opera di Cristo nella lotta e nel lavoro per il Regno”.*®

L'Anno Liturgico & organizzato come segue:

CICLO DEL NATALE

L'AVVENTO E TEMPO DI GIOIOSA ATTESA

Avvento: Inizia I'anno liturgico. E composto di 4 settimane. Comincia 4 domeniche
prima di Natale e termina il giorno 24 dicembre. Non é un tempo festivo, ma di gioia
moderata e preparazione per ricevere Gest che viene a salvarci.

Inizio: quattro domeniche prima di Natale

Fine: il pomeriggio del 24 dicembre

Spiritualita: Speranza e purificazione della vita

Insegnamento: Annuncio della venuta del Messia

Colore: Viola

NATALE, TEMPO DI GIOIA, PERCHE CI E STATO DATO UN FIGLIO

Natale: 25 dicembre. E celebrato con gioia, perché & la festa della Nascita del
Salvatore.

Inizio: 25 dicembre

Fine: Alla festa del Battesimo di Gesu

Spiritualita: Fede, gioia e accoglienza

Insegnamento: |l figlio di Dio si e fatto Uomo

Colore: Bianco

1% yedi CNBB. Animazione della vita liturgica in Brasile. Brasilia, Collezioni Documenti della CNBB n2 43,
Sdo Paulo: Edigdes Paulinas, 1989, n2 132.

13



TEMPO COMUNE

TEMPO COMUNE - IL MISTERO PURO DELLA VITA DI CRISTO TRA NOI

12 PARTE

Comincia dopo il battesimo di Gesu e finisce il martedi che precede il mercoledi delle
Ceneri.

Inizio: Il lunedi seguente al Battesimo di Gesu

Fine: Vigilia del mercoledi delle Ceneri

Spiritualita: Speranza e ascolto della Parola

Insegnamento: Annuncio del Regno di Dio

Colore: Verde

22 PARTE

Comincia il lunedi dopo Pentecoste e va fino al sabato che precede la 12 Domenica
dell'’Avvento.

Inizio: Il lunedi dopo Pentecoste

Fine: Vigilia della 12 Domenica dell'Avvento

Spiritualita: Esperienza del Regno di Dio

Insegnamento: | Cristiani sono i segni del Regno

Colore: Verde

CICLO DELLA PASQUA

QUARESIMA — TEMPO DI CONVERSIONE E PENITENZA

Comincia il mercoledi delle Ceneri e termina il mercoledi della Settimana Santa. Tempo
forte di conversione e penitenza, digiuno, elemosina e preghiera. E un tempo di cinque
settimane nel quale ci prepariamo per la Pasqua.

Non si dice "Alleluia”, non si mettono fiori in Chiesa; non si devono usare molti
strumenti e non si canta I'lnno di Lode. E un tempo di sacrificio e penitenza, non di lode.
Inizio: Il mercoledi delle Ceneri

Fine: Il mercoledi della Settimana Santa

Spiritualita: Penitenza e conversione

14



Insegnamento: La misericordia di Dio

Colore: Viola

PASQUA - VITA NUOVA IN CRISTO

Comincia con la Cena del Signore il giovedi santo. In questo giorno si celebra
I'lstituzione dell'Eucaristia e del sacerdozio. Il venerdi, si celebra la passione e morte di
Gesu. E l'unico giorno dell'anno in cui non si celebra la Messa. Alle ore quindici, si
svolge un'azione liturgica. Il sabato sera si celebra la solenne Veglia Pasquale, che é la
celebrazione pit importante di tutto I' Anno Liturgico.

La Festa della Pasqua non si limita alla Domenica di Risurrezione ma si protrae fino alla

Festa di Pentecoste.

La Pentecoste e celebrata 50 giorni dopo la Pasqua. Gesu risorto, dopo quaranta giorni
torna al Padre (Ascensione del Signore) e ci invia il Paraclito.

Inizio: Il giovedi Santo (Triduo Pasquale)

Fine: Il giorno di Pentecoste

Spiritualita: Gioia nel Cristo Risorto

Insegnamento: Risurrezione e vita eterna

Colore: Bianco

15



inicio do ano i .
o "t“-"grco

eueWas ‘BT
BUBWLIAS BE

243, Semang

I
| 23a. semana
|
1

-
(1]
=3
-
]
o
(=]
wn
rid

Dobbiamo tener presente che la Chiesa ha strutturato I'anno Liturgico in questo
modo per dare a noi, assemblea liturgica, I' opportunita di riunirci nel “giorno del
Signore” e celebrare con giubilo il “giorno che il Signore ha fatto per noi”!

Che ogni domenica, nel partecipare alla celebrazione liturgica, sappiamo fare
della nostra vita un sacrificio di “soave odore al Signore”, per trasformarci in “ostie
vive”, annunciatrici della Buona Novella.

Per concludere questo TAVOLO, quindi, osserviamo che i principali elementi
che costituiscono una celebrazione liturgica sono:

» L'Assemblea: persone battezzate che si riuniscono per celebrare.

» | Ministri: si dividono in ministri ordinati - vescovi, sacerdoti, diaconi - e
ministri istituiti - lettori e accoliti. Ci sono numerosi altri ministri non
ordinati né istituiti: ministro della Parola, ministro del Battesimo... e

ministri per i vari servizi della liturgia.

16



> La Proclamazione della Parola di Dio: lettura di un brano della Bibbia,
scelto per la liturgia.

» La Parola della Chiesa: spiegazione della parola proclamata, omelia,
preghiere.

» Le Azioni simboliche: riti e simboli mediante i quali i fedeli entrano in
comunione con Dio.

» |l Canto: indispensabile nella liturgia, il canto esprime I'armonia dei
cristiani, uniti dalla stessa fede.

» Lo Spazio: luogo di celebrazione, ma significa anche occasione per
rafforzare i legami di fraternita; momento di organizzazione e lotta per
condizioni di vita migliori, e ambiente della festa umana.

» Il Tempo: & la successione delle ore del giorno e della notte, ma & anche
I'istante della grazia di Dio; sono momenti in cui Dio, da sempre, realizza
il Suo piano di salvezza nella storia umana.

Continueremo il nostro studio al prossimo TAVOLO, dove rifletteremo sugli

attori della Liturgia. E adesso, una buona riflessione!

Per riflettere:

1)
2)

3)

4)

5)
6)

Che relazione c'e fra Liturgia e Mistero Pasquale?

In che modo la conoscenza dell'Ano Liturgico puo aiutarci a vivere la nostra
fede?

Come possiamo valorizzare meglio il Mistero Pasquale nelle celebrazioni
realizzate nelle nostre comunita?

I modo con cui celebriamo la liturgia mette in evidenza la presenza di Cristo?

In che senso la presenza di Cristo “fa la differenza” nella liturgia?

Come l'esperienza del Mistero Pasquale si fa presente nella vostra celebrazione

della liturgia, e in particolare, dell'Eucaristia, in voi coppia cristiana?

17



TAVOLO 2 - GLI ATTORI DELLA LITURGIA

Vogliamo continuare il nostro percorso liturgico? Adesso che abbiamo gia
studiato il concetto di liturgia, I'importanza di celebrarla bene e il significato del Tempo
Liturgico, vogliamo riflettere un po' sui celebranti o sugli attori della celebrazione?

Come abbiamo visto in precedenza, noi siamo invitati da Dio Padre a riunirci nel
nome di Suo Figlio Gesu, sotto I'azione dello Spirito Santo, per celebrare il Mistero
Pasquale. La Santissima Trinita e l'origine, il contenuto e il centro di tutta la

liturgia cristiana, come ci insegna il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC 1110):

“Nella liturgia della Chiesa Dio Padre & benedetto e adorato come la sorgente di tutte
le benedizioni della creazione e della salvezza, con le quali ci ha benedetti nel suo

Figlio, per donarci lo Spirito dell'adozione filiale”.

La liturgia e, quindi, Dio che agisce nella storia di ogni uomo; lo Spirito Santo
che canta una canzone d'amore al Padre attraverso la Chiesa, Corpo Mistico di Cristo.
Possiamo dire che la liturgia é l'incontro vivo di Dio con il suo popolo attraverso
I'azione della Chiesa.

Bisogna pero sottolineare, secondo quanto afferma la Sacrosanctum Concilium
(SC), che la liturgia non esaurisce tutta I'azione della Chiesa. BECKHAUSER afferma che
I'azione della Chiesa e piu vasta, e che alcune azioni precedono I'atto liturgico e altre lo
seguono, ma che nella Liturgia tutte le azioni si incontrano, dal momento che in essa

celebriamo la Pasqua di Cristo e dei cristiani che la vivono. Al riguardo afferma:
“La precedono il primo annuncio del Vangelo, la catechesi e il continuo incentivo alla
conversione permanente e alla perseveranza nel bene. Poi abbiamo I'azione della
carita, l'impegno con cui & stato celebrato, il seguimento di Cristo attraverso la
testimonianza di vita, l'attivita di ogni cristiano nel suo stato di vita, nella sua
» 11

professione, nella sua missione come cittadino nella comunita sociale”.

Nella liturgia, celebriamo e viviamo il mistero della nostra salvezza realizzato in
Gesu Cristo. Avete osservato che abbiamo sempre affermato durante il nostro studio

che "celebriamo" la liturgia? Ma, in fin dei conti, chi celebra la liturgia?

1 BECKHAUSER, Frate Alberto. | fondamenti della sacra Liturgia. Petrépolis: Ed. Vozes, 2004, p. 107.

18



2.1-  Cristo e la Chiesa: attori della liturgia

La Liturgia & “azione di Cristo tutto intero” (CCC, 1.136). La Sacrosanctum
Concilium afferma che la liturgia & azione della Chiesa - definita come sacramento
dell'unita e che le celebrazioni appartengono a tutto il corpo della Chiesa “popolo
santo, radunato e ordinato sotto la guida dei vescovi”. Possiamo dire allora che tutti
noi, “comunita dei battezzati”, riuniti dalla Santissima Trinita, celebriamo la liturgia.

Riflettiamo sul modo con cui celebriamo. Ricorriamo allora alle istruzioni
contenute nella Sacrosanctum Concilium. Riflettiamo (SC, 28 e 29):

» “Nelle celebrazioni liturgiche, ciascuno, ministro o semplice fedele,
svolgendo il proprio ufficio, si limiti a compiere tutto e soltanto cio che,
secondo la natura del rito e le norme liturgiche, & di sua competenza”.

> “Anche i ministranti, i lettori, i commentatori e i membri della "schola
cantorum" svolgono un vero ministero liturgico. Essi percio esercitino il
proprio ufficio con quella sincera pieta e con quel buon ordine che
conviene a un cosi grande ministero e che il popolo di Dio esige
giustamente da essi. Bisogna dunque che tali persone siano educate con
cura, ognuna secondo la propria condizione, allo spirito liturgico, e siano
formate a svolgere la propria parte, secondo le norme stabilite e con
ordine”.

Ritorniamo alla domanda iniziale: Chi celebra la liturgia? Aggiungiamo altre
domande per intensificare la nostra riflessione. Come e celebrata? Quali sono le
funzioni che si svolgono durante la celebrazione? A che conclusione siete giunti?

Possiamo concludere che “vi sono diversi carismi, ma uno solo e lo Spirito” (I
Cor 12, 4). Tutta l'assemblea e “liturga”, ciascuno secondo la propria funzione.
Abbiamo cosi, I'assemblea e diversi ministeri suscitati dallo Spirito Santo a suo favore.

Le funzioni e gli uffici svolti nelle celebrazioni liturgiche sono definiti secondo il
ministero svolto. Ci sono tre diversi tipi di ministero, che si configurano come servizio,
e non come onorificenza. Essi sono:

a) | ministeri ordinati;

b) | ministeri istituiti;

c) | ministeri affidati.

19



Esaminiamo ognuno di loro.

a) Ministeri ordinati: vescovo, presbitero e diacono

Sono ministeri svolti normalmente dal vescovo o dal presbitero, e in alcune
occasioni dal diacono, anche Ilui ordinato. Sono i cosiddetti presidenti della
celebrazione. Il presidente della celebrazione rappresenta Cristo, testa della Chiesa suo
Corpo.

La celebrazione puo0 essere presieduta dal diacono. Egli € al servizio della Parola
di Dio nella proclamazione del Vangelo e al servizio dell'altare, e accompagna il
celebrante principale. Il suo ministero evoca Cristo che e venuto per servire e non per

essere servito. Puo svolgere altre funzioni ministeriali.

b) Ministeri istituiti: accoliti e lettori

L'Istruzione Generale del Messale Romano (IGMR, 98), ci presenta al capitolo
lll, le funzioni e i ministeri della Messa. Tra le funzioni c'€ quella dell'accolito.
L'Istruzione afferma che I'accolito € istituito

“per il servizio dell'altare e per aiutare il sacerdote e il diacono. A lui spetta in
modo particolare preparare l'altare e i vasi sacri e, se necessario, distribuire

I'Eucaristia ai fedeli di cui € ministro straordinario”.

L'IGMR (n2 100) determina che, in mancanza dell'accolito istituito, i ministri laici

possono aiutare il sacerdote e il diacono nel servizio dell'altare, aggiungendo la forma:

“... portano la croce, i ceri, il turibolo, il pane, il vino e l'acqua”. Aggiunge
ancora che “possono essere anche incaricati per distribuire la Comunione

come ministri straordinari”.

Il lettore e istituito per proclamare le letture della Sacra Scrittura, eccetto il
Vangelo. Puo anche proporre le intenzioni della preghiera universale e, in mancanza

del salmista, proclamare il salmo interlezionale.

c) Ministeri affidati:

Sono i ministeri attribuiti a un membro della comunita, attraverso un gesto

liturgico o in forma canonica, in conformita con quanto previsto nei documenti

20



dell'Episcopato di ogni Paese, che trattano della missione e dei ministeri dei cristiani
.. .. 12
laici, uomini o donne.

Troviamo ancora nell'lGMR la seguente affermazione (IGMR, 107):

“I compiti liturgici, che non sono propri del sacerdote o del diacono, e di cui si € detto
sopra (n2 100-106), possono essere affidati, con la benedizione liturgica e con incarico

temporaneo, anche a laici idonei, scelti dal parroco o rettore della Chiesa.

| Ministri Straordinari della Sacra Comunione sono laici (uomini o donne)
idonei che prestano un servizio liturgico e di carita. Hanno il compito di distribuire la
santa comunione durante la celebrazione della Messa; di distribuire la santa
comunione fuori della santa Messa agli ammalati o ad altre persone che
legittimamente la chiedano; di portare il viatico; in mancanza di un sacerdote o di un
diacono, di esporre il Santissimo Sacramento all'adorazione dei fedeli, senza impartire
la benedizione; possono, ancora, partecipare alle veglie funebri. E bene sottolineare
che tutte queste funzioni devono essere realizzate solo in caso di necessita, cioe,
qguando non ci sono ministri ordinati disponibili o in numero sufficiente.

Quando la necessita della Chiesa lo richieda, ossia, in caso di mancanza di
presbiteri e diaconi, ci sono i Ministri Straordinari del Battesimo e gli Assistenti Laici del
Matrimonio. Al riguardo, il Vescovo sollecita il parere favorevole della Conferenza
Episcopale e il necessario permesso della Santa Sede. Quesa autorizzazione € concessa

solo al Vescovo.

Altre funzioni ministeriali e servizi liturgici:

Ci sono ancora altri ministeri che non sono istituiti, ma che possono essere un
servizio liturgico in modo stabile o occasionale. Essi sono: chierichetti, lettori, salmisti,
équipes di animazione liturgica, canto, musicisti, sagrestani, coloro che raccolgono le
offerte in chiesa, accolgono i fedeli alla porta della chiesa, maestri delle celebrazioni
liturgiche (IGMR, 105).

Come abbiamo visto, c'e una grande diversita di funzioni. Tutte, pero, devono

provare la gioia che proviene dalla perfetta comunione vissuta da coloro che credono.

2 per il Brasile, vedi CNBB. Missione e Ministeri dei Cristiani Laici e Cristiane Laiche. Documento n2 62
della Conferenza Episcopale Brasiliana, Sdo Paulo: Paulinas, 1999. Si tratta di una riflessione del
Magistero della Chiesa in Brasile, fondamentale per la comprensione dell'essere Chiesa a partire da una
ecclesiologia oriunda e strutturata nel Concilio Vaticano Il (Documento Conciliare “Lumen Gentiun”).

21



2.2- La partecipazione dei fedeli alla liturgia

La prima realta visibile della liturgia cristiana € la comunita riunita, I'assemblea
santa, il Popolo sacerdotale, riunito in nome di Gesu, che gode della certezza della Sua
presenza e da Lui riceve il mandato di ripetere i Suoi gesti e le Sue parole in Sua
memoria. Questa assemblea &, percid, una manifestazione privilegiata del Corpo di
Cristo, e rappresenta una convinzione e una realta per comprendere il primato
dell'assemblea nelle celebrazioni liturgiche.

Nell'Antico Testamento ci sono frequenti riferimenti alle grandi assemblee del
Popolo di Israele, che ascolta la Parola di Dio, rivolgendogli la sua preghiera e
celebrando i gesti simbolici dell'Alleanza. IL popolo si sentiva convocato da Jahve. Nel
Nuovo Testamento, I'avviso di convocazione dell'assemblea si produce intorno a Gesu
Cristo e si chama Chiesa, popolo convocato e congregato.

Nel corso dei secoli, “mai la Chiesa tralascio di riunirsi in assemblea per
celebrare il Mistero Pasquale”, soprattutto per I'Eucaristia domenicale, perché la
domenica, fin dalla prima generazione, € per eccellenza il giorno dell'assemblea
liturgica, & giorno Pasquale (SC, 6).

La motivazione non & solo pedagogica o sociologica — |'assemblea liturgica
cristiana “supera tutte le affinita umane, razziali, culturali e sociali” — (CCC, 1097), ma

soprattutto teologica (IGMR, 95):

“I fedeli nella celebrazione della Messa formano la gente santa, il popolo che Dio si &

acquistato e il sacerdozio regale”.

Il popolo sacerdotale, la comunita dei battezzati, si riunisce per celebrare il
mistero della nuova alleanza, sempre con la convinzione della presenza, invisibile ma
reale, del suo Signore Gesu Cristo, che ha promesso: “dove due o tre sono riuniti nel
mio nome, io sono in mezzo a loro” (Mt. 18,20). L'assemblea ¢ il luogo di preferenza
della presenza del Signore.

Allo stesso tempo, ogni assemblea liturgica e la realizzazione concentrata e
I'epifania (manifestazione) di tutta la Chiesa: “Il popolo di Dio, che si raduna per la
Messa (...) si esprime nei vari compiti e nel diverso comportamento” (GMR, 91 e 294).

E I'assemblea cristiana che celebra I'Eucaristia, sotto la presidenza del ministro

che la completa rappresentando il vero presidente, Cristo: “Nella Messa o Cena del

22



Signore, il popolo di Dio & chiamato a riunirsi insieme sotto la presidenza del
sacerdote, che agisce nella persona di Cristo, per celebrare il memoriale del Signore,
cioe il sacrificio eucaristico” (IGMR, 27).

Pertanto, I'assemblea liturgica non € un gruppo qualsiasi di persone riunite per
un determinato obiettivo. Essa e il Popolo di Dio, “una comunita di fedeli,
gerarchicamente costituita, legittimamente riunita in un dato luogo per un'azione
liturgica e altamente qualificata da una particolare e salutare presenza di Cristo”.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica ci mostra, in diversi momenti, che si tratta
di un'assemblea:

» Dei santi: la Chiesa & la comunione di tutti i santi (CCC, 946).

» Eucaristica: perché I'Eucaristia viene celebrata nell'assemblea dei fedeli,

espressione visibile della Chiesa (CCC, 1329).

» Umana: una societa & un insieme di persone legate in modo organico da un
principio di unita che supera ognuna di loro. Assemblea insieme visibile e
spirituale, una societa dura nel tempo; € erede del passato e prepara
l'avvenire. Grazie ad essa, ogni uomo e costituito "erede", riceve dei
"talenti" che arricchiscono la sua identita e che sono da far fruttificare.
Giustamente, ciascuno deve dedizione alle comunita di cui fa parte e
rispetto alle autorita incaricate del bene comune (CCC, 1880).

» Liturgica: nel linguaggio cristiano, il termine "Chiesa" designa l'assemblea
liturgica, ma anche la comunita locale o tutta la comunita universale dei
credenti. Di fatto questi tre significati sono inseparabili. "La Chiesa" ¢ il
popolo che Dio raduna nel mondo intero. Essa esiste nelle comunita locali e
si realizza come assemblea liturgica, soprattutto eucaristica. Essa vive della
Parola e del Corpo di Cristo, divenendo cosi essa stessa corpo di Cristo.

Da tutto cio che la Chiesa afferma al riguardo, possiamo concludere che
I'assemblea liturgica e un “autentico sacramento della salvezza”, perché legata alla
stessa liturgia, alla Chiesa e a Cristo. E, quindi, Popolo di Dio che, nella ricchezza della
sua diversita, celebra il memoriale della morte e risurrezione del Signore.

La riunione dell'assemblea liturgica deve avere, quindi, un senso obiettivo,
comunitario ed ecclesiale; e non soggettivo e personale, anche se il cristiano, nella

liturgia, non perde la sua individualita, le sue caratteristiche personali e soggettive;

23



gueste, anzi, devono essere messe a servizio dell'atto celebrativo, perché nella liturgia
I'“io”, psicologico e individuale, si integra al “noi”, comunitario e liturgico, non solo in
senso fisico, spaziale, ma anche spirituale e mistico.

Pertanto, l'assemblea liturgica e il popolo riunito da Dio, che per la fede
risponde alla sua Parola. E diverso da qualsiasi altro raggruppamento di persone. Ci
riuniamo come figli di Dio, uniti dalla stessa fede in Cristo e con lo stesso obiettivo:
servire i fratelli. E diverso anche dal modo con cui partecipa alla celebrazione. Cerca di
parteciparee alla celebrazione con tutto il proprio essere: corpo, mente e anima,
perché possa vivere intensamente il mistero celebrato.

L'assemblea liturgica, benché ci renda tutti uguali in Cristo, svolge funzioni
differenziate perché e gerarchicamente organizzata: “tali azioni appartengono
all'intero corpo della Chiesa, lo manifestano e lo implicano; ma i singoli membri vi sono
interessati in diverso modo, secondo la diversita degli stati, degli uffici e della
partecipazione effettiva” (SC, 26).

Che il nostro agire liturgico si svolga in perfetta sintonia con I'assemblea,
avendo sempre presente le parole del Vangelo: “perché nel corpo non vi sia divisione,
ma anzi le varie membra abbiano cura le une delle altre” (I Cor 12,25).

Consapevoli della nostra funzione, possa il Signore aiutarci sempre a crescere in
umilta e disponibilita per abbracciare la causa del Vangelo.

Che il nostro amore per la liturgia aumenti sempre piu e che il servizio che
prestiamo a Dio possa aiutare le nostre comunita a vivere in modo “cosciente, attivo e
fruttuoso” il Mistero pasquale di Nostro Signore Gesu Cristo.

Arrivederci al prossimo TAVOLO, dove rifletteremo sul dialogo stabilito da Dio

con noi, il suo popolo.

Per riflettere:
1- In che modo svolgiamo le nostre funzioni nella Chiesa o nel movimento che
frequentiamo? Ti consideri un “attore liturgico”?
2- Come possiamo aiutare la nostra assemblea liturgica a partecipare
attivamente al Mistero celebrato?
3- Hai gia pensato a pepararti adeguatamente per essere un Ministro

Straordinario della Sacra Comunione nella tua Parrocchia?

24



4- |l tuo “agire liturgico” e in sintonia con la tua assemblea liturgica, che per la
fede risponde alla Parola di Dio?

5- Come genitori cristiani, come stiamo introducendo i nostri figli/figlie alla
"mistagogia" della loro partecipazione liturgica e ai ministeri (istituiti e

straordinari) nei quali potrebbero svolgere il loro servizio?

25



TAVOLO 3 — DIALOGO TRA DIO E IL SUO POPOLO

Al TAVOLO precedente, abbiamo riflettuto sull'importanza dei celebranti nella
liturgia. Ci siamo resi conto che siamo un popolo in festa e che, animati dall'amore
dello Spirito Santo, partecipiamo alla vita di Dio in Cristo Gesu. Abbiamo visto anche
che l'assemblea cristiana € un dono gratuito di Dio, perché Cristo si € donato
totalmente al Padre, consegnandosi alla morte, morte sulla croce, per redimerci. Per il
Battesimo siamo diventati figli, fratelli in Cristo, e possiamo quindi riunirci per lodare e
benedire nostro Padre che ¢ in cielo. Avete mai pensato alla grandezza del privilegio di
essere cristiani?

A questo TAVOLO andremo un po' piu avanti. Vediamo subito come si stabilisce
il dialogo nell'assemblea liturgica. Dialogo?™ SI, il dialogo! Una riunione implica
interazione e dialogo. Ci sono persone che parlano, altre che ascoltano. Dio ci ha riuniti
perché vuole dialogare con noi, parlarci della Sua vita, raccontarci la Buona Novella del
Vangelo, sapere della nostra vita, delle nostre gioie e tristezze, insomma, ascoltarci.

Come possiamo capire, la parola € un importante mezzo di comunicazione tra
gli esseri umani. Essa possiede un valore molto grande nell'assemblea liturgica. Non
parole qualunque, ma la Parola di Dio contenuta nella Sacra Scrittura, cosi come la
parola della Chiesa che si trova nelle preghiere che rivolgiamo a Dio, le cosiddette
preghiere eucologiche.' Vogliamo conoscere allora I'importanza della parola nella

Sacra Liturgia?

3 “La novita della rivelazione biblica consiste nel fatto che Dio si fa conoscere nel dialogo che desidera
avere con noi”. In: Esortazione Apostolica Post-Sinodale Verbum Domini, di Benedetto XVI, sulla Parola
di Dio nella Vita e nella Missione della Chiesa, n2 6.

Y11 termine eucologia deriva dal grego, euché, euke (preghiera) e I6gos (studio, discorso, trattato).
Sarebbe, quindi, lo studio della preghiera, ma si intende anche l'insieme delle preghiere contenute in un
libro liturgico o le preghiere di una celebrazione. Cosi come le letture rappresentano cio che Dio ci vuole
comunicare, i testi eucologici sono le preghiere che rivolgiamo a Dio.

L'eucologia € una delle ricchezze piu caratteristiche di un rito o famiglia liturgica. Nelle liturgie orientali
si chiama Eucologio il loro libro di preghiere. Nelle occidentali, si chiama Sacramentario (liber
sacramentorum), Libro dell'Altare o semplicemente Messale.

Si parla di eucologia maggiore e di eucologia minore. Fanno parte dell'eucologia minore le preghiere
brevi, all'inizio della Messa (colletta), dopo I'offertorio (orazione sulle offerte), |'orazione dopo la
Comunione), la preghiera universale e le “preghiere sui Salmi” nella Liturgia delle Ore.

All'eucologia maggiore appartengono, soprattutto, le Preghiere Eucaristiche (con i Prefazi), le
benedizioni solenni e le preghiere consacratorie per i diversi sacramenti: per esempio, la preghiera

26



Le Lineee Guida dell'Azione Evangelizzatrice della Chiesa in Brasile 2011-2015
(DGAE) mostrano il bisogno che il Popolo di Dio ha di essere “educato e formato
chiaramente per avvicinarsi alle Sacre Scritture nei suoi rapporti con la Tradizione viva
della Chiesa, riconoscendo in esse la propria Parola di Dio”, affinché I'annuncio della

salvezza possa essere comunicato in tutti i tempi e luoghi in modo efficace.

3.1- LaParoladi Dio nella liturgia

La proclamazione della Parola di Dio e di fondamentale importanza per la fede
cristiana. L'ascolto attento della Parola ci permette di incontrare il Cristo vivo, Parola
eterna del Padre. Dobbiamo quindi accoglierLa con gioia, lasciandoci invadere dal Suo
messaggio di amore, affinché possiamo portarLa con noi a un mondo cosi bisognoso e
desideroso di questa Parola che orienta, guida e tranquilizza coloro che se ne lasciano
sedurre.

La Sacrosanctum Concilium (SC, 24) afferma che

“Nella celebrazione liturgica la sacra Scrittura ha un'importanza estrema. Da essa
infatti si attingono le letture che vengono poi spiegate nell'omelia e i santi che si
cantano; del suo afflato e del suo spirito sono permeate le preghiere, le orazioni e i
carmi liturgici; da essa infine prendono significato le azioni e i simboli liturgici. Percio,
per promuovere la riforma, il progresso e I'adattamento della sacra liturgia, e
necessario che venga favorito quel gusto saporoso e vivo della sacra Scrittura, che e

attestato dalla venerabile tradizione dei riti, sia orientali che occidentali”.

In tutte le celebrazioni, sia la Santa Messa, sia un Battesimo o qualsiasi altro
Sacramento, ci deve essere uno spazio per la proclamazione e la meditazione della
Parola, dal momento che “QUESTA” e di fondamentale importanza per la vita e la
missione della Chiesa. La liturgia della Parola occupa, quindi, un posto centrale nella
liturgia, essendo la prima e fondamentale scuola di fede per i fedeli. Attraverso la
Liturgia della Parola si ravviva concretamente il dialogo dell'alleanza che Dio ha
stabilito con noi.

Pensiamo allora all'importanza della Liturgia della Parola di Dio nel contesto

celebrativo, come leggiamo nella Costituzione Dogmatica Dei Verbum sulla Rivelazione

Divina (DV, 21):

sull'acqua nel Battesimo, la preghiera sugli oli nella Cresima, la Messa Crismale, la preghiera per gli
ordinati o per gli sposi.

27



“La Chiesa ha sempre venerato le divine Scritture come ha fatto per il Corpo stesso di
Cristo, non mancando mai, soprattutto nella sacra liturgia, di nutrirsi del pane di vita
dalla mensa sia della parola di Dio che del Corpo di Cristo, e di porgerlo ai fedeli.
Insieme con la sacra Tradizione, ha sempre considerato e considera le divine Scritture
come la regola suprema della propria fede; esse infatti, ispirate come sono da Dio e
redatte una volta per sempre, comunicano immutabilmente la parola di Dio stesso e
fanno risuonare nelle parole dei profeti e degli apostoli la voce dello Spirito Santo. E
necessario dunque che la predicazione ecclesiastica, come la stessa religione cristiana,
sia nutrita e regolata dalla Sacra Scrittura. Nei libri sacri, infatti, il Padre che € nei cieli
viene con molta amorevolezza incontro ai suoi figli ed entra in conversazione con essi;
nella parola di Dio poi & insita tanta efficacia, da essere sostegno e vigore della Chiesa,
e per i figli della Chiesa la forza della loro fede, il nutrimento dell'anima, la sorgente
pura e perenne della vita spirituale. Percio si deve riferire per eccellenza alla sacra
Scrittura cio che é stato detto: ‘viva ed efficace e la parola di Dio’ (Eb 4,12), ‘che hail

potere di edificare e dare |'eredita con tutti i santificati” (At 20,32; cfr. 1 Ts 2,13).

La Parola di Dio “é viva ed efficace”. Lei convoca e realizza la comunita,
I'assemblea. Deve essere celebrata, accolta e vissuta da tutti e da ognuno di noi, in
modo che faccia “ardere i nostri cuori”, perché e Dio stesso che ci parla e che si fa
presente tra di noi. La Sacrosanctum Concilium (SC, 33) ci insegna: “Nella Liturgia, Dio
parla al suo popolo e Cristo annunzia ancora il suo Vangelo”.

Come abbiamo visto, la proclamazione della Parola non solo ci istruisce, ma ci
rivela il mistero della nostra salvezza. In questo modo, la Liturgia della Parola & un
dialogo amoroso tra Dio che ci parla e noi che, ascoltandolLo, Lo accogliamo nel nostro
cuore, rispondendo e accettando la Sua manifestazione. In ogni celebrazione il Signore
ci nutre con la Sua Parola e ci rivela il Seu mistero, fortificandoci e trasformandoci in
suoi testimoni fino ai “confini del mondo”.

L'Istruzione Generale del Messale Romano (IGMR, 55) afferma che:

“Le letture scelte della sacra Scrittura con i canti che la accompagnano costituiscono la
parte principale della Liturgia della Parola: I'omelia, la professione di fede e la
preghiera universale o preghiera dei fedeli sviluppano e concludono tale parte. Infatti
nelle letture, che vengono poi spiegate nell'omelia, Dio parla al suo popolo, gli
manifesta il mistero della redenzione e della salvezza e offre un nutrimento spirituale:
Cristo stesso & presente, per mezzo della sua parola, tra i fedeli. Il popolo fa propria
questa parola divina con il silenzio e i canti, e vi aderisce con professione di fede. Cosi
nutrito, prega nell'orazione universale per le necessita di tutta la Chiesa e per la

salvezza del mondo intero”.

28



Data l'importanza di questo momento della Sacra Liturgia, tutta la nostra
attenzione deve essere diretta alla Mensa della Parola, dove ci nutriremo del Pane
della Parola che ci verra offerto. Questa Mensa & stata reintrodotta dal Concilio
Vaticano Il, per proclamare le letture, il Vangelo, cantare i salmi, fare I'omelia e le
preghiere dei fedeli.

Alla domenica e nelle solennita si proclamano normalmente due letture. La
prima e tratta dall'Antico Testamento o, in alcune celebrazioni, dal Libro degli Atti degli
Apostoli. La prima lettura € sempre collegata al Vangelo. La seconda lettura, tratta dal
Nuovo Testamento, presenta normalmente brani significativi delle lettere apostoliche.

Le letture non possono essere sostituite da altre. Sono proclamate dai lettori
che prestano la loro voce a Dio perché Egli possa parlare. Il lettore non parla in proprio
nome, quindi non basta che sappia leggere bene, deve proclamare la Parola di Dio e
deve percio essere ben preparato per svolgere questo ministero.

E importante meditare la Parola di Dio un po' prima della celebrazione. Lasciar
penetrare questa Parola nella nostra vita, conservandoLa nel nostro cuore, perché
quando La leggeremo, non saranno parole che usciranno da un testo freddo, ma dal
calore che nasce dal suo intimo piu profondo, portando tutta I'assemblea a sentire
quello che sentivano i discepoli di Emmaus, quando i loro cuori si inflammavano
nell'ascoltare Cristo.

Le letture sono intercalate dal Salmo, che ci impregna del vero spirito della
preghiera. L'ideale & che sia cantato. Il Salmo & un testo biblico che ha un legame
intimo con le letture bibliche; non pud essere percio sostituito da un canto, per bello
che sia, e deve favorire la meditazione.

Il Canto di Acclamazione e un versetto tratto dal proprio Vangelo, in cui
manifestiamo la nostra gioia nell'accogliere il Cristo che ci parlera, allo stesso tempo in
cui ci rendiamo disponibili a seguirlo.

La proclamazione del Vangelo e il “punto culminante della Liturgia della
Parola”. E proclamato da un diacono o da un presbitero, mai da un'altra persona, per
idonea che sia.

Segue quindi I'omelia, momento in cui il celebrante commenta al popolo di Dio
il mistero celebrato. La Parola di Dio € sempre nuova e attuale. Attraverso I'omelia,

siamo motivati a confrontare la nostra vita con il Piano che Dio ha per noi, e ad aderire

29



con rinnovato ardore missionario alla missione di essere “sale e luce” nella societa in
cui viviamo.

La Professione di Fede o simbolo degli apostoli & I'adesione libera e personale
che diamo alla Parola di Dio proclamata e da noi ascoltata e accolta nell'intimo del
nostro cuore. E cosi chiamata perché & stata strutturata dagli apostoli e contiene le
verita di fede essenziali per la nostra salvezza.

Concludiamo la Liturgia della Parola mostrando a Dio le nostre necessita,
attraverso la Preghiera Universale o la preghiera dei fedeli. Qui esercitiamo la nostra
funzione sacerdotale. Convinti della nostra fede, ci uniamo a Cristo e supplichiamo il
Padre per la Chiesa, per i poteri pubblici, per coloro che attraversano difficolta e per la
nostra comunita locale, fiduciosi che Lui ci esaudira.

Nutriti dalla Parola, Dio continua il suo dialogo con noi attraverso la Liturgia
Eucaristica e i canti che gli offriamo. Nell'ultima Cena, Cristo ha istituito il sacrificio e la
Cena Pasquale, che rendono continuamente presente nella Chiesa il sacrificio della
croce, affidando ai suoi discepoli la missione di continuare a fare “Questo in sua
memoria”. Cristo, per amore a noi, ha offerto il Suo proprio corpo e il Suo proprio
sangue, nelle specie del pane e del vino, come cibo e bevanda, per fortificarci nel
cammino quotidiano. C'e amore piu grande di questo?

E importante, percid, che partecipiamo in modo cosciente a questo momento
in un atteggiamento di molto rispetto e em clima di preghiera; pensando e vivendo
ogni parola che pronunciamo, ogni canto che intoniamo; assumendo con gesti, parole
e azioni, le parole che pronunciamo quando rispondiamo all'invito che il celebrante ci
fa: “in alto i nostri cuori” e noi rispondiamo: “sono rivolti al Signore”.

Come ci insegna I'Esortazione Verbum Domini, di papa Benedetto XVI (VD, 52):

“Considerando la Chiesa come ‘casa della Parola’, si deve innanzitutto porre attenzione
alla sacra liturgia. E questo infatti I'ambito privilegiato in cui Dio parla a noi nel

presente della nostra vita, parla oggi al suo popolo, che ascolta e risponde.”

30



3.2- Larisposta della Chiesa: pregare la liturgia

Riproduciamo di seguito parte di una riflessione di Fr. Patricio Sciadini, OCD, sul
pregare la liturgia:™

L'universo della preghiera é cosi vasto come le stelle del cielo o come la sabbia
della spiaggia, i cui granelli sono incalcolabili. Fra tante forme di preghiera, quella
liturgica é molto significativa, meravigliosa, dove sentimento, fede e arte si mescolano
con la saggezza della mente e del cuore, e formano il mondo spirituale dei gesti e del
sacro.

Ogni espressione liturgica, parola o gesto, € cammino di comunione con Dio, é
incontro con il mistero, estasi e adorazione dell'Invisibile che si fa presente con la sua
forza e il suo amore.

Chi partecipa ad una celebrazione liturgica deve essere portato al senso mistico
di ogni atto, a immergersi nel suo santuario interiore e accorgersi che Dio lo santifica e
lo invade con tutta la sua forza. La liturgia diventa cosi l'apice, la piu grande
manifestazione e la fonte di tutte le preghiere; la liturgia ci porta alla preghiera
personale e questa straripa nella necessita della preghiera liturgica. Ci sono momenti in
cui dobbiamo celebrare insieme alla comunita cio che accade nella nostra vita di fede.

Bisogna dare spazio alla preghiera che assume questa realta liturgico-
comunitaria. Per questo tutte le preghiere devono essere preparate, specialmente
quando si tratta della preghiera liturgica, come [I'Eucaristia e altre forme. Tudo
contribuisce affinché il nostro spirito possa trovare cibo sostanzioso per la vita
spirituale.

I simboli della "liturgia” parlano per sé stessi: paramenti, fiori, candele, le
processioni, I'incenso, sono mezzi che, nel loro silenzio, hanno una voce molto forte e
che ci invitano a una comunione con il transcendente. Anche le musiche devono essere
in sintonia con il mistero liturgico che celebriamo. C'é un orientamento in tutto cio che

facciamo perché il mistero diventi pit comprensibile.

> pubblicato sul sito “Salvem a Liturgia”, che, tra gli altri obiettivi, desidera fomentare la fruttuosa,
“piena, cosciente e attiva partecipazione” di tutti i battezzati alla Santa Messa, all'Esposizione del
Santissimo, alla celebrazione dei sacramenti, all'Ufficio Divino, e alle altre cerimonie liturgiche, come
propone la Costituzione Dogmatica Sacrosanctum Concilium (14). Ricerca effettuata in aprile 2015. Per
le ricerche: http://www.salvemaliturgia.com/2010/06/oracao-liturgica.html.

31



Fra i tanti percorsi di "preghiera” che ci sono offerti, la liturgia é senza dubbio
uno dei pit belli, il principale, il cammino reale che con i suoi gesti, la sua bellezza, la
sua arte e specialmente con il suo dinamismo nel farci rivivere la "memoria di Gesu", ci
fa penetrare nella silenziosa e adorabile contemplazione del mistero dell'amore.
Pregare la liturgia vuol dire non essere semplici spettatori, preocupati con l'estetica
liturgica, ma con il mistero che stiamo celebrando.

La liturgia é fonte di meditazione, di preghiera vocale, di contemplazione e di
"estasi". | mistici hanno sempre avuto un grande amore per la liturgia, anche quando
sapevano che il mistero di Dio avrebbe potuto afferrarli.

Pregare la liturgia significa peparare il nostro cuore a accogliere con amore il
Signore nella nostra vita e celebrare nel santuario interiore fin d'adesso, la liturgia che
un giorno celebreremo senza fine in cielo.

Imparare a pregare la liturgia € camminare a passi rapidi verso l'incontro con
Dio.

Non c'é vera santita senza un amore appassionato per la liturgia, e nemmeno
una profonda preghiera se non facciamo dei misteri liturgici il cuore della nostra

contemplazione.

3.3- Larisposta della Chiesa: il canto liturgico
Trascriviamo in seguito la sintesi di un documento della Conferenza Episcopale

I “"

Brasiliana sul “Canto e la Musica nella Liturgia Post-Concilio Vaticano Il: Principi
teologici, liturgici, pastorali ed estetici”, per mettere in risalto I'importanza del canto
liturgico e della sua forza motivatrice nelle celebrazioni, preservando
conseguentemente i fondamenti solidi della fede e della pieta del Popolo di Dio."

E importante ricordare che le Conferenze Episcopali di ogni Paese sono solite

offrire alla Chiesa locale e a tutti i fedeli questi orientamenti pastorali che tutti

possono esaminare e studiare per approfondire le informazioni qui presentate.

3.3.1- Dal punto di vista teologico la musica liturgica:

a) Nasce dalla vita della comunita di fede.

1% cNBB. Principi della Musica Liturgica”. In: http://www.cnbb.org.br/comissoes-episcopais-1/liturgia-1.

32



b)

d)

f)

g)

Riflette necessariamente il Mistero dell'Incarnazione del Verbo e, proprio
per questo, assume le caratteristiche culturali della musica di ogni popolo,
nazione o regione.

Ha le radici nella lunga tradizione biblico-liturgica giudaica e cristiana.

Si inserisce nella dinamica del memoriale, propria e originale della
tradizione giudaico-cristiana: & canto, sono parole, melodie, ritmi, armonie,
gesti, danza a servizio del ricordo di fatti salvifici, un passato significativo
che affiora negli avvenimenti di oggi e del qui-e-adesso della comunita
cristiana, la quale prolunga l'esperienza della Madre del Signore, di cui si
dice che custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore.

Ha la funzione pedagogica di portare la comunita celebrante a penetrare
sempre piu profondamente il Mistero di Cristo.

Nasce dall'azione dello Spirito Santo, che suscita nell'assemblea celebrante
il fervore e la gioia pasquale, provocando in chi canta un atteggiamento di
speranza e amore, davanti alla realta in cui vive, manifestando la speranza
di un nuovo cielo e di una nuova terra.

Esprime, infine, la natura e la sacramentalita della Chiesa, Popolo di Dio,
Corpo di Cristo, nella diversita dei suoi membri e ministeri, perché c'e una

diversita di doni, ma lo Spirito & lo stesso.

3.3.2- Dal punto di vista liturgico, la musica liturgica:

a)

b)

c)

Porta con sé il segno della partecipazione comunitaria. La musica liturgica
riflette il diritto che tutti i cristiani hanno, in virtu del sacerdozio
battesimale, di manifestarsi come assemblea celebrante che loda e
ringrazia, supplica e offre per Cristo, con Cristo e in Cristo, al Padre,
nell'unita dello Spirito Santo.

Manifesta il carattere ministeriale di tutta la Chiesa, corpo di Cristo, allo
stesso tempo, uno e diverso, con membri e funzioni diverse, sebbene
organicamente convergenti.

E musica rituale. E come tale, ha un carattere rigorosamente funzionale,

dovendo adattarsi alla specificita di ogni momento o elemento rituale di

33



d)

ogni tipo di celebrazione, all'originalita di ogni Tempo Liturgico, alla
singolarita di ogni Festa.

E a servizio della Parola. La sua grande finalitd &, quindi, dare risalto alla
Parola prestandole la sua forza di espressione e motivazione. Non potra
mai, quindi, appannarla o renderne difficile I'ascolto, la comprensione e
I'assimilazione.

Esprime il mistero pasquale di Cristo, in conformita con il tempo dell'anno

liturgico e delle sue feste.

3.3.3- Dal punto di vista pastorale la musica liturgica:

a)

b)

c)

Incarna le finezze e la cura del Buon Pastore per il suo gregge. Chi esercita
alcun tipo di ministero liturgico musicale sa adeguarsi alla diversita degli
ambienti sociali e culturali, alla pratica e alle contingenze del quotidiano,
alle possibilita e limitazioni di ogni assemblea. Deve, quindi, con sensibilita e
sensatezza, non solo aiutare nella scelta, nell'apprendimento e
nell'utilizzazione del repertorio piu conveniente, ma anche prendersi cura
della formazione liturgico-musicale dell'assemblea.

Riflette quella solidarieta che caratterizza i discepoli di Cristo nel loro
rapporto con tutta I'Umanita, perché “le gioie e le speranze, le tristezze e le
angosce degli uomini d'oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che
soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei
discepoli di Cristo, e nulla vi & di genuimamente umano che non trovi eco
nel loro cuore. (...) Percio la comunita dei cristiani si sente realmente e
intimamente solidaria com il genere umano e con la sua storia”.

E frutto dell'ispirazione di chi vive inserito in mezzo al popolo e nel seno
della comunita ecclesiale, in profonda sintonia con il Mistero di Cristo che e
contemplato, alla luce delle Scritture, nel quotidiano della vita. Una musica
cosi prodotta porta I'assemblea a celebrare, come Maria a casa di
Elisabetta, I'azione trasformatrice e liberatrice del Dio-Pastore. Il Cantico di
Maria, del resto, cantato tutti i pomeriggi nell'Ufficio delle Vigilie e al
momento della comunione nelle feste mariane, € il punto di riferimento del

canto della Chiesa, in cui ogni autore e compositore dovrebbe specchiarsi.

34



3.3.4- Dal punto di vista estetico la musica liturgica:

a)

b)

d)

e)

In tutti i suoi elementi, parola, melodia, ritmo, armonia partecipa della
natura simbolica e sacramentale della Liturgia cristiana, celebrazione del
Mistero di Cristo.

Nasce dalla cultura musicale del popolo, da dove provengono i partecipanti
dell'assemblea celebrante. Ed & principalmente in questa cultura che la
musica liturgica, cerca e trova i generi musicali piu adeguati ad ogni Tempo
Liturgico, alle Feste e ai vari momenti o elementi rituali di ogni celebrazione:
gualsiasi linguaggio musicale & benvenuto purché sia I'espressione autentica
e genuina dell'assemblea.

Privilegia il linguaggio poetico. Ogni autentica esperienza di preghiera e
innanzitutto un'esperienza poetica e il linguaggio poetico € quindi il
linguaggio appropriato al carattere simbolico della Liturgia. Da evitare
percio testi di carattere esplicativo o didattico, testi dottrinali, catechetici,
moralizzanti ou ideologizzanti, estranei all'esperienza celebrativa.

Da priorita al testo, mettendo tutto al servizio della piena espressione della
parola, secondo i momenti e gli elementi di ogni rito: una coisa € musicare
un testo per il canto di apertura, un'altra € musicare il salmo responsoriale;
una cosa € musicare un'acclamazione al Vangelo, un'altra &€ musicare un
testo per la processione delle offerte o della comunione; una cosa e
musicare un testo per I'atto penitenziale, un'altra € musicare l'acclamazione
angelica del “Santo”; una cosa € musicare la preghiera eucaristica, un'altra e
la benedizione dell'acqua battesimale e un'altra ancora l'invitatorio all'inizio
dell'Ufficio Divino; una cosa € musicare un repertorio per il Tempo della
Quaresima, un'altra € musicare un repertorio per la Festa di Natale...
Dipendera molto anche dall'esperienza liturgico-spirituale di chi compone o
dall'assemblea per la quale si compone.

E chiamata a realizzare la perfetta simbiosi (combinazione vitale) tra la
parola (testo, parole) e la musica che l'interpreta. Questa simbiosi implica
anche, che il testo sia composto in tal modo che la metrica e la cadenza dei

versi, cosi come gli accenti delle parole siano convenientemente presi in

35



considerazione dalla musica, evitando disaccordi, divergenze e dissonanze
tra il ritmo della musica e la cadenza dei versi o degli accenti di ogni parola.

f) Prescinde da tensioni armoniche esagerate. La ricchezza d'espressione del
sistema modale del canto gregoriano e la grandiosita della polifonia sacra
sono sempre riferimenti ispiratori per chi si dedica al lavoro liturgico-
musicale.

g) Si distingue perché si mantiene fedele alla concetto originale dell'autore,
come espresso nella partitura, pena la perdita delle ricchezze originali della
sua ispirazione e, conseguentemente, I'impoverimento della qualita estetica

e della densita spirituale.

3.4- Relativamente alle norme liturgiche

Il 25 marzo 2004, e stata pubblicata dalla Congregazione per il Culto Divino e la
Disciplina dei Sacramenti I'lstruzione Redemptionis Sacramentum (RS) su alcune cose
che si devono osservare ed evitare per quanto riguarda la Santissima Eucaristia, con
I'obiettivo di mettere in pratica, nel miglior modo possibiile, le linee guide della liturgia
della Chiesa ed evitare alcuni abusi liturgici.

Secondo questa Istruzione, la riforma liturgica del Concilio ha introdotto grandi
benefici e opportunita per una partecipazione piu cosciente, attiva e fruttuosa dei
fedeli alla liturgia in genere e alla Sacra Eucaristia in particolare. E aggiunge che,
certamente, “non mancano ombre” o alcune deviazioni nella correta applicazione delle
norme liturgiche. L'lstruzione Redemptionis Sacramentum (RS, 4) ci spiega :

“Non si possono, pertanto, passare sotto silenzio gli abusi, anche della massima
gravita, contra la natura della Liturgia e dei sacramenti, nonché contro la tradizione e
I'autorita della Chiesa, che non di rado, ai nostri giorni in diversi ambiti ecclesiali
compromettono le celebrazioni liturgriche. In alcuni luoghi, gli abusi commessi in

materia liturgica sono all'ordine del giorno, il che ovviamente non puo essere ammesso

e deve cessare”.

La finalita di questa Istruzione, quindi, &€ condurci a conformare i nostri
sentimenti ai sentimenti di Cristo, espressi nelle parole e nei riti della Liturgia.

L'avvertenza sull'osservanza delle norme liturgiche € molto chiara (RS, 5):

“L'osservanza delle norme emanate dall'autorita della Chiesa esige conformita di

pensiero e parola, degli atti esterni e della disposizione d'animo. Un'osservanza

36



puramente esteriore delle norme, come ¢ evidente, contrasterebbe con |'essenza della
sacra Liturgia, nella quale Cristo Signore vuole radunare la sua Chiesa perché sia con lui
‘un solo corpo e un solo spirito’. L'atto esterno deve essere, pertanto, iluminato dalla
fede e dalla carita che ci uniscono a Cristo e gli uni agli altri e generano |'amore per i
poveri e gli afflitti. Le parole e i riti della Liturgia sono, inoltre, espressione fedele

maturata nei secoli dei sentimenti di Cristo e ci insegnano a a sentire come Lui”.

Perché questa osservanza delle norme liturgiche € necessaria ai nostri giorni?

La Redemptionis Sacramentum risponde cosi (RS, 6):
“Tali abusi, infatti, ‘contribuiscono ad oscurare la retta fede e la dottrina cattolica su
questo mirabile Sacramento’. In questo modo si impedisce pure ‘ai fedeli di rivivere in
un certo senso l'esperienza dei due discepoli di Emmaus: "e i loro occhi si aprirono e lo
riconobbero. Davanti alla potenza e alla divinita di Dio e allo splendore della sua bonta,
particolarmente visibile nel sacramento dell'Eucaristia, si addice, infatti, che tutti i
fedeli nutrano e manifestino quel senso dell'adorabile maesta di Dio, che hanno

ricevuto attraverso la passione salvifica del Figlio Unigenito”.

L'Istruzione Redemptionis Sacramentum ci allerta sul fatto che “gli abusi”
liturgici piu frequenti hanno origine, il piu delle volte, in un concetto falso di liberta
liturgica, o risiede nell'ignoranza liturgica, dal momento che quasi sempre si rifiuta cio
che non si comprende nel suo senso piu profondo. Percio bisogna stare attenti a non
rompere questo vincolo che i sacramenti hanno con il proprio Cristo che li ha istituiti e
con gli avvenimenti sui quali la Chiesa e stata fondata, una volta che cid non
rappresenterebbe alcunché di vantaggioso per la fede dei fedeli, ma potrebbe invece

essere estremamente dannoso alla sua fede (RS, 10).

“La sacra Liturgia, infatti, € intimamente collegata con i principi della dottrina e l'uso di
testi e riti non approvati comporta, di conseguenza, che si affievolisca o si perda il
nesso necessario tra la lex orandi e la lex credendi”.

E I'lstruzione Redemptionis Sacramentum (RS, 11) ci elucida:

“Troppo grande e il Mistero dell'Eucaristia ‘perché qualcuno possa permettersi di
trattarlo con arbitrio personale che non ne rispetterebbe il carattere sacro e la
dimensione universale’. Chi al contrario, anche se Sacerdote, agisce cosi,
assecondando proprie inclinazioni, lede la sostanziale unita del rito romano, che va
tenacemente salvaguardata, e compie azioni in nessun modo consone con la fame e la
sete del Dio vivente provate oggi dal popolo, né svolge autentica attivita pastorale o
corretto rinnovamento liturgico, ma priva piuttosto i fedeli del loro patrimonio e della
loro eredita. Atti arbitrari, infatti, non giovano a un effettivo rinnovamento, ma ledono

il giusto diritto dei fedeli all'azione liturgica che & espressione della vita della Chiesa

37



secondo la sua tradizione e la sua disciplina. Inoltre, introducono elementi de
deformazione e discordia nella stessa celebrazione eucaristica che, in modo eminente
e per sua natura, mira a significare e a realizzare mirabilmente la comunione della vita
divina e I'unita del popolo di Dio. Da essi derivano insicurezza dottrinale, perplessita e
scandalo del popolo di Dio e, quasi inevitabilmente, reazioni aspre: tutti elementi che
nel nostro tempo, in cui la vita cristiana risulta spesso particolarmente difficile in

ragione del clima di ‘secolarizzazione'”.

L'Istruzione ci fa presente che tutti i fedeli cristiani godono del diritto di avere
una liturgia vera, e in particolar modo una celebrazione della santa Messa che sia cosi
come la Chiesa ha voluto e stabilito, come prescritto nei libri liturgici e dalle altre leggi
e norme. Allo stesso modo, il popolo cattolico ha il diritto che si celebri per esso, in
modo integro, il Sacrificio della santa Messa, in piena conformita con la dottrina del
Magistero della Chiesa. E, infine, diritto della comunita cattolica che per essa si compia
la celebrazione della Santissima Eucaristia in modo tale che appaia come vero
sacramento di unita, escludendo completamente ogni genere di difetti e gesti che
possano generare divisioni e fazioni nella Chiesa (RS, 12).

E perché? Perché nella liturgia il mistero si realizza attraverso la celebrazione
del rito. La Sacrosanctum Concilium ci ricorda che "Cristo € sempre presente nella sua
Chiesa, e in modo speciale nelle azioni liturgiche (SC, 7)". Cosi, la struttura di un'azione
liturgica & nell'incontro tra I'azione divina (grazia) e I'azione umana (vita). Azione divina
e azione umana si integrano nel rituale liturgico in un'armoniosa congiunzione di
orazioni, saluti, silenzi, canti e riflessioni.'’

E importante ricordare, per esempio, che nella preghiera liturgica non c'é posto
per "altre preghiere o devozioni". Soprattutto prima del Concilio Vaticano Il, era
normale vedere i fedeli recitare il rosario, fare via-sacra o altre pratiche di pieta
durante la messa. Questo Concilio ci insegna che ogni coisa deve avere il suo tempo e
luogo (SC, 13).

"I 'pii esercizi' del popolo cristiano, purché siano conformi alle leggi e alle norme della

Chiesa, sono vivamente raccomandati, soprattutto quando si compiono per mandato
della Sede Apostolica. Di speciale dignita godono anche quei 'sacri esercizi' delle Chiese
particolari che vengono compiuti per disposizione dei Vescovi, secondo le consuetudini

o i libri legittimamente approvati. Bisogna pero che tali esercizi siano regolati tenendo

7 BOGAZ, A. e HANSEN, J. “Riforma liturgica pést-conciliare: rinnovazione e fedelta”. In: Rivista Vida
Pastoral, luglio-agosto 2012, anno 53, n2 285, p. 30-37.

38



conto dei tempi liturgici e in modo da armonizzarsi con la liturgia; derivino in qualche
modo da essa e ad essa introducano il popolo, dal momento che la liturgia & per natura

sua di gran lunga superiore ai pii esercizi".

Non si tratta quindi di trascurare gli esercizi di pieta, ma di dargli un nuovo
indirizzo perché fanno parte della grande preghiera della Chiesa e devono essere
alimentati affinché il popolo possa capire che la preghiera, nella sua profondita e
grandezza, non si esaurisce in un solo atto.

Concedici, Padre, di vivere sempre nelle nostre assemblee la Buona Novella e di
essere sempre degni di esercitare con zelo, umilta e impegno il nostro ministero. Che
nelle nostre assemblee, la comunicazione stabilita da Dio con noi avvenga sempre in
clima di preghiera, trovandoci sempre in un atteggiamento di attento ascolto. Che,
sostenuti dalla grazia di Dio, abbracciamo la causa del Vangelo di Cristo per continuare
la Sua azione salvatrice, imitandoLo e offrendo la nostra vita per la transformazione del
mondo.

Arrivederci al prossimo TAVOLO, dove continueremo a riflettere sulla

celebrazione.

Per riflettere

1. 1l dialogo tra Dio e il suo popolo si e svolto in modo attivo e fruttuoso nelle
nostre assemblee liturgiche?

2. Che possiamo fare per migliorare questo dialogo tra Dio e il suo popolo scelto?

3. Come valorizziamo il momento della Liturgia della Parola nelle nostre
celebrazioni? Essa provoca qualche conseguenza nella Missione?

4. Quale deve essere il nostro atteggiamento spirituale durante la proclamazione
della Parola?

5. Che possiamo fare per migliorare la performance dei ministeri dei lettori e
salmisti nelle nostra comunita? Cosa abbiamo gia ottenuto di buono?

6. La musica liturgica esprime il mistero di Cristo e la sacramentalita della Chiesa.
Come valuti il sacramentale di cantare “a una sola voce” nella tua Parrocchia?
Si tratta di una partecipazione attiva e piena di tutto il popolo, o solo di un

piccolo “gruppo di canto”?

39



Come senti I'importanza e la necessita del rispetto delle norme liturgiche nella

Chiesa?

Riesci a individuare alcuni abusi che si commettono nelle celebrazioni liturgiche

nella tua Parrocchia? Quali sono?

40



TAVOLO 4 - LA CELEBRAZIONE

Abbiamo studiato ai Tavoli precedenti che la celebrazione e parte integrante
della vita umana in modo generale. Gli avvenimenti significativi dell'esperienza umana
sono normalmente vissuti con una celebrazione (festa). Sono celebrati vari aspetti
della vita individuale, familiare, sociale e religiosa di uomini e donne di tutte le culture,
religioni e diversi mezzi e livelli sociali. Una vera celebrazione comincia sempre con la
convocazione e consiste di una riunione. Quelli che sono uniti attraverso determinati
vincoli (conoscenti, amici, familiari), si riuniscono per celebrare.

Nel campo religioso non & differente. E esattamente quello che facciamo. Ci
riuniamo anche per celebrare pienamente il nostro incontro con Dio nell'opera della
salvezza. Dio, che si rivelo al popolo dell'Antico Testamento, che parlo per bocca dei
profeti, si manifesta in modo definitivo in Cristo. E in Lui che il progetto di Dio si
realizza definitivamente, con il Suo Mistero Pasquale al centro della storia della
salvezza. Nella Liturgia, per I'Azione dello Spirito Santo, celebriamo gli eventi della
nostra vita inseriti nel Mistero Pasquale di Cristo.

Il documento sull'Animazione della Vita Liturgica in Brasile, della Conferenza
Episcopale Brasiliana, che offre alla Chiesa locale “elementi di Pastorale Liturgica”,

afferma che:
“Nella liturgia si celebra sempre la totalita del Mistero di Cristo e della Chiesa, in tutte
le dimensioni. La vita si manifesta non solo nei momenti forti del culto, ma anche nello
sforzo per una crescente comunione partecipativa; nella coscienza della sua vocazione
missionaria; nello sforzo per |'accoglienza e animazione catechetica della Parola; nello
spirito di ampio dialogo ecumenico e nella seria, coraggiosa e profetica azione
718

transformatrice del mondo.

E evidente allora che noi, assemblea liturgica, celebriamo conformemente a
guanto abbiamo studiato ai Tavoli precedenti; celebriamo con tutta la nostra vita, in
tutte le sue dimensioni, cid che abbiamo di piu sacro: il nostro incontro con il Signore
della Vita; e che, per bem celebrare questo incontro, la Santa Madre Chiesa ha

organizzato i diversi aspetti dell'unico mistero pasquale nel Tempo Liturgico.

'® CNBB. Animazione della vita liturgica in Brasile. Brasilia, Collezioni Documenti della CNBB n2 43, Sao
Paulo: EdigGes Paulinas, 1989, p. 23.

41



In questo TAVOLO continueremo il nostro studio sulla celebrazione della
liturgia. Come la celebriamo? Come si svolge I'atto celebrativo? Cosa ci chiama
I'attenzione nello spazio celebrativo?

Vedremo, quindi, la liturgia come azione simbolica, nel senso piu ampio.
Penseremo alla bellezza dell'intero atto celebrativo, dall'assemblea riunita alla piccola

fiamma della candela che arde e che ci conduce all'abisso del mistero di Dio.

4.1- Elementi della celebrazione

Nella celebrazione liturgica ci sono elementi comuni. Il Catechismo della Chiesa
Cattolica li raggruppa in questo modo: segni e simboli; parole e azioni; canto e musica;
le sante immagini.

La Celebrazione e il mezzo per il quale il Padre, mediante il Figlio, nello Spirito,
continua l'opera di Redenzione e Salvezza nel mondo. Dio si comunica con noi
attraverso i gesti, le parole e i segni, cioe attraverso realta simboliche. Il Catechismo
della Chiesa Cattolica afferma che la “celebrazione sacramentale & ‘intessuta di segni e
di simboli’” (CCC, 1145).

| segni e i simboli occupano un posto molto importante nella vita umana.
Tramite loro, I'essere umano presenta realta che in altro modo non sarebbe capace di
esprimire né di comunicare. ALDAZABAL definisce segno e simbolo nel seguente

modo:*°

“Il segno & una cosa che vediamo e che ci porta a conoscere qualcosa che non
vediamo: come, nel fumo, I'esistenza del fuoco; nelle orme, il passaggio di un animale”.
“I simboli contengono la realta che significano, la prendono nel presente e ci mettono
al suo confronto (l'offerta, come segno d'amore). Ogni simbolo & un segno, ma non

tutti i segni sono un simbolo”.

Nella liturgia, il simbolo e il linguaggio per eccellenza; e il linguaggio del
mistero. Il simbolo punta sempre oltre sé stesso. | segni e i simboli che usiamo nella
Celebrazione “sono stati scelti da Cristo o dalla Chiesa” (SC, 33). Essi ci invitano
ad andare oltre a cid che possiamo vedere, ascoltare, toccare, annusare, gustare e
sentire, favorendo la nostra comunicazione con Dio, realizzando cio che significano. |

simboli sono realta create che “possono diventare il luogo in cui si manifesta I'azione di

19 ALDAZABEL, José. Vocabolario di base della Liturgia, op. cit., p. 358.

42



Dio che santifica gli uomini, e I'azione degli uomini che rendono a Dio il loro culto”
(CCC 1148).
I Catechismo della Chiesa Cattolica ci afferma ancora che Ia

Celebrazione liturgica comporta (CCC, 1189):

“Segni e simbolirelativi alla creazione (luce, acqua, fuoco), alla vita umana (lavare,
ungere, spezzare il pane) e alla storia della salvezza (i riti della Pasqua). Inseriti nel
mondo della fede e assunti dalla forza dello Spirito Santo, questi elementi cosmici,
questi riti umani, questi gesti memoriali di Dio diventano portatori dell'azione di

salvezza e di santificazione compiuta da Cristo”.

Come possiamo vedere, i simboli ci comunicano la verita ineffabile di Dio che
non riusciamo a tradurre in parole, perché il mistero che celebriamo deve essere
vissuto e non spiegato. Non si esclude, tuttavia, la catechesi mistagogica dei
sacramenti, come é stato sempre evidenziato dai Padri della Chiesa.

Senza dubbio, le azioni simboliche sono gia, di per sé, un linguaggio. Oltre ai
simboli e ai segni, la Parola € un altro elemento importante dell'esperienza liturgica,
perché Dio stesso ci comunica il suo amore quando si proclama la Sua parola durante
la celebrazione liturgica. La Sacrosanctum Concilium afferma che Cristo & presente
"nella Sua parola, giacché e Lui che parla quando nella Chiesa si legge la Sacra
Scrittura" (SC, 7).

La parola & sempre un'iniziativa gratuita di Dio, alla quale I'uvomo risponde
attraverso la fede. Al riguardo, il Catechismo della Chiesa Cattolica ci avverte che “&
necessario che la Parola di Dio e la risposta della fede accompagnino e vivifichino
qgueste azioni, perché il seme del Regno porti il suo frutto nella terra buona (CCC,
1153).”

Infine, le parole e le azioni liturgiche sono inseparabili e costituiscono i
sacramenti, per mezzo dei quali lo Spirito Santo “realizza anche le ‘meraviglie di Dio
annunziate dalla Parola; rende presente e comunica 'opera del Padre, compiuta dal
Figlio diletto" (CIC, 1155).

Esaminiamo adesso il canto e la musica come elementi constitutivi dell'azione

celebrativa. Vediamo cosa afferma il Catechismo al riguardo (CCC, 1157):

“Il canto e la musica svolgono la loro funzione di segni in una maniera tanto piu
significativa <quanto piu sono strettamente uniti all'azione liturgica>, secondo tre

criteri principali: la bellezza espressiva della preghiera, I'unanime partecipazione

43



dell'assemblea nei momenti previsti e il carattere solenne della celebrazione. In questo
modo essi partecipano alla finalita delle parole e delle azioni liturgiche: la gloria di Dio

e la santificazione dei fedeli”.

La musica insieme allo spazio liturgico ci aiuta a penetrare nel mistero che
celebriamo; al riguardo, I'lstruzione Generale sulla liturgia delle ore (IGLO, 270) dice “il
canto non si deve considerare come un ornamento che si aggiunge alla preghiera quasi
dall'esterno ma piuttosto come qualcosa che scaturisce dal profondo dell'anima che
prega e loda Dio!”

Attraverso la musica ci sentiamo accolti da Dio e per questo possiamo fare
quello che ci chiede il Salmo 149,1: “Cantate al Signore un canto nuovo; la sua lode
nell'assemblea dei fedeli”

Finalmente, il Catechismo ci presenta le sante immagini che, associate alla

meditazione della Parola di Dio e al canto, servono a risvegliare e a nutrire la nostra

fede nel mistero di Cristo.

“Attraverso l'icona di Cristo e delle sue opere di salvezza, € Lui che noi adoriamo.
Attraverso le sacre immagini della Santa Madre di Dio, degli angeli e dei santi,

veneriamo le persone che in esse sono rappresentate” (CCC, 1192).

4.2- Lo spazio celebrativo

Vediamo adesso lo spazio celebrativo come realta simbolica che ci aiuta a
percepire la presenza amorosa di Dio nella celebrazione della divina liturgia. Il proprio
spazio celebrativo ci deve comunicare questa presenza e invitarci al raccoglimento e
alla preghiera.

Nella celebrazione liturgica, i punti piu importanti sono: I'altare, la mensa della
Parola e la sede del sacerdote.

L'altare e il centro della Chiesa, il luogo del sacrificio e la mensa alla quale siamo
invitati a partecipare al banchetto pasquale. L'Istruzione Generale del Messale Romano

afferma che
"L'altare, sul quale si rende presente nei segni sacramentali il sacrificio della croce, &
anche la mensa del Signore, alla quale il popolo di Dio € chiamato a partecipare
qguando e convocato per la Messa; I'altare ¢ il centro dell'azione di grazie che si compie

con I'Eucaristia" (IGMR, 296).

44



La mensa della Parola e il luogo degno della proclamazione della Parola di Dio.
Essa ci evoca la presenza viva del Signore che parla al suo popolo.

La sede del sacerdote rappresenta la sua funzione di presidente dell'assemblea
e guida della preghiera. La nuova Istruzione Generale del Messale Romano (IGMR, 310)
afferma:

"La sede del sacerdote celebrante deve mostrare il compito che egli ha di presiedere

I'assemblea e di guidare la preghiera".

In altre parole, come abbiamo gia detto, la sede presidenziale in evidenza evoca
la presenza invisibile di Cristo che presiede la Liturgia nella persona del ministro.

Un altro punto sacro e nobile nella Chiesa e il Tabernacolo, dove & custodita la
riserva del Santissimo, permettendo |'adorazione al Signore presente (CCC 1182-1184).

Abbiamo anche segni importanti, come la croce e le immagini che ci aiutano a
ricordare i misteri sacri e poi a viverli. Abbiamo ancora i libri liturgici, i vasi sacri, gli
ornamenti, gli arredi, le luci, i fiori...

Ma tutto questo sara oggetto del nostro prossimo TAVOLO, dove continueremo a
studiare la comunicazione nella liturgia.

Che la nostra crescita liturgica ci aiuti a celebrare e a vivere bene la liturgia, ad
assumere un atteggiamento di preghiera, unendoci ancora do piu al mistero di Cristo e
al suo colloquio di Figlio con il Padre. Preghiamo quindi il Signore di essere ogni giorno
piu consapevoli del fatto che la Liturgia & azione di Dio e dell'uomo; preghiera che
sgorga dallo Spirito Santo e da noi, interamente rivolta al Padre, in unione con il Figlio
di Dio fatto uomo.

Per riflettere:

1- Le nostre celebrazioni liturgiche favoreiscono la nostra partecipazione al Mistero
Pasquale di Nostro Signore Gesu Cristo? In che modo?

2- Tisei gia preoccupato di conoscere correttamente il nome e la funzione dei segni e dei
simboli utilizzati nelle nostre celebrazioni liturgiche?

3- Lo spazio celebrativo della tua Parrocchia & ben curato? Esso realmente comunica la
presenza di Dio e ci invita al raccoglimento e alla preghiera?

4- Come valuti lo stile della costruzione, la disposizione dell'altare, dei banchi o delle

sedie nella tua Parrocchia? Ha l'aspetto di una comunita di fratelli e sorelle che si

riuniscono intorno a Cristo per celebrare la sua opera di salvezza?

45



TAVOLO 5 - LA COMUNICAZIONE NELLA LITURGIA

Faremo adesso un giro per i Tavoli precedenti, per ricordare cid che abbiamo
studiato, pero daremo enfasi al processo di comunicazione che si realizza nella Sacra
Liturgia.

Se ci rendiamo conto che la liturgia “e la sorgente e il culmine dalla vita
cristiana,” e che essa deve essere vissuta da tutti in modo “consapevole, attivo e
fruttuoso”, dobbiamo realmente intenderla come un processo di comunicazione
efficace che ci porta all'incontro con Cristo (SC, 10 e 11).

La liturgia che non ci comunica la bellezza dell'amore di Dio, non ci trasforma e
non ci qualifica ad essere testimoni profetici nella societa. E necessario che viviamo
guesto incontro, sapendo chi incontriamo, perché Lo incontriamo, come Lo
incontriamo e dove Lo incontriamo. Pertanto, non basta che Lo incontriamo solo sul
plano intellettuale; dobbiamo lasciare che lo Spirito Santo agisca a nostro favore
affinché il nostro incontro sia di fatto intenso e produca frutti.

Come abbiamo in precedenza affermato, la liturgia € un dialogo amoroso di Dio
con il suo popolo tramite Gesu Cristo.

La liturgia & comunicazione. E I'arte dell'incontro con il Padre attraverso il Figlio
nello Spirito Santo, nella comunita Chiesa. In questo processo comunicativo, Cristo e
I'emissario - “Questo ¢ il Figlio mio, I'amato, ascoltatelo”, ci dice il Padre; & il ricettore
della comunicazione di Dio con |'umanita e di questa con Dio - “Nessuno viene al Padre
se non per mezzo di me” (Gv 14,6), Egli ci dice. E anche il canale, perché si presenta
cosi: “lo sono la via, la verita e la vita” (Gv 14,6).

Nella liturgia, la comunicazione deve favorire la comunione, attraverso la
partecipazione al Mistero Pasquale. Al TAVOLO precedente abbiamo affermato che la

nm

“celebrazione sacramentale e ‘intessuta di segni e di simboli’” e che il linguaggio della
liturgia, che & in sé un simbolo, include anche altri simboli e azioni simboliche (CCC,
1145).

La comunicazione nella liturgia si realizza attraverso codici diversi: gesti e

posture (camminare, inchinarsi, mangiare, bere, parlare, cantare, aspergere, restare in

46



piedi, inginocchiarsi), segni (pane, vino, calice, acqua, fuoco, libro, paramenti, altare,
crocifisso) e elementi dell'ambiente (arte e architettura, colore e tessitura, luce e
ombre, suono e silenzio).

In termini di comunicazione, tutto & importante nella liturgia. E necessario che
il nostro agire, il nostro pensare e il nostro sentire ci portino a una vera comunicazione
con Dio. Perché faccio questo? Cosa mi fa sentire? Come lo sto vivendo?

Devo configurarmi in tutto a Cristo, nel superare la differenza tra l'agire di
Cristo e il nostro proprio agire, tra la sua vita e la nostra vita, tra il suo sacrificio di
adorazione e il nostro, in tal modo che esista un unico agire, suo e allo stesso tempo

nostro. Riusciremo cosi ad affermare come San Paolo:

“Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo pil io, ma Cristo vive in me” (Gl 2, 19-20).

5.1- Il linguaggio liturgico
Nella liturgia, € importante l'espressione corporale, perché deve aiutarci a
manifestare la bellezza e il mistero che la liturgia racchiude. Il corpo intero parla.
Dobbiamo penderci cura della nostra postura: guardare le persone e creare un
rapporto con loro. Lo sguardo deve essere sereno, accogliente, sicuro, allegro,
fiducioso. La postura deve essere eretta, sicura. Il viso deve essere espressivo. Ci deve
essere sintonia tra la parola, il sentimento e I'espressione facciale. | gesti molte volte
parlano piu forte delle parole che pronunciamo. Dobbiamo sapere ci0 che stiamo
facendo per valorizzarne il significato. E importante che ci sia unita nei gesti da parte
dell'assemblea che esige da noi lo spirito di abnegazione e superamento dei nostri
gusti personali.
Hai notato che tutto il nostro corpo e coinvolto nella celebrazione? Vediamo il
significato di ogni gesto che facciamo:
» Inchinare la testa: in segno di rispetto e riverenza quando ascoltiamo i nomi
di Gesu, Maria e del Santo del giorno e quando riceviamo la benedizione;
davanti all' Altare e al celebrante, durante la celebrazione.
» Alzare gli occhi: Geslu, nei momenti solenni, alzava gli occhi al cielo,
rivelando la sua intima comunione con il Padre. L'uomo & chiamato a
contemplare Dio faccia a faccia, e la liturgia & una pregustazione di questa

contemplazione.

47



I Bacio o osculo: segno di riverenza, di comunione, di amore. Espressione di
affetto verso Cristo presente sull'altare, nel Vangelo, nella persona del
cristiano e nei simboli liturgici.

Il Silenzio: & di grande valore nella preghiera. Ci aiuta a concentrarci per
approfondirci nei misteri della fede: “Il Signore parla nel silenzio del cuore”.
La Genuflessione: atto di adorazione fatto davanti al Santissimo
Sacramento e alla Croce, nell'adorazione della Santa Croce.

La Prostrazione: gli orientali si prostravano con il viso a terra, per pregare.
Gesu ha fatto questo nell'Orto degli Ulivi. Oggi, & I'atteggiamento proprio di
chi si consacra a Dio, come nell'Ordinazione Sacerdotale. Significa morire
per il mondo e nascere per Dio con una vita nuova e una nuova missione.
Restare in piedi: prontezza, risposta, disposizione all'azione. Posizione del
risorto.

Essere seduti: accoglienza e meditazione.

Inginocchiarsi: rispetto, umilta, pentimento, adorazione.

Il Segno della croce: € una professione di fede battesimale, trinitaria,
identificazione con Cristo Crocifisso.

Battersi sul petto: segno di pentimento e desiderio di conversione. Si usa
nell'atto penitenziale all'inizio della Messa.

Farsi il segno della croce: lacroce sulla fronte ci ricorda che il Vangelo deve
essere capito, studiato, cononosciuto; la croce sulle labbra ci ricorda che il
Vangelo deve essere proclamato, annunciato (missione di ogni cristiano); e
la croce sul petto, all'altezza del cuore, ci indica che il Vangelo, prima di
tutto, deve essere vissuto, pregato e testimoniato da tutti coloro che
credono che Cristo sia risuscitato.

Le Mani alzate: atteggiamento di chi prega. Significa supplica. Consegnarsi a
Dio.

Le Mani insieme: significano raccoglimento interiore. Fede, supplica,
fiducia, donare la vita. E un'atteggiamento di pieta.

Le Mani giunte: raccoglimento, devozione, preghiera.

Dare la mano: saluto fraterno, unita, sacro impegno.

48



La Processione di entrata: espressione del popolo di Dio a cammino verso la
Terra promessa, riunito per celebrare questo evento e nutrirsi del Pane del
Cielo.

La Processione dell'Evangeliario: simboleggia Gesu che si alza
nell'assemblea per rivolgere la sua Parola ai fedeli, che Lo salutano e Lo
acclamano per ascoltare con attenzione la sua Parola.

La Processione delle offerte: L'assemblea si unisce a Cristo per offrirsi al
Padre.

La Processione della Comunione: il Popolo di Dio che si nutre del Pane della

Vita per proseguire il suo cammino verso Dio.

5.2- Le Vesti liturgiche

Le vesti liturgiche sono mezzi di comunicazione nella pratica liturgica che

creano un clima di allegria e festa per la salvezza di Cristo.

| colori delle vesti liturgiche seguono il Tempo Liturgico e hanno un significato

proprio:

» Verde: simboleggia la speranza che ogni cristiano deve professare. Si usa
nelle messe del Tempo Ordinario.

» Bianco: simboleggia la gioia cristiana e il Cristo vivo. Si usa nelle messe
di Natale, Pasqua e Corpus Domini, nelle feste di Nostro Signore e della
Madonna, nelle feste dei Santi, eccetto quelle dei martiri, quando si usa
il rosso, ecc. Nelle grandi solennita puo essere sostituito dal giallo o, piu
specificamente, dal colore oro.

» Rosso: simboleggia il fuoco purificatore, il sangue e il martirio. Si usa
nelle messe di Pentecoste e dei santi martiri.

» Viola: simboleggia la preparazione, la penitenza o la conversione. Si usa
nelle messe della Quaresima e dell'Avvento.

» Rosa: & un colore intermedio tra il viola (della Quaresima e dell'Avvento)
e il bianco (della Pasqua e del Natale). Simboleggia la gioia che si
avvicina, la Pasqua o il Natale. Si usa esclusivamente alla terza
domenica dell'Avvento (chiamata Domenica Gaudete) e alla quarta

domenica della Quaresima (chiamata Domenica Laetare).

49



» Azzurro: in disuso, usata nelle messe in onore della Madonna,
simboleggia il Manto Azzurro di Nostra Signora.

» Nero: in disuso, simboleggia la morte. Usata nei funerali, & oggi
sostituita dal colore viola.

Le Vesti liturgiche piu utilizzate:

Camice o alba: ¢ la lunga veste bianca indossata da tutti i

sacri ministri.

Cingolo: cordone con il quale il sacerdote stringe il camice

all'altezza della vita.

Casula o pianeta: veste utilizzata da sacerdoti e vescovi,

simbolo del gioco soave di Cristo. E esclusiva del sacerdote ed &

indossata sul camice e sulla stola. Il diacono invece usa la

dalmatica.

Stola: e una striscia di stoffa ed e I'elemento distintivo del
ministro ordinato. E la veste liturgica del sacerdote. La stola &
guasi totalmente coperta dalla casula.

La stola del diacono e diversa da quella del sacerdote: e

indossata in diagonale, dalla spalla sinistra alla vita a destra.

Talare: veste talare usata dai chierici secolari e regolari che
non hanno un abito proprio. E nera e ha 33 bottoni sulla parte

centrale e 5 su ogni manica e giunge fino ai talloni.

50




\

Rocchetto: € un paramento liturgico usato in cerimonie
religiose, generalmente bianco, lungo fino a poco sopra le

ginocchia, con maniche larghe.

Amitto: panno di lino bianco che il sacerdote passa sulla testa

e copre le spalle. E un indumento che il sacerdote pone sulle

spalle quando veste i paramenti per la celebrazione eucaristica. Si

indossa prima del camice.

Zucchetto: € un copricapo a forma di calotta indossato dai
chierici. Nero per i sacerdoti; nero con fregi violacei per i
Monsignori; viola per i vescovi; rosso per i cardinali e bianco

per il santo Padre, il Papa.

Dalmatica: veste liturgica propria dei diaconi.

Velo omerale: € un paramento con il quale si coprono le
spalle del sacerdote quando imparte la benedizione
eucaristica o quando trasferisce il Santissimo Sacramento. E
usato anche per reggere le reliquie e gli oli santi. Il velo
omerale consiste di un pezzo di stoffa quadrato posto sulle

spalle. Durante le processioni, quando trasporta il Santissimo, il

sacerdote usa il piviale.

51




Cappa: paramento liturgico usato soprattutto fuori dalla
Chiesa, ma anche dentro per benedizioni e aspersioni con
I'acqua benedetta, per matrimoni senza messa e per i solenni

uffici divini.

Pallio: serve per coprire, come segno di distinzione ed onore,
nei cortei e nelle processioni solenni, la persona o l'oggetto

che si vuole onorare.

Le Insegne Episcopali includono oggetti che simboleggiano il potere, la

giurisdizione, la prudenza, I'amore e la fedelta del vescovo alla Chiesa e a coloro che gli

sono stati affidati. Sono le seguenti:

>

Pallio: una stretta banda di lana bianca, con circa 5 cm di larghezza e
due lembi, uno sul petto e l'altro sul dorso, e decorata da 6 croci nere.
Esprime I'unita con il successore di Pietro.

Bacolo: bastone utilizzato dai vescovi. Simbolo dell'ufficio del Buon
Pastore, che vigila e conduce con sollecitudine il gregge che gli & stato
affidato dallo Spirito Santo.

Mitra: insegna del Vescovo in forma di copricapo usata in certi momenti
delle celebrazioni liturgiche, indicando che il potere del Vescovo viene
da Dio che gli concede questa “corona di giustizia”.

Croce pettorale: ricorda al Vescovo che egli € il rappresentante di Gesu
Cristo e che la sua missione & annunciare il mistero della Morte e
Risurrezione di Gesu Cristo.

Anello: insegna del Vescovo per ricordargli la fedelta e I'unione nuziale

che ha fatto con la Chiesa, sua sposa.

52




| lini da altare sono i piccoli panni e oggetti ricoperti con tessuto che si usano

insieme ai vasi sacri.

Corporale: panno di forma quadrata di tela di lino inamidato
con una croce al centro. Una specie di piccola tovaglia sulla

guale si pongono i vasi sacri contenenti I'Eucaristia.

Purificatoio: E un tessuto rettangolare con il quale il sacerdote,

dopo la comunione, pulisce il calice e, se necessario, si asciuga la
bocca e le dita.

Manutergio: piccolo asciugamani usato insieme alla brocca,
con il quale il sacerdote asciuga le mani dopo la lavanda.

Asciugamani usato per purificare le mani.

Palla: piccolo quadrato di tela bianca inamidata, utilizzato per

coprire la patena e il calice.

Conopeo: copertura in tessuto posta davanti al tabernacolo o
il velo che copre la porta del tabernacolo. Cambia in base al
colore liturgico del tempo.

In alcuni luoghi si chiama anche velo del ciborio.

Velo della pisside: elemento di stoffa bianca che copre la

pisside. E un segno di rispetto per I'Eucaristia.

53




Borsa del Corporale: custodia formata da due parti rigide
ricoperte e unite da un tessuto nel colore dei paramenti

liturgici. E utilizzata per contenere il corporale ed & posta sul

-
|
!
1
|
|
:

velo del calice.

5.3- Gli Oggetti liturgici

Gli oggetti liturgici servono al culto divino e all'uso sacro, e per questo motivo
non possono essere maneggiati in modo negligente, e ancor meno in modo
irrispettoso. Gli oggetti usati nel culto divino devono essere fatti di materiali nobili,
ornati in modo tale da invocare la ricchezza dei misteri ai quali servono. La
Sacrosanctum Concilium descrive cosi I'importanza della dignita degli oggetti utilizzati
nella liturgia (SC, 122):

“Fra le piu nobili attivita dell'ingegno umano sono annoverate, a pieno diritto, le belle
arti, soprattutto I'arte religiosa e il suo vertice, I'arte sacra. Esse, per loro natura,
hanno relazione con l'infinita bellezza divina che deve essere in qualche modo espressa
dalle opere dell'uomo e sono pil orientate a Dio e all'incremento della sua lode e della
sua gloria, in quanto nessun altro fine e stato loro assegnato se non quello di
contribuire il piu efficacemente possibile, con le loro opere, a indirizzare
religiosamente le menti degli uomini a Dio”. (...)

“Con speciale sollecitudine la Chiesa si € preoccupata che la sacra suppellettile servisse
con la sua dignita e bellezza al decoro del culto, ammettendo nella materia, nella
forma e nell'ornamento quei cambiamenti che il progresso della tecnica ha introdotto

nel corso dei tempi”.

54




Oggetti liturgici piu utilizzati:

EVANGELIARIO

Messale Romano: principale libro della Messa della chiesa
cattolica in cui si trova il rito, le preghiere sacerdotali e, in

forma straordinaria, anche I'epistola e il Vangelo.

Evangeliario: € un libro liturgico in cui sono raccolti i quattro
Vangeli. Nella processione di entrata della Santa Messa e

portato dal diacono e deposto sull'altare.

Lezionario: E il libro che contiene i brani delle Sacre Scritty
in forma ordinaria. | lezionari contengono lettusequenze
salmi, acclamazione al Vangelo e il proprio Vangdioa i
vari lezionari abbiamo:

» Lezionario Domenicale;

» Lezionario Settimanale (in due volumi);

» Lezionario Santorale;

» Pontificale Romano.
Ci sono anche i lezionari per la liturgia delle .o usang

sempre sull'ambone.

55



J.
JACRAMENTAR)0

Sacramentario: ¢ il libro che presenta i vari riti dei sacramenti
e sacramentali, e congrega le celebrazioni piu usate dai
sacerdoti nella sua azione pastorale, come battesimo,

penitenza, matrimonio, unzione degli infermi e esequie.

CERIMONIAL
DOS BISPOS

Cerimonial da Igreja

Cerimoniale dei Vescovi: ¢ il libro liturgico che prescrive lo

svolgimento delle funzioni religiose dei vescovi.

FANTTFIAL
[CoMANO

Pontificale romano: ¢ il libro liturgico che contiene le formule
e le rubriche delle cerimonie presiedute dal vescoeme

cresima, ordinazioni ecc.

\1%4

Rituale dei sacramenti: una compilazione dei rituali d¢
sacramenti geralmente amministrati dal presbitanalogo a
ponteficale. Non e un libro tradizionale del ritmmano, ma
ritenuto piu utile del tradizionale.

RITUAL
DE BENCAOS

Libri rituali: chamiamo libri rituali, i libri che contengono |i
rito dei sacramenti e sacramentali:

> Rituale del Battesimo dei Bambini;
Rituale delle Esequie;
Rituale dell'Iniziazione Cristiana degli Adulti;
Rituale dell'Unzione degli Infermi;

YV V VYV VY

Rituale della Sacra Comunione e del Culto Eucagsti

56



Fuori della Messa;
Rituale della Penitenza
Rituale delle Benedizioni;

vV V VYV

Rituale del Matrimonio;
» Rituale dell'Esorcismo e altre suppliche.

Ostensorio: € un vaso sacro per l'esposizione solenne del
Santissimo Sacramento all'adorazione dei fedeli e per Ila
benedizione eucaristica. E composto da una parte centrale
fissa, chiamata custodia, che contiene una parte mobile,
trasparente, circolare, la lunetta, in cui si pone ['ostia

consacrata per l'adorazione.

Piattino o piattello della Comunione: piccolo piatto,
geralmente munito di manico, usato quando i fedeli ricevono
la  Comunione nella bocca per raccogliere eventuali

frammenti.

Candelabro: supporto per le candele.

Teca di Comunione: piccolo contenitore cilindrico,
generalmente di metallo, per portare la Particola nella

Comunione agli infermi.

57




Croce: croce con wun'asta piu lunga, utilizzata nelle

processioni.

Oltre alla croce processionale, che apre la processione di entrata,

c'eé um crocifisso minore, che resta sull' altare, durante la Messa.

Torce: supporti per le candele utilizzate nelle processioni.

Turibolo: & un recipiente di metallo che contiene un piccolo
braciere con carboni ardenti su cui il sacerdote colloca i

granelli d'incenso.

Navicella: & un piccolo contenitore per incenso, in forma di
nave, da dove proviene il suo nome, per traspotiamnso

che sara collocato nel turibolo.

Calice: vaso sacro nel quale si pone il vino che sara
consacrato. E il piu prezioso dei vasi sacri e contiene il

preziosissimo Sangue di Gesu Cristo.

Ampolle: due recipienti che contengono l'acqua e il vino per la

celebrazione della Messa.

58




Pisside: vaso sacro per conservare le Ostie consacrate.

Chiamato anche ciborio, € utllizzata per la conservazione e

distribuzione delle Ostie consacrate ai fedeli.

Patena: vaso sacro a forma di piccolo piatto dove il
Celebrante posa I'Ostia Grande. Piccolo piatto, generalmente
di metallo, utilizzato nella consacrazione del pane. E anche
usata nella distribuzione della comunione, per evitare che
ostie o frammenti di questa possano cadere a terra

inavvertitamente.

Bacinella e brocca: servono al celebrante per le purificazioni
liturgiche. Insieme al manutergio sono utilizzati dal sacerdote

guando si lava le mani alla fine dell'offertorio.

Secchiello: vaso liturgico che contiene l'acqua benedetta.

Aspersorio: oggetto usato per aspergere l'assemblea o un

oggetto con I'acqua benedetta.

59




Tabernacolo: custodia, con chiusura di sicurezza, dove viene
conservato dopo la Messa il Pane consacrato residuo. E
ornato, e possiede accanto un lume acceso costantemente

per indicare la presenza del Santissimo.

Candeliere: sostegno per candele. | candelieri durante la
liturgia restano sull'altare e sono due, quattro, sei o, se la
Messa & celebrata dal Vescovo, sette. E portato anche nelle

processioni.

Cero Pasquale: € un cero grande, acceso nella messa solenne
della Veglia Pasquale, il Sabato Santo. E utilizzato nelle messe
celebrate durante il Tempo Pasquale e anche, durante tutto
I'anno, nei battesimi. Rappresenta, nella liturgia, la luce di
Cristo, luce del mundo. Vi si puo leggere ALFA e OMEGA

(Cristo: inizio e fine).

Campanello d'altare: oggetto che contiene piccole campane.

Annunciano la consacrazione.

60




Reliquiario: oggetto simile all'ostensério, utilizzato per

esporre alla venerazione le reliquie dei santi.

Ostia e particole consacrate: pane non fermentato (azzimo)
circolare. Il pane grande, chiamato ostia, & consacrato e
consumato dal sacerdote durante la Messa. | pani piccoli,
consacrati e distribuiti ai fedeli, sono chiamati particole.
Queste, dopo la Messa, sono custodite nel tabernacolo per
I'adorazione dei fedeli e saranno consumate nella messa

successiva; sono chiamate riserva eucaristica.

Ara: I'Ara e la pietra sulla quale si pongono le reliquie dei

Santi.

Carillon: oggetto costituito da piccole campane che suonano
insieme. Generalmente & usato come campanello durante la

consacrazione.

Mobili che compongono lo spazio celebrativo:

> Altare: mensa in cui si realizza la cena Eucaristica.

» Ambone: € una piccola tribuna da cui & annunciata la parola di Dio.

61




» Credenza: € un piccolo tavolo di servizio posta al lato dell'altare,
utilizzata per collocare gli oggetti del culto.
» Cattedra o sede del celebrante: & la sedia posta al centro del
presbiterio, usata dal celebrante che presiede I'assemblea.
» Inginocchiatoio: fa parte dei banchi della Chiesa. La sua unica finalita e
quella di aiutare il popolo al momento di inginocchiarsi.
E per concludere, vogliamo di nuovo ricordare la Costituzione Sacrosanctum
Concilium sulla sacra liturgia, che descrive cosi I'importanza della dignita degli oggetti

utilizzati nella liturgia:

"Con speciale sollecitudine la Chiesa si & preoccupata che la sacra suppellettile

servisse con la sua dignita e bellezza al decoro del culto".

In questo modo, non svolge il ruolo a cui si propongono gli oggetti che non
esaltano questa dignita, cosi come i calici di vetro comune o le patene improvvisate,
fatte di materiali privi di valore.

Un simbolo liturgico sara necessariamente semplice, perché la realta in cui ci fa
penetrare € anche semplice, come lo & il Creatore di tutti i misteri. Pertanto, non
disprezziamo i gesti, le parole dette, le vesti, il rito sacro, per la loro simplicita, per non
correre il rischio di disprezzare anche il mistero che questi simboli nascondono e
indicano.

Che la nostra crescita nella conoscenza del processo comunicativo non sia una
conoscenza meramente razionale, ma che ci porti all'incontro profondo e interiore con
il Signore che opera la nostra salvezza e che alimenta e da senso alla nostra
partecipazione esteriore.

Che possiamo vivere sempre con piu profonda pienezza il mistero celebrato con
un atteggiamento di fede e dignita, ricordandoci che € il mistero di Cristo che ci
coinvolge, ci raggiunge e ci tocca con il suo potere redentore. Che lo Spirito di Dio, che
conosce tutte le cose, ci conduca alla piena consapevolezza che tuto deve essere fatto
per la gloria di Dio.

Che ad ogni gesto che facciamo e parola che pronunciamo, lo facciamo con
umilta e semplicita di cuore, ricordandoci che & necessario che io diminuisca perché il

Cristo in cui credo appaia.

62



Arrivederci al prossimo TAVOLO, quando parleremo dell'inculturazione nella

liturgia.

Per riflettere:

1-

La liturgia € veramente la fonte e il culmine della tua vita cristiana? La tua
partecipazione alla liturgia ti qualifica per una testimonianza profetica nella
societa?

Che possiamo fare perché la nostra partecipazione alla liturgia sia attiva,

cosciente e fruttuosa come ci chiede la Sacrosanctum Concilium?

Quando fai un determinado gesto durante una celebrazione, ti preoccupi
perché questo gesto manifesti realmente la bellezza che la liturgia
racchiude?

Conosci la funzione e il significato di ogni oggetto liturgico?

Perché questi oggetti liturgici devono essere fatti di materiali nobili?

63



TAVOLO 6 — L'INCULTURAZIONE DELLA LITURGIA

Il Concilio Vaticano Il ha offerto “norme per un adattamento [della liturgia]

all'indole e alle tradizioni dei vari popoli”. Si tratta di un compito difficile, non portato

ancora pienamente a termine, e che Giovanni Paolo Il, nella sua Lettera Apostolica

Vicesimus Quintus Annus, ci assegno come un compito prioritario, affinché i valori

culturali dei popoli potessero armonizzarsi con la liturgia cristiana, dal momento che il

vasto movimento liturgico e pastorale che era stato preparato, era foriero di speranza

per la vita e il rinnovamento ecclesiale.

In questo contesto, vale la pena addentrarsi nella Sacrosanctum Concilium per

cio che riguarda “le norme provenienti dall'indole e dalle tradizioni del popolo” (SC, 37-

39):

“La Chiesa, quando non ¢ in questione la fede o il bene comune generale, non intende
imporre, neppure nella liturgia, una rigida uniformita; rispetta anzi e favorisce le
qualita e le doti di animo delle varie razze e dei vari popoli. Tutto cio poi che nel
costume dei popoli non & indissolubilmente legato a superstizioni o ad errori, essa lo
considera con benevolenza e, se possibile, lo considera inalterato, e a volte lo ammette
perfino nella liturgia, purché possa armonizzarsi con il vero e autentico spirito
liturgico".

“Salva la sostanziale unita del rito romano, anche nella revisione dei libri liturgici, si
lasci posto alle legittime diversita e ai legittimi adattamenti ai vari gruppi etnici, regioni
popoli, soprattutto nelle Missioni; e sara bene tenere opportunamente presente
questo principio nella struttura dei riti e nell'ordinamento delle rubriche”.

“Entro i limiti stabiliti nelle edizioni tipiche dei libri liturgici, spettera alla competente
autorita ecclesiastica territoriale, di cui all' art. 22 - 2, determinare gli adattamenti,
specialmente riguardo all'amministrazione dei sacramenti, ai sacramentali, alle
processioni, alla lingua liturgica, alla musica sacra e alle arti sempre secondo le norme

fondamentali contenute nella presente Costituzione”.

La preoccupazione, percio, € anche di carattere pastorale, considerando che la

pastorale liturgica & un obiettivo permanente affinché la ricchezza della liturgia

diffonda in tutta la Chiesa la forza vitale che & Gesu Cristo.

64



Nel 1994, la Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, ha
pubblicato il Direttorio sulla Liturgia Romana e l'Inculturazione, che costituisce la
riflessione pili profonda e la norma piti concreta sul tema.?°

In questo Documento il Papa ci ricorda che

“La Chiesa non desidera imporre, neppure nella liturgia, una rigida uniformita

nelle cose che non riguardano la fede o il bene di tutta la comunita”.

La Chiesa considera infatti che la diversita, lungi dal pregiudicare la sua unita, la
valorizza. Ci fa presente, per esempio, che la Sacrosanctum Concilium faceva gia
riferimento a diversi generi o famiglie liturgiche, ed ha utilizzato il termine
“inculturazione” per designare con maggior precisione “l'incarnazione del Vangelo
nelle culture autoctone e, allo stesso tempo, l'introduzione di esse nella vita della
Chiesa”.

In questo contesto, il Documento fa una serie di osservazioni preliminari sui
concetti, importanti in materia liturgica, come “adattamento”, “acculturazione” e
“inculturazione”.

Il termine “adattamento”, impiegato dal Concilio Vaticano Il, si usa oggi per i
processi piu semplici e di tipo pedagogico. “Acculturazione” indica normalmente
I'accettazione, nella liturgia, di alcuni elementi culturali di um popolo che possono
esprimere meglio il mistero che si celebra. Sarebbe meglio parlare di giustapposizione
piuttosto che di assimilazione. “Inculturazione” invece e il termine preferito per
designare il processo piu profondo attraverso il quale la liturgia e la cultura si
arricchiscono, dinamicamente e mutuamente; la liturgia evangelizza e feconda le
culture, e, allo stesso tempo, si lascia arricchire da queste, per esprimere e celebrare il
Mistero di Cristo incarnato nella mentalita di un popolo.**

L'inculturazione € un processo che, ispirato nell'Incarnazione di Cristo, si
realizza continuamente nella storia della comunita cristiana, sia nell'evangelizzazione e
nella teologia sia nella celebrazione liturgica.

E stato uno sforzo continuo di adattamento ai tempi, di progressiva
incarnazione, assumendo, assimilando, discernendo e transformando i valori culturali

in cui si € mossa la comunita cristiana, quando dal mondo culturale giudaico si e

?° Congregazione per il Culto Divino. La Liturgia Romana e I'Inculturazione. IV Instruzione per una
corretta applicazione della Constituizione Conciliare sulla sacra Liturgia. Pubblicato il 25 gennaio 1994.
*! vedi anche ALDAZABEL, José. Vocabolario di Base della Liturgia, op. cit., p. 177-179.

65



passati al mondo ellenico, poi al romano e, in seguito, al mondo dei popoli barbari e
cosi sucessivamente, nei diversi popoli e culture. Cio ha dato origine a molte e
diversificate famiglie liturgiche, che con linguaggi e strutture notoriamente diverse
celebrano lo stesso Mistero di Cristo.

Oggi, € sempre attuale l'impegno e l'urgenza di questa inculturazione, per
incarico del Concilio e delle norme in vigore.

Il Direttorio sulla Liturgia Romana e I'Inculturazione mette in rilievo le esigenze
previe e le motivazioni di questa inculturazione, a partire dall'ecclesiologia, dalla
natura dell'azione liturgica come opera di Dio e come comunicazione del Mistero
Pasquale di Cristo, della primazia della Parola e dell'identita dei diversi sacramenti
della Chiesa.

Quando, sotto la direzione delle Conferenze Episcopali rispettive, si realizzano
gli studi che devono configurare un'inculturazione liturgica, si deve tener presente che
la finalita di questo processo e sempre pastorale, ossia, che la comunita cristiana possa
capire e celebrare meglio la liturgia, rispettando non solo l'identita profonda del
mistero celebrato, ma anche, nell'ambito della Chiesa Romana, I'unita sostanziale del
Rito Romano.

| campi in cui, prioritariamente, si invita allo studio di questa inculturazione,
sono, oltre alla lingua e alle sue traduzioni, il linguaggio, il canto e la musica, i gesti e gli
atteggiamenti corporali, I'arte ecc.

Nella liturgia dei Sacramenti, soprattutto, quelli dell'lniziazione Cristiana, del
Matrimonio e delle Esequie, non solo si ammette questa inculturazione ma si fanno
anche inviti per I'elaborazione dei rispettivi libri liturgici.

E naturale che si richieda il rispetto di tutte le regole di una sana pedagogia per
realizzare e introdurre questi cambiamenti. E che il Rito Romano dimostri, ancora una
volta, la sua vitalita e la sua secolare capacita di incarnarsi nelle diverse culture, per
celebrare e comunicare in modo efficace la salvezza universale di Gesu Cristo.

Infatti, la fede e vissuta sempre in un contesto culturale molto diversificato.
L'uomo crea la sua cultura e stabilisce in essa anche il suo modo di celebrare. Abbiamo
cosi nella liturgia anche l'influenza di una cultura, con il relativo adattamento. Questo
adattamento pero non deve verificarsi in modo disordinato, ma seguendo criteri rigidi

stabiliti dall'autorita competente.

66



Nella liturgia, l'idea della creativita non & assoluta, proprio perché nella liturgia
abbiamo una parte immutabile del Diritto Divino. La creativita non puo disprezzare il
patrimonio liturgico accumulato in duemila anni dalla Chiesa.

L'inculturazione liturgica quindi non deve arrecare nessun danno, ma deve
essere invece un processo di interazione dove ci guadagnano tanto la liturgia che eleva
la cultura quanto la cultura che incrementa lo sviluppo della liturgia.

Quando allora la liturgia e inculturata? Quando i suoi riti, le sue azioni
simboliche e le sue espressioni artistiche riescono a riflettere il modello culturale della
Chiesa locale, cioé di una determinata cultura.

Cio rende anche piu facile la partecipazione del popolo che riesce a
comprendere all'interno della propria esperienza quello che si celebra e non come
qualcosa di strano che appartiene a una cultura diversa.

Ma questo processo deve essere sempre in unita con il rito universale e,
pertanto, i cambiamenti dipendono dall'approvazione dell'autorita ecclesiastica
competente. Non si deve, in nome dell'inculturazione, creare o inventare cose
all'interno del rito e utilizzarle senza nessun criterio; in altre parole, non dipende dalla
scelta dei celebranti o della comunita.

La cultura possiede anche elementi che non sono d'accordo con la fede e per
questo non possono fare parte della liturgia, come per esempio, le superstizioni. La
teologia della Chiesa non puo essere compromessa dall'inculturazione. Questa ha una
finalita pastorale, che consiste in una miglior partecipazione delle persone.

La liturgia non accetta improvvisazioni o creativita senza fondamento. Allo
stesso modo l'inculturazione deve essere fatta con criterio. Non si puo creare un'altra
liturgia in nome della liberta, della creativita e dell'inculturazione. Allo stesso tempo, la
liturgia non e venuta per distruggere la cultura e modificare il modo con cui un popolo
celebra.

Dobbiamo essere coerenti in questo processo e definirne i limiti, contando
sempre con |'autorita competente: il papa e il vescovo, affinché possano mantenere

I'ortodossia e preservare cio che abbiamo di piu sacro: la nostra liturgia.

67



Per riflettere:

1- Hai capito il significato dell'inculturazione della liturgia?

2- Avverti nei Sacerdoti e nelle équipes di liturgia la preoccupazione di evitare
distorsioni nella liturgia?

3- In quali momenti delle celebrazioni nella tua Parrocchia pensi che ci sia stata
una “inculturazione”?

4- | valori culturali del tuo popolo (o paese) si armonizzano con la liturgia
cristiana?

5- La pastorale liturgica nella tua Parrocchia rappresenta un obiettivo permanente
affinché la ricchezza della liturgia diffonda in tutta la Chiesa la forza vitale
che e Gesu Cristo?

68



TAVOLO 7 - LA SPIRITUALITA LITURGICA

La Spiritualita Liturgica fa della Liturgia (Eucaristia, Sacramenti e Ufficio Divino
principalmente) i grandi riferimenti della vita del cristiano.

Chi comprende che cos'e la Liturgia, deve concludere che la spiritualita liturgica
e la spiritualita classica, o la spiritualita della Chiesa per eccellenza. Non e esclusiva di
nessuna corrente in particolare, ma e fondamentale e comune a tutti i fedeli, perché
tutti sono chiamati a vivere I'Eucaristia, che ha come preliminare il Battesimo e che
porta a costituire il corpo ecclesiale di Cristo.

Avere una spiritualita liturgica, che € una delle prime conseguenze dell'essere
cristiano, esige una catechesi o una formazione adeguada.

La spiritualita liturgica non esclude le risposte personali del cristiano alla grazia
di Dio o alle devozioni particolari; deve invece suscitarle in tal modo, pero, che siano
sempre in conformita con il culto ufficiale della Chiesa. Pertanto, la vera liturgia non
intralcia e non concorre con la pieta personale o popolare (processioni, novene). Al
contrario, senza ferire le rubriche, la integra.22

La liturgia € unita alla spiritualita. “Spiritualita” ha a che vedere con il senso che
diamo alla vita, ai fatti e agli avvenimenti. L'interpretazione che diamo a tutto cio che
vediamo é frutto del tipo di spiritualita, il modo di considerare le cose e la lettura che
facciamo della realta. E una dimensione che supera la dimensione biologica e quella
psichica, e deve essere nutrita e coltivata, come una pianta che si trova nel mio
giardino.

Per noi cristiani la vita spirituale e “vita nello Spirito”, lo Spirito che accende in

noi I'amore, la passione per Gesu Cristo, che ci fa avere un'intimita con Lui. La vita

II “" Il “"

nello Spirito suppone una conversione, lasciare I' “uomo vecchio” e rivestire I' “uomo
nuovo” (Ef 4, 22-24). Vuol dire, un cambiamento di vita per identificarci sempre pil

con Cristo: “non vivo piu io, ma Cristo vive in me” (Gl 2, 20).

?? D. Estevio Bettencourt, OSB - Corso di Liturgia - Scuola "Mater Ecclesiae".

69



L'azione liturgica della Chiesa esprime il mistero della nostra fede nel Risorto,
nel fare la comunione ed essere in comunione con il Padre, nell'unita dello Spirito
Santo.

Questo incontro, questa celebrazione liturgica possiede una spiritualita, una
mistica, specialmente la Domenica, come ci ricorda il compianto papa Giovanni Paolo
[I: “e il giorno del Signore, giorno di Cristo, giorno della Chiesa, giorno dell'Uomo e
giorno dei giorni, il principale giorno di festa, giorno in cui la famiglia di Dio si riunisce
per ascoltare la Parola e dividere il Pane consacrato, ricordando la Passione e la
Risurrezione del Signore”, quando in casa, nelle cappelle, nelle comunita rurali, nelle
cattedrali, nei santuari, nelle metropoli, nelle periferie, formando un solo Corpo e un
solo Spirito, ci riuniamo come popolo di Dio per lodare, professare la fede, chiedere,
ringraziare e impegnarsi alla costruzione del Regno di Dio.

Che ad ogni liturgia celebrata, possiamo ritrovare questo ritratto di comunita
che San Luca ci presenta negli Atti degli Apostoli: “Erano perseveranti nell'ascoltare
I'insegnamento degli apostoli e nella comunione fraterna, nel rompere il pane e nelle

preghiere”.

Per riflettere:

1- La tua Spiritualita Liturgica & quella che fa della Liturgia (Eucaristia, Sacramenti e
Ufficio Divino principalmente) il grande riferimento della tua vita come
cristiano?

2- Tipreoccupi della tua spiritualita liturgica? Partecipi con frequenza alla catechesi
liturgica o a una formazione adeguata nella tua Parrocchia e/o nella tua Diocesi?

3- Come vivi la tua Domenica in coppia, in famiglia, nella Parrocchia ecc.?

70



TAVOLO 8 - LE PARTI DELLA MESSA%

La Messa ¢ il culto piu sublime che offriamo al Signore. Non andiamo alla Messa
solo per chiedere, ma anche per lodare, ringraziare e adorare Dio. La scusa secondo la
quale pregare in casa & la stessa cosa che andare a Messa & troppo pretenziosa! E voler
fare della preghiera privata qualcosa di meglio della Messa, che & celebrata per
un'intera comunita! Andiamo percio alla Messa per ascoltare la Parola del Signore e cio
che il Padre dice e propone all'assemblea riunita. Non basta ascoltare! Dobbiamo
mettere in pratica la Parola di Dio e rivedere la nostra vita (conversione).

Il fatto che ci siano persone che frequentano la Messa, ma non praticano la
Parola non deve essere una scusa per non andare alla Messa; tutto sommato, chi siamo
noi per giudicare gli altri? Chi deve giudicare & Dio! Invece di osservare cio che fanno gli
altri, dobbiamo guardare a cid che fa Cristo! E con Lui che dobbiamo confrontarci!

Frequentemente nelle nostre comunita riflettiamo su cid che accade durante la
celebrazione eucaristica. Qual ¢ il significato dei gesti? Perché sono realizzati in questo
modo?

La non comprensione dei momenti della messa non ci consente di vivere il vero
significato che I'azione liturgica vuole esprimere. Questa incomprensione ci lascia
inquieti, vogliamo che la Messa finisca presto e perdiamo cosi il fuoco della nostra

spiritualita.

8.1- Che cos'e la Messa?
8.1.1- La Messa e un' azione di grazie

La Messa puo anche essere chiamata Eucaristia, cioe, azione di grazie. Questo
atteggiamento di azione di grazie riceve il nome di berakah in ebraico, che tradotto in
grego ha originato altre tre parole: euloguia, che significa benedire; eucharistia, che
significa gratitudine per il dono ricevuto rendimento) di grazie; e exomologuia, che

significa riconoscenza o confessione.

> parte di questo contenuto & stato estratto dal sito della Congregazione per il Clero della Santa Sede.
Vedi Biblioteca - Liturgia. In: http://www.clerus.va/content/clerus/pt/biblioteca.html. Ricerche
effettuate in aprile.

71



Davanti alla ricchezza di questi significati possiamo chiederci: chi ringrazia chi? O
meglio, chi da i doni, chi benedice chi? Davanti a questa domanda possiamo notare che
Dio ringrazia sé stesso, dal momento che, essendo una comunita perfetta, il Padre ama
il Figlio e si da a Lui e il Figlio si da al Padre, e da questo amore sorge lo Spirito Santo. A
sua volta, Dio ringrazia I'uomo, perché ha dato sé stesso per noi e in risposta I'uomo
ringrazia Dio, riconoscendosi creatura e abbandonandosi all'amore di Dio. Insomma,
l'uomo ringrazia anche l'uomo, nel donarsi al prossimo a esempio di Dio. L'uomo
ringrazia anche la natura, rispettandola e trattandola come creatura dello stesso
Creatore. Il problema ecologico che attraversiamo e, soprattutto, un problema
eucaristico. La natura ringrazia anche l'uomo, se e rispettata e amata. La natura
ringrazia Dio ed e sempre al servizio del suo creatore.

A partire da questa visione dell'azione di grazie cominciamo a capire che la
Messa non si riduce appena a una cerimonia realizzata nelle Chiese, la Celebrazione
Eucaristica e I'esperienza dell'azione di Dio in noi, soprattutto attraverso la liberazione
che ci ha portato in suo Figlio Gesu. Cristo e la vera e definitiva liberazione e alleanza
che porta alla liberazione del popolo ebreo dall'Egitto e |'alleanza realizzata ai piedi del
monte Sinai.

8.1.2- La Messa é sacrificio

Sacrificio € una parola che possiede la stessa radice greca della parola
sacerdozio, e dal latino abbiamo sacer-dos, il dono sacro. Il dono sacro dell'uomo ¢ la
vita, perché questa viene da Dio. Per natura I'uomo €& un sacerdote. Ha perso questa
condizione a causa del peccato. Sacrificio, quindi, significa cio che e reso sacro. L'uomo
rende sacra la sua vita quando riconosce che questa & un dono di Dio.

Gesu Cristo fa proprio questo: nella condizione di uomo si riconosce come
creatura e si abbandona totalmente al Padre, non risparmiando nemmeno la sua
propria vita. Gesu in questo momento rappresenta tutta I'umanita. Attraverso la sua
morte sulla croce da la possibilita agli uomini e alle donne di volgere nuovamente le
loro vite verso il Padre, assumendo la loro condizione di sacerdoti e sacerdotesse.

Vogliamo con questo eliminare la visione negativa secondo la quale il sacrificio &
gualcosa che rappresenta la morte e il dolore. Queste cose sono necessarie nel mistero
della salvezza, perché solo cosi I'uomo pud riconoscere la sua debolezza e la sua

condizione di creatura.

72



8.1.3- La Messa e anche Pasqua

La Pasqua e stato il passaggio dalla schiavitu in Egitto alla liberta, cosi come
I'alleanza suggellata sul monte Sinai tra Dio e il popolo ebreo. Il popolo ebreo ha
sempre celebrato questo passaggio, attraverso la Pasqua annuale, attraverso le
celebrazioni della Parola nelle sinagoghe il sabato e ogni giorno, prima di alzarsi e di
coricarsi, riconoscendo l'esperienza di Dio nelle loro vite e lodando Dio per le
esperienze pasquali vissute durante il giorno. Il popolo ebraico viveva in atteggiamento

di azione di grazie e viveva la Pasqua in ogni momento della sua vita.

8.2- Le parti della Messa
La Messa & divisa in quattro parti ben distinte:**

» Riti di Introduzione
L'Introito, il Canto d'Ingresso, il Saluto, I'Antifona di Ingresso, I'Atto Penitenziale, I'lnno
(il Gloria) e la Colletta.

» Liturgia della parola
La Prima Lettura, il Salmo Responsoriale, la Seconda Lettura, I'Acclamazione al Vangelo,
la Proclamazione del Vangelo, I'Omelia, la Professione di Fede (il Credo) e la Preghiera
dei Fedeli.

» Liturgia Eucaristica
12 Parte — le Offerte: il Canto di Offertorio, la Processione Offertoriale, e I'Orazione sulle
Offerte;
22 Parte — la Preghiera Eucaristica: il Prefazio, L'Acclamazione, la Consacrazione e la
Dossologia Finale;
32 Parte — | Riti di Comunione: La Preghiera del Signore (il Padre Nostro), il Segno di
Pace, la Frazione del Pane, il Canto, la Comunione, il Silenzio dopo la Comunione,
I'Antifona alla Comunione e |I'Orazione dopo la Comunione.

» Riti di Conclusione

Brevi avvisi, Comunicati della Comunita, Benedizione Finale e Canto Finale .

2 Spiegazioni basate sull'lstruzione Generale del Messale Romano (IGMR).

73



8.2.1- PARTE | — | RITI INIZIALI

I riti che precedono la Liturgia della Parola, cioé, l'introito, il saluto, I'atto penitenziale, il
Kyrie eleison, il Gloria e I'orazione (o colletta), hanno un carattere di inizio, di introdu¢do
e di preparazione. Scopo di questi riti € che i fedeli, riuniti insieme, formino una
comunita, e si dispongano ad ascoltare con fede la Parola di Dio e a celebrare

degnamente I'Eucaristia. (IGMR n246)

a) Commento Iniziale
Ha per finalita introdurre i fedeli al mistero celebrato. Dovrebbe essere letto
dopo il saluto del sacerdote, perché quando ci incontriamo con una persona prima la

salutiamo e dopo iniziamo qualsiasi attivita con lei.

b) Canto d'Ingresso
Quando il popolo é radunato, mentre il sacerdote fa il suo ingresso con il diacono e i
ministri, si inizia il canto d'ingresso. La funzione propria di questo canto é quella di dare
inizio alla celebrazione, favorire I'unione dei fedeli riuniti, introdurre il loro spirito nel
mistero del tempo liturgico o della festivita, e accompagnare la processione del
sacerdote e dei ministri. (IGMR n° 47)
Durante il canto d'ingresso notiamo alcuni elementi che compongono l'inizio
della Messa:
> Il canto
Durante la Messa, i canti sono presenti in ogni momento. Partecipiamo alla
Messa cantando. La musica non & semplicemente un accompagnamento o una colonna
sonora della celebrazione: la musica € anche la nostra forma di lodare Dio. Ecco perché
e importante la partecipazione di tutta I'assemblea durante i canti.
» La processione
Il popolo di Dio e un popolo pellegrino, che cammina verso il cuore del Padre.
Tutte le processioni hanno questo senso: il cammino da percorrere e I'obiettivo a cui si
vuole arrivare.
> Il bacio all'altare
Durante la Messa, il pane e il vino sono consacrati sull'altare, cioé e sull'altare

che si svolge il mistero eucaristico. Il presidente della celebrazione giunto in presbiterio

74



saluta e bacia I'altare, che rappresenta Cristo, in segno d'affetto e riverenza per un
luogo cosi sublime.

Per incredibile che possa sembrare, il luogo piu importante di una Chiesa e
I'altare, perché, al contrario di cio che molta gente pensa, le Ostie custodite nel

tabernacolo non potrebbero mai essere li se non ci fosse un altare per consacrarle.

c) Saluto
» Il Segno della Croce
Il presidente della celebrazione e I'assemblea ricordano perché stanno
celebrando la Messa. E, soprattutto, per la grazia di Dio, in risposta al suo amore.
Nessun motivo particolare deve sovrapporsi alla gratuita. Con il segno della croce ci
ricordiamo che attraverso la croce di Cristo ci avviciniamo alla Santissima Trinita.
» Il Saluto
| saluti sono tratti nella maggior parte dai saluti di Paolo. Il presidente della
celebrazione e I'assemblea si salutano. L'incontro eucaristico € mosso unicamente

dall'amore di Dio, ma & anche l'incontro con i fratelli.

d) L'Atto Penitenziale

Dopo aver salutato I'assemblea presente, il sacerdote invita tutta I'assemblea, in
un momento di silenzio, a riconoscersi peccatrice e bisognosa della misericordia di Dio.
Dopo il riconoscimento del bisogno della misericordia divina, il popolo la chiede in
forma di atto di contrizione: Confesso a Dio Onnipotente.., in forma di dialogo in
versetti biblici: Abbi compassione di noi..., o in forma di litania: Signore, che sei venuto
per salvarci...

In seguito c'eé l'assoluzione del sacerdote. Si pud sostituire quest'atto con
I'aspersao dell'acqua, che ci invita a ricordare I'impegno che abbiamo assunto con il
battesimo e, attraverso il simbolismo dell'acqua, chiedere di essere purificati.

E bene osservare che l'invocazione “Signore, abbi pietd” non appartiene
necessariamente all'atto penitenziale. Questo segue l'assoluzione del sacedrdote ed &
un canto che invoca la pieta di Dio. Pertanto, € un errore ometterlo dopo [l'atto

penitenziale quando questo & cantato.

75



e) Il Canto del Gloria
Una specie di salmo composto dalla Chiesa, il Gloria € un intreccio di lode e
supplica, con cui l'assemblea congregata nello Spirito Santo, si rivolge al Padre e
all'Agnello di Dio. Si proclama la domenica - eccetto nel tempo di Avvento e di
Quaresima - e nelle occasioni solenni. Puo essere cantato purché rispetti integralmente

il testo originale.

f) La Colletta

Chiude i riti iniziali e introduce I'assemblea alla celebrazione.
Poi il sacerdote invita il popolo a pregare e tutti insieme con lui stanno per qualche
momento in silenzio, per prendere coscienza di essere alla presenza di Dio e poter
formulare nel cuore le proprie intenzioni di preghiera. Quindi il sacerdote dice I'orazione,
chiamata comunemente ‘colletta’, per mezzo delle quale viene espresso il carattere
della celebrazione. Alla fine il popolo, unendosi alla preghiera, fa propria I'orazione con
l'acclamazione ‘Amém’. (IGMR 54)

All'interno dell'orazione della colletta possiamo osservare i seguinti elementi:

invocazione, intenzione e finalita.

8.2.2- PARTE Il — LA LITURGIA DELLA PAROLA
La Liturgia della Parola e la seconda parte della Messa, e anche la piu
importante dopo il Rito Sacramentale, che ¢ il culmine di tutta la celebrazione.
Iniziamo questa parte della Messa seduti, in una posizione comoda che facilita
l'istruzione. Normalmente sono fatte tre letture tratte dalla Bibbia: in genere un brano
dell'Antico Testamento, un testo epistolare del Nuovo Testamento e un brano del

Vangelo di Gesu Cristo. Cio pero non significa che debba essere sempre cosi; a volte la

[EEN
[

lettura cede spazio a un altro brano del Nuovo Testamento, come I'Apocalisse, e la

[[+V]

22 |ettura a un testo estratto dagli Atti degli Apostoli; € raro che succeda, ma puo
succedere... Una lettura fissa e solo il Vangelo, estratto dai libri di Matteo, Marco, Luca
o Giovanni.
a) LaPrima Lettura
Come abbiamo gia detto, la prima lettura & tratta normalmente dall'Antico

Testamento. Cio serve a dimonstrare che I'Antico Testamento prevedeva gia la venuta

76



di Gesu e che Egli stesso ha dato compimento (cfr. Mt 5,17). Di fatto, non poche volte
gli evangelisti citano passi dell'Antico Testamento, principalmente dei profeti, per
provare che Gesu era il Messia che stava per venire.

Il lettore deve leggere il testo con calma e in modo chiaro. Per questo motivo
non € raccomandabile scegliere i lettori poco prima dell'inizio della Messa,
principalmente persone che non frequentano normalmente quella comunita. Quando
guesto succede e il "lettore", durante la lettura, comincia a balbettare o a commetere
errori di lettura, possiamo essere sicuri che, quando dira: "Parola di Dio", la risposta
della comunita, "Rendiamo grazie a Dio", non si riferira ai frutti ottenuti dalla lettura,
ma al sollievo per la fine di una catastrofe!

Quindi, se la fede viene dall'udire, come dichara I'Apostolo, certamente il lettore deve
essere una persona preparata pera esercitare questo ministero,; é interessante percio
che I'Equipe della Celebrazione sia formata, anche da lettori "professionisti”, cioe,
specialmente e previamente selezionati.

b) Il Salmo Responsoriale

Anche il Salmo Responsoriale & tratto dalla Bibbia, quasi sempre (99% dei casi)
dal Libro dei Salmi. Molte comunita lo recitano, ma conviene cantarlo. Per questo
alcune comunita hanno, oltre al cantore, un salmista, perché spesso il salmo richiede
una certa creativita e spontaneita, perché le traduzioni dall'ebraico (o dal grego) non
sempre riescono a mantere la metrica o la bellezza dell'originale.

Quando e cantato, il salmo ci ricorda un poco il canto gregoriano e, a causa
della difficolta nella sua esecuzione, finisce con l'essere semplicemente - come
abbiamo gia detto - recitato (perdendo ancor di piu la sua bellezza).

c) LaSeconda Lettura

Se la prima lettura & tratta normalmente dall'Antico Testamento, la seconda
lettura e tratta dagli scritti del Nuovo Testamento, in special modo dalle lettere degli
apostoli (Paolo, Jacopo, Pietro, Giovanni e Giuda), specialmente quelle scitte da San
Paolo.

Questa lettura ha come obiettivo testimoniare l'insegnamento vivo degli
Apostoli alle comunita cristiane.

La seconda lettura deve terminare in modo identico alla prima, con il lettore

che proclama: "Parola di Dio!" e la comunita che risponde: "Rendiamo grazie a Dio!".

77



d) Il Canto di Acclamazione al Vangelo

Dopo la seconda lettura, I'assemblea si pone in piedi per acclamare le parole di
Gesu. Il Canto di Acclamazione ha come carattertstica distintiva la parola "Alleluia"”, un
termine ebraico che significa "lodate Dio". In realta, siamo felici di poter ascoltare le
parole di Gesu e Lo stiamo salutando come fece la moltitudine quando Egli entro a
Gerusalemme la domenica delle Palme.

Osserviamo che il Canto di Acclamazione, cosi come il Canto di Gloria, non puo
essere cantato senza gioia e senza vita. Sarebbe come se non avessimo fiducia in Colui
che da la vita e che viene a noi per pregare la parola della salvezza. Il Canto si sceglie
dal Lezionario perché si identifica con la lettura del giorno, quindi non si sceglie uno
qualsiasi per I'acclamazione, non basta che contenga la parola alleluia.

Per sostenere questo nostro punto di vista c'e il fatto che durante il tempo della
Quaresima e dell'Avvento, tempi di preparazione per una gioia piu grande, anche la
parola "Alleluia" si omette nel Canto di Acclamazione al Vangelo.

e) Il Vangelo

Prima di iniziare la lettura del Vangelo, se si usa l'incenso, il sacerdote o il
diacono (dipende da chi leggera il testo), incensa il libro e poi proclama il Vangelo.

Il testo del Vangelo e sempre tratto dai libri canonici di Matteo, Marco, Luca e
Giovanni, e non pud mai essere omesso. E una grave mancanza non procedere alla
lettura del Vangelo oppure sostituirlo con la lettura di un altro testo, anche se biblico.

Al termine della lettura del Vangelo, il sacerdote o il diacono dice "Parola del
Signore!" e tutta la comunita glorifica il Signore, dicendo: "Lode a te, o Cristo!". In
guesto momento, il sacerdote o diacono, in segno di venerazione alla Parola di Dio,
bacia la Bibbia (pregando in silenzio: "Per le parole del santo Vangelo siano perdonati
tutti i nostri peccati") e i fedeli possono sedersi.

f) L'Omelia

L'omelia ci ricorda il Sermone della Montagna, quando Gesu sali su un monte
localizzato sulla costa settentrionale del mare della Galilea, vicino alla citta di
Cafarnaum, per insegnare ad una folla riunita. Osserviamo che l'altare si trova, in
relazione ai banchi dove sono i fedeli, nel punto piu alto, alludendo chiaramente a

questo episodio.

78



Cosi come Gesu insegnava con autorevolezza, la Chiesa, dopo la sua
Ascensione, ha ricevuto I'incombenza di predicare a tutti i popoli e insegnare loro
osservare tutto cio che Cristo ha predicato. L'autorita di Cristo e stata quindi trasferita
alla Chiesa.

L'omelia € il momento in cui il sacerdote, come uomo di Dio, porta ai giorni d'oggi la
parola predicata da Cristo duemila anni fa. In questo momento, dobbiamo dare ascolto
agli insegnamenti del sacerdote, che sono gli stessi insegnamenti di Cristo, perché il
proprio Cristo ha detto: "Chi ascolta voi, ascolta me. Chi disprezza voi, disprezza me"
(Lc 10,16). Tutta la comunita deve seguire quindi attentamente le parole del sacerdote.
L'omelia & obbligatoria la domenica e nelle solennita della Chiesa. E raccomandabile
negli altri giorni, ma non obbligatoria.

g) La Professione di Fede (il Credo)

Finita 'omelia, tutti si mettono in piedi per recitare il Credo, che rappresenta
un riassunto della fede cattolica. Il Credo ci distingue dalle altre religioni, € come un
giuramento pubblico.

Anche se ci sono altri Credi cattolici, che esprimono un'unica e stessa verita di
fede, durante la Messa si recita normalmente il Simbolo degli Apostoli, del sec. |, o il
Simbolo Niceno-Costantinopolitano, del sec. IV. Il primo e piu breve, piu semplice; il
secondo, redatto per eliminare certe eresie sulla divinita di Cristo, € piu lungo, piu
completo. In pratica, si usa il secondo nelle grandi solennita della Chiesa.

h) La Preghiera Universale (o Preghiera dei Fedeli)

La Preghiera Universale o Preghiera dei Fedeli, segna I'ultimo atto del Rito della
Parola. In essa tutta la comunita rivolge le sue suppliche al Signore e intercede per tutti
gli uomini.

La successione delle intenzioni € normalmente questa:

» Per le necessita della Chiesa.

» Perigovernanti e la salvezza di tutto il mondo.

» Per tutti quelli che si trovano in particolari necessita.
» Per la comunita locale

L'introduzione e la conclusione della Preghiera dei Fedeli devono essere fatte
dal sacerdote, se possibile spontaneamente. Le intenzioni possono essere lette dal

commentatore, ma l'ideale e che siano lette dall'Equipe della Liturgia, o anche dai

79



propri fedeli. Ogni preghiera deve terminare con espressioni come: "Preghiamo il
Signore"”, affinché la comunita possa rispondere con: "Ascolta, Signore, la nostra
supplica" o "Ascoltaci, o Signore”.

Quando il sacerdote conclude la Preghiera Universale, dice, per esempio:
"Ascoltaci, o Signore, nel tuo amore di Padre, perché ti supplichiamo in nome di Gesu

Cristo, tuo Figlio e Signor nostro, I'assemblea rispone: "Amen!".

8.2.3- PARTE Il - LITURGIA EUCARISTICA

Nella liturgia eucaristica raggiungiamo il culmine della celebrazione, quando la
Chiesa celebra il sacrificio che Cristo ha fatto per la nostra salvezza. Non si tratta di un
altro sacrificio, ma di portare alla nostra realta la salvezza che Dio ci ha dato. Durante
questa parte la Chiesa eleva al Padre, per Cristo, la sua offerta e Cristo si dona come
offerta per noi al Padre, portando grazie e benedizioni alle nostre vite.

E durante la liturgia eucaristica che possiamo intendere la Messa come una cena
nella quale possiamo vedere tutti gli elementi che la compongono: abbiamo la Mensa -
piu propriamente la Mensa della Parola e la Mensa del Pane. Abbiamo il pane e il vino,
ossia, l'alimento solido e [l'alimento liquido presenti in qualsiasi cena. Tutto in
conformita con lo spirito della cena pasquale giudaica, nella quale Cristo ha istituito
I'eucaristia.

L'Eucaristia ai primi tempi della Chiesa era celebrata durante una cena fraterna.
Si ebbero pero alcuni abusi, come Paolo ci fa notare nella Prima Lettera ai Corinzi. A
poco a poco fu inserita la celebrazione della parola di Dio prima della cena fraterna e
della consacrazione. Gia nel Il seculo la liturgia della Messa presentava lo schema che
ha oggigiorno.

Dopo aver ricordato che la Messa & anche uma cena, possiamo chiederci qual e
il senso di una cena, dalla tazzina di caffe offerta all'ospite alla piu raffinata cena
diplomatica. Una cena significa, tra le altre cose: festa, incontro, unione, amore,
comunione, festeggiamento, omaggio, amicizia, presenza, fratellanza, dialogo, cioe,
vita. Applicando questi aspetti alla Messa, capiremo il suo significato, principalmente
qguando vediamo che & Dio stesso che si da come alimento. Vediamo che la Messa &

anche una convivenza nel Signore.

80



La liturgia eucaristica e suddivisa in presentazione delle offerte, preghiera
eucaristica e rito della comunione.

a) Presentazione dei Doni
Anche se conosciuta come Offertorio, questa parte della Messa e soltanto una
presentazione dei doni che saranno offerti insieme all'offerta di Cristo durante
la consacrazione. Poiché nella maggior parte delle Messe questa parte e cantata
non possiamo vedere cio che succede in questo momento. Ma, una volta che ne
siamo al corrente, possiamo dare piu senso alla celebrazione.

Analizziamo inizialmente gli elementi dell'offertorio: il pane, il vino e l'acqua.
Che cosa significano? Sono stati gli elementi utilizzati da Cristo nell'ultima cena, ma essi
possiedono un significato tutto speciale:

» |l pane e il vino rappresentano la vita dell'uomo, cio che lui &, poiché nessuno
vive senza mangiare e bere;

» Rappresentano anche cid che l'uomo fa, perché nessuno va nei campi a
raccogliere il pane né alla fonte per cercare il vino;

» In Cristo il pane e il vino acquistano un nuovo significato, diventando il Corpo e il
Sangue di Cristo. Come possiamo vedere, cid che lI'uomo € e cio che I'uomo fa,
acquistano un nuovo senso in Gesu Cristo.

E l'acqua? Durante la presentazione delle offerte, il sacerdote versa alcune
gocce d'acqua nel vino. Perché? Sappiamo che ai tempi di Gesu i giudei bevevano vino
diluito in un po' d'acqua, e certamente anche Cristo doveva farlo, perché era uomo.
D'altronde, lI'acqua quando e mescolata al vino acquista il colore e il sapore di questo.
Le gocce d'acqua rappresentano quindi I'umanita che si trasforma quando diluita in
Cristo.
| tempi di preparazione delle offerte:

» Preparazione dell'altare
“Prima di tutto si prepara l'altare, o mensa del Signore, che é il centro di tutta la

Liturgia eucaristica, ponendovi sopra il corporale, il purificatoio, il Messale e il calice, se
non viene preparato alla credenza”. (IGMR 73)

» Processione delle offerte

In questo momento, si portano i doni in forma di processione. Ricordando che il

pane e il vino rappresentano cio che I'uomo €&, e quello che fa, questa processione deve

81



rivestirsi del sentimento di donazione e non deve essere semplicemente una consegna
dell'acqua e del vino al sacerdote.
» Presentazione delle offerte a Dio
Il sacerdote presenta a Dio le offerte attraverso la formula: Benedetto sei tu... e
il popolo acclama: Benedetto nei secoli il Signore! Questo momento passa inosservato
dalla maggior parte delle persone a causa del canto dell'offertorio. L'ideale sarebbe che
tutto il popolo partecipasse a questo momento, usando il canto solo durante la
processione e che la colletta dell'offertorio fosse fatta senza che le persone debbano
allontanarsi dai loro posti. Il canto non e proibito, ma deve durare esattamente il tempo
della presentazione delle offerte, affinché il sacerdote non resti in attesa per continuare
la celebrazione.
» La colletta dell'offertorio
Nelle sinagoghe ebraiche, dopo la celebrazione della Parola di Dio, le persone
avevano l'abitudine di lasciare un'offerta per aiutare i poveri. Infatti, questo momento
dell'offertorio ha senso solo se riflette il nostro atteggiamento interiore di mettere a
disposizione del prossimo i nostri doni. Qui cio che importa non e la quantita, ma il
nostro desiderio di, come Gesu Cristo, donarci al prossimo. Rappresenta il nostro
desiderio di, un poco alla volta, non celebrare piu I'eucaristia per diventare eucaristia.
» Il lavare le mani
Dopo aver presentato le offerte il sacerdote lava le mani. In passato, quando le
persone portavano gli elementi della celebrazione dalle loro case, questo gesto aveva
un carattere utilitario, e quindi, dopo aver preso i prodotti dal campo era necessario
che lavasse le mani. Oggigiorno questo gesto rappresenta I'atteggiamento, da parte del
sacerdote, di purificarsi per celebrare degnamente I'eucaristia.
» |l Pregate, Fratelli...
Adesso il sacerdote invita tutta I'assemblea a unire le sue orazioni all'azione di
grazie del sacerdote.
» L'Orazione sulle Offerte
Questa preghiera raccoglie i motivi dell'azione di grazie e li trasporta nella
preghiera eucaristica. Sempre molto ricca, deve essere seguita com molta attenzione e

confermata dal nostro amem!

82



b) La Preghiera Eucaristica

E nella preghiera eucaristica che raggiungiamo il culmine della celebrazione. In
questa preghiera, attraverso Gesu Cristo che si dona per noi, ci addentriamo nel
mistero della Santissima Trinita, mistero della nostra salvezza:

La preghiera eucaristica e il momento centrale e culminante dell'intera
celebrazione, ossia € la preghiera di azione di grazie e di santificazione. Il sacerdote
invita il popolo a innalzare il cuore verso il Signore nella preghiera e nell'azione di grazie,
e lo associa a sé nella solenne preghiera, che egli, a nome di tutta la comunita, rivolge a
Dio Padre per mezzo di Gesu Cristo nello Spirito Santo. Il significato di questa preghiera
e che tutta l'assemblea dei fedeli si unisca insieme con Cristo nel magnificare le grandi
opere di Dio e nell'offrire il sacrificio. (IGMR 78)

» Prefazio

Dopo il dialogo introduttivo, il prefazio ha la funzione di introdurre I'assemblea
alla grande azione di grazie che si compie a partire da questo momento. Ci sono
numerosi prefazi che trattano di vari temi: la vita dei santi, della Madonna, della Pasqua
ecc.

» Il Santo

E la prima grande acclamazione dell'assemblea a Dio Padre in Gesu Cristo. Il
Santo dovrebbe essere sempre cantato ed essere sempre il piu fedele possibile al testo
della preghiera originale.

» L'invocazione dello Spirito Santo

Attraverso lo Spirito Santo Gesu Cristo ha realizzato la sua azione quando era
presente nella storia e la realizza nei tempi attuali. La Chiesa nasce dallo Spirito Santo,
che trasforma il pane e il vino. La Chiesa ha la sua forza nell'Eucaristia.

» La consacrazione

Deve essere seguita attentamente da tutta |'assemblea. E riprovevole I'abitudine
di rimanere a testa bassa durante la consacrazione. E riprovevole anche qualsiasi tipo di
manifestazione quando il sacerdote eleva l'ostia, perché questo € um momento sublime
e di profonda adorazione. In questo momento il mistero dell'amore del Padre e
rinnovato in noi. Cristo si dona per noi al Padre e porta grazie ai nostri cuori. Questo &
un momento di profondo silenzio.

> Preci e intercessioni

83



Nel riconoscere l|'azione di Cristo attraverso lo Spirito Santo in noi, la Chiesa
chiede la grazia di aprirsi ad essa, diventando una sola unita. Prega perché il papa e i
suoi ausiliari siano capaci di portare lo Spirito Santo a tutti. Prega per i defunti e chiede
la grazia affinché, a esempio della Madonna e dei santi, i fedeli possano arrivare al
Regno che il Padre ha preparato per tutti.

» Dossologia (Lode conclusiva)

E una specie di riassunto di tutta la preghiera eucaristica, nella quale il
sacerdote, con il Corpo e il Sangue di Cristo nelle sue mani, loda il Padre, e tutta
I'assemblea risponde con un grande “amen”, che ratifica tutto cio che ha vissuto. Il

sacerdote la recita da solo.

c) Riti di Comunione
La preghiera eucaristica rappresenta la dimensione verticale della Messa, in cui
Ci uniamo interamente a Dio in Cristo. Dopo aver raggiunto la comunione con Dio
Padre, il succedersi naturale dei fatti & I'incontro con i fratelli, dal momento che Cristo &
unico ed e tutto in tutti. Questo e il momento orizzontale della Messa. Questo
momento ha anche |'obiettivo di pepararci al banchetto eucaristico.
» |l Padre Nostro
E la conclusione naturale della preghiera eucaristica. Una volta uniti a Cristo e da
lui riconciliati con Dio, e piu che opportuno dire: Padre nostro... Questa preghiera deve
essere recitata con grande entusiasmo, e se cantata, deve seguire esattamente le
parole dette da Gesu Cristo quando le insegno ai discepoli. Dopo il Padre Nostro segue
il suo embolismo, cioe la continuazione e lo sviluppo dell'ultima petizione della
preghiera. Bisogna osservare che |'unico luogo in cui non diciamo “amem” alla fine del
Padre Nostro € durante la Messa, in virtu della continuita della preghiera espressa
dall'embolismo.
» Il Rito della pace
Dopo esserci riconciliati in Cristo, chiediamo che la pace sia con tutte le persone,
presenti o non, perché possano vivere in pienezza il mistero di Cristo. Chiediamo anche
la Pace per la Chiesa, perché possa continuare la sua missione. Questa preghiera e fatta
solo dal sacerdote.

» |l segno di pace

84



E un gesto simbolico, un saluto pasquale, ed essendo un gesto simbolico non &
necessario allontanarsi dal proprio posto per salutare tutti in Chiesa. Se tutti avessero in
mente il simbolismo espresso da questo gesto non sarebbe necessaria la dispersione
dei fedeli che si nota nella maggior parte dei casi. Non deve essere fatto alcun canto
allo scambio della pace per procedere senza indugi all'Agnus Dei.

» L'Agnello di Dio (Agnus Dei)

Il sacerdote e I'assemblea si preparano in silenzio per la comunione. In questo
momento il padre intinge parte dell'ostia nel vino, rappresentando cosi l'unione di
Cristo presente per intero nelle due specie. In seguito tutti riconoscono la loro
piccolezza davanti a Cristo e come il Centurione esclamano: Signore, io non sono degno
che tu venga nella mia casa, ma di' soltanto una parola e la mia anima sara guarita.
Cristo non ci da solo la sua parola, ma si dona per amore a ognuno di noi.

» La Santa Comunione

Mentre il sacerdote si comunica, ha inizio il canto di comunione e la processione
verso l'altare. Il canto deve essere un canto di lode moderato che metta in rilievo il
donarsi di Cristo a noi. Il fedele puo ricevere la comunione sulla mano o in bocca,
avendo cura, nel primo caso, che la mano che riceve I'ostia non sia la stessa che la porta
in bocca. | fedeli che non prendono la comunione perché non si sentono preparati nel
modo dovuto (stato di grazia santificante), possono partecipare al sacrificio di Cristo
nella Messa, possono unirsi a Lui con la Comunione Spirituale. Dopo la comunione c'e
I'azione di grazie, che puo essere fatta con un canto o con il silenzio, che nella liturgia
ha un linguaggio molto importante. Questo momento non puo essere dimenticato o
utilizzato per conversare con chi & seduto accanto a noi.

» Preghiera dopo la comunione

Purtroppo nelle nostre assemblee & invalsa la cattiva abitudine di fare questa
preghiera dopo gli avvisi, come una specie di invito frettoloso ad andare via. Questa
preghiera e strettamente legata alla liturgia eucaristica, e ne € la sua chiusura, quando
chiediamo a Dio le grazie necessarie per vivere nel quotidiano tutto cio che si e rivelato

all'assemblea durante la celebrazione.

8.2.4- PARTE IV - RITI DI CONCLUSIONE

I riti di conclusione della Messa comprendono:

85



a) brevi awvisi, se necessari;
b) il saluto e la benedizione del sacerdote, che in alcuni giorni e in certe circostanze si
puo arricchire e sviluppare con l'orazione sul popolo o con un'altra forma pit solenne;
c) il congedo del popolo da parte del diacono o del sacerdote, perché ognuno torni alle
sue opere di bene lodando e benedicendo Dio;
d) il bacio dell'altare da parte del sacerdote e del diacono e poi l'inchino profondo
all'altare da parte del sacerdote, del diacono e degli altri ministri. (IGMR 90)
» Saluto del celebrante
Para molti, questo € un momento di sollievo per aver assolto al precetto
domenicale. Ma per altri, questa parte e l'invio, & l'inizio della trasformazione
dell'impegno assunto nella Messa con gesti e atteggiamenti concreti. Abbiamo
ascoltato la Parola di Dio e I'abbiamo accettata nelle nostre vite. Riviviamo la Pasqua di
Cristo, assumendo anche noi questo passaggio dalla morte alla vita e c¢i uniamo al
sacrificio di Cristo nel riconoscere la nostra vita come un dono di Dio e orientandola
verso di lui.
» Avvisi
Adesso e il momento opportuno per gli avvisi alla comunita e le ultime
informazioni del presidente della celebrazione.
» Benedizione
Subito dopo c'e la benedizione del sacerdote e il congedo. Per alcuni liturgisti,
questo € un momento di invio, perché il sacerdote benedice i fedeli affinché questi
vadano per il mondo lodando Dio con parole e gesti, contribuendo cosi alla loro
trasformazione. Vediamo perché.
» Congedo
La formula del congedo in latino &: “Ite, Messa est”. Traducendola in italiano, significa
all'incirca “Andate, perché questa assemblea é mandata da Me nel mondo ”, perché in latino,
Messa significa missione o invio (dal latino mittere=mandare), ma puo anche significare
benedizione. In questo senso, eucaristia significa benedizione, ed e vero, perché attraverso il
sacrificio del Figlio, Dio benedice tutta l'umanita. Avendo ricevuto questa buona grazia dal

Padre, i cristiani sono inviati al mondo perché diventino eucaristia, fonte di benedizioni per il

prossimo. In questo modo la Messa riassume tutto il suo significato.

86



BIBLIOGRAFIA UTILIZZATA E CITATA

- ALDAZABEL, José. Vocabolario di Base della Liturgia. S50 Paolo: Paulinas, 12 edizione,
2013.

- ALMEIDA, Giovanni Carlos. Corso di Liturgia. Sao Paolo: Edigdes Loyola, 92 edizione,
2012.

- AUGE, Matias. Liturgia: storia, celebrazione, teologia e spiritualita. S3o0 Paolo;
Editora Ave-Maria, 1996.

- BECKHAUSER, Alberto. | fondamenti della Sacra Liturgia. Collezione “Iniziazione alla
Teologia”. Petropolis: Editora Vozes, 2004.

- BECKHAUSER, Alberto. Sacrosanctum Concilium: testo e commento. Collezione
Rivisitare il Concilio. S3o Paolo: Paulinas, 2012.

- BENEDETTO XVI. Esortazione Apostolica Post-Sinodalt Verbum Domini, sulla Parola di
Dio sulla Vita e sulla Missione della Chiesa. Sdo Paolo: Paulinas, 62 edizione, 2011.

- BOGAZ, Anténio & HANSEN, Giovanni. Riforma Liturgica: rinnovamento o
rivoluzione? Collezione Liturgia e Teologia, Sao Paolo: Paulus Editora, 2012.

- BOROBIO, Dionisio. La Dimensione Estetica della Liturgia: arte sacra e spazi per la
celebrazione. S3o Paolo: Paulus Editora, 2010.

- BOSELI, Goffredo. Il Senso Spirituale della Liturgia. Brasilia: Edizioni CNBB, Collezione
Vita e Liturgia della Chiesa, 12 edizione, 2014.

- CELAM. Manuale di Liturgia I: La celebrazione del Mistero Pasquale - introduzione alla
celebrazione liturgica. Sao Paolo: Paulus Editora, 22 edizione, 2011.

- CELAM. Manuale di Liturgia II: La celebrazione del Mistero Pasquale — fondamenti teologici
e elementi costitutivi. S3o Paolo: Paulus Editora, 22 edizione, 2011.

- CELAM. Manuale di Liturgia lll: La celebrazione del Mistero Pasquale — i sacramenti: segni
del mistero pasquale. Sao Paolo: Paulus Editora, 22 edizione, 2011.

- CELAM. Manuale di Liturgia IV: La celebrazione del Mistero Pasquale — altre espressioni
celebrative del mistero pasquale e la liturgia nella vita della Chiesa. Sao Paolo: Paulus Editora,
22 edizione, 2011.

- CHUPUNGCO, Anscar J. Inculturazione Liturgica: sacramentali, religiosita e catechesi.

Sdo Paolo: Paulinas, 2008.

87



- CNBB. “Principi della Musica Liturgica”. In: http://www.cnbb.org.br/comissoes-

episcopali-1/liturgia-1. Ricerche effettuate in aprile 2015.

- CNBB. ANIMAZIONE DELLA VITA LITURGICA IN BRASILE: Elementi della Pastorale
Liturgica. Documenti della CNBB (Conferenza Episcopale Brasiliana), n2 43. Sdo Paolo:
Paulinas, 2010.

- CNBB. Cristiani Laici e Cristiane Laiche nella Chiesa e nella Societa (Sale della terra e
Luce del Mondo). Studi della CNBB (Conferenza Episcopale Brasiliana), n2 107. Brasilia:
Edizioni CNBB, 2014.

- CNBB. Lascia che il Fiore Sbocci: Elementi di Pastorale Liturgica. 12 Edizione, Brasilia:
Edigdes CNBB, 2013.

- CNBB. Discepoli e Servitori della Parola di Dio nella Missione della Chiesa.
Documento n? 97, Brasilia: Edicbes CNBB, 2012.

- CNBB. Guida Liturgico-Pastorale. 22 Edizione Rivista e ampliata. Brasilia: Edi¢des
CNBB (Conferenza Episcopale Brasiliana), 2014.

- CNBB. Istruzione Generale del Messale Romano e Introduzione al Lezionario: testo
ufficiale. Brasilia: Edicdes CNBB, 52 edizione, 2013.

- FIORI, Juan Javier. Introduzione alla Teologia Liturgica. S3o Paolo: Paulinas, 2006.

- GIOVANNI PAOLO Il. Lettera Enciclica Ecclesia de Eucharistia sul rapporto tra
I'Eucaristia e la Chiesa. Sdo Paolo: Paulinas, 152 edizione, 2012.

- LELO, Antonio F. (org.). Eucaristia: teologia e celebrazione — Documenti pontifici,
ecumenici e della CNBB (Conferenza Episcopale Brasiliana) 1963-2005. S3o Paolo:
Paulinas, 2006.

- MARSILI, Salvatore. Segni del Mistero di Cristo: teologia liturgica dei Sacramenti, Spiritualita
e Anno Liturgico. S3o Paolo: Paulinas, 2012.

- MELO, José R. Le Parti della Messa: per celebrare e vivere I'Eucaristia. S3o Paolo:
Paulinas, 2011.

- PAOLO VI. COSTITUZIONE SACROSANCTUM CONCILIUM sulla Sacra Liturgia. Sao
Paolo: Paulinas, 112 edizione, 2013.

- SANTA SEDE. L'Eucaristia: Fonte e Culmine della Vita e della Missione della Chiesa:
Instrumentum Laboris. Sinodo dei Vescovi, XI Assemblea Generale Ordinaria, Sdo

Paolo: Paulinas, 2005.

88



- SANTA SEDE. La Liturgia Romana e l'Inculturazione. |V Istruzione per una corretta
applicazione della Costituzione Conciliare sulla Liturgia. Congregazione per il Culto
Divino, Sdo Paolo: Paulinas, 1994.

- SANTA SEDE. CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA. Petropolis: Editora Vozes; Sao
Paolo: Edi¢des Loyola; Sao Paolo: Paulinas; Sdo Paolo: Editora Ave Maria, 1993.

- SILVA, Adriano R. & CARVALHO, Marcio. La Riforma Liturgica di Benedetto XVI: passo
a passo per la comunita. Juiz de Fora, MG: Martyria Editora, 2013.

- URBAN, Albert & BEXTEN, Marion. Piccolo Dizionario della Liturgia. Aparecida, SP:
Editora Santudrio, 2013.

- VAGAGGINI, Cipriano. Il Senso Teologico della Liturgia. S3o Paolo: Edi¢gdes Loyola,
2009.

89



