
1 
 

EQUIPES NOTRE DAME - END  

Equipe Responsabile Internazionale - ERI 

Equipe Satellite di Formazione Cristiana  

 

 
ALBERGO/CORSO 

 
INTRODUZIONE AL 

NUOVO TESTAMENTO 
 

 

 

 

 

Osservazione: Il Documento originale è stato scritto in Spagnolo (della Colombia). 

 

   



2 
 

INDICE 

PRESENTAZIONE DEL  CORSO .................................................................................. 3 

MOTIVO DEL CORSO ................................................................................................... 5 

SCOPO DEL CORSO .................................................................................................... 6 

ITINERARIO DEL  CORSO ............................................................................................ 7 

TAVOLO 1 ...................................................................................................................... 8 

CHE COS’É IL  NUOVO TESTAMENTO? ..................................................................... 8 

Chiavi per la comprensione del  testo ........................................................................ 8 

 TAVOLO 2 ................................................................................................................... 20 

COMO SI È  FORMATO IL NUOVO TESTAMENTO? ................................................ 20 

Il processo di costruzione del testo .......................................................................... 20 

TAVOLO  3 ................................................................................................................... 32 

QUAL É IL MONDO DEL NUOVO TESTAMENTO? ................................................... 32 

Il contesto del  testo ................................................................................................... 32 

TAVOLO 4 .................................................................................................................... 45 

COS’È IL VANGELO E COME QUESTO RICREA COMUNITÀ? ............................... 45 

L’ esperienza di Paolo ................................................................................................ 45 

 TAVOLO 5 ................................................................................................................... 56 

COME SI È ESPRESSO IL VANGELO NELLE COMUNITÀ DEI CREDENTI? Ivangeli 

sinottici e gli atti degli apostoli ................................................................................. 56 

TAVOLO 6 .................................................................................................................... 67 

COME È STATO COMPRESO GESÙ NELLA COMUNITÀ DEL DISCEPOLO 

AMATO? ...................................................................................................................... 67 

La tradizione giovannea  ............................................................................................ 67 

TAVOLO 7 .................................................................................................................. 778 

QUALI SONO LE FORME PRINCIPALI ATTRAVERSO LE QUALI È STATO 

TRASMESSO IL VANGELO ? ................................................................................... 778 

I sottogeneri dei vangeli ............................................................................................. 78 

TAVOLO 8  ................................................................................................................... 89 

COME ERA VISSUTO IL VANGELO ALL’INTERNO DELLE COMUNITÀ E IN 

MEZZO ALL’IMPERO ROMANO?  ............................................................................. 89 

BIBLIOGRAFIA GENERALE  .................................................................................... 100 

 

 

 

 



3 
 

PRESENTAZIONE DEL ALBERGO/CORSO 

 

«La Bibbia è un libro formato da molti libri, e ciascuno è formato 
da molte frasi, e ognuna di queste frasi è formata da stelle, olivi, 
fonti, asinelli e fichi, campi di grano e pesci, e vento, da ogni 
parte il vento, il viola del vento da una parte, il rosa della brezza 
del mattino, il nero delle grandi tempeste. Oggi i libri sono fatti di 
carta. Ieri erano fatti di pelle. La Bibbia è l’unico libro fatto d’aria, 
un diluvio di colore e vento. Un libro insensato, folle, separato del 
suo significato, perso nelle sue pagine come il vento nei 
parcheggi dei supermercati, nei capelli delle donne, negli occhi 
dei bambini. Un libro il quale è impossibile reggere tra le mani 
tranquille per una lettura erudita, distante: al primo colpo di 
vento, la sabbia delle sue frasi si sparpaglierebbe tra le dita.” 

(Bobin, Le Très-Bas).1 

 

Secondo Umberto Eco, la Bibbia fa parte dei “GUB” (Great Unread Books, “I 

Grandi Libri Mai Letti”), e non si sbaglia: quasi tutti hanno una Bibbia, ma ben 

pochi l’hanno letta veramente. 

Quindi, da una parte, la lettura che viene fatta della Bibbia è di tipo “antologico”; 

secondo le circostanze o le occasioni, un individuo o un gruppo sceglie un 

brano attinente alle necessità del momento. 

Non viene letta la Bibbia, ma solo i “brani scelti”. Il problema è che il brano 

scelto ha una funzione predeterminata, ossia, deve rispondere 

obbligatoriamente alla richiesta dell’individuo o del gruppo che l’ha scelto. 

Soddisfatta questa domanda, non viene chiesto più niente a questo brano. 

Perciò si tratta di una lettura strumentale il cui obiettivo è trovare qualcosa di 

utile nei testi biblici2.  

D’altra parte, la Bibbia continua ad essere difficile, poiché il suo linguaggio 

risulta poco accessibile ai lettori del nostro tempo, dato che tra lei e noi vi è un 

abisso temporale (quasi tremila anni), linguistico (scritta in lingue chiamate 

erroneamente “morte”) e culturale (l’Antico Vicino Oriente), il che rende difficile 

la sua comprensione. 

                                                            
Nota del traduttore: tutta la bibliografia sarà citato in spagnolo. 
1 Bobin, Christian. Le Très‐Bas. Éditeur: Gallimard, 1995, p. 13. 
2 Ska, Jean‐Louis. Introducción al Antiguo Testamento. Editorial Sal Terrae, Bilbao, España, p. 9. 
 



4 
 

Eppure, nonostante la sua complessità (o forse proprio per questa), “al Nuovo 

Testamento è stata dedicata un’attenzione investigativa maggiore rispetto a 

qualsiasi altra letteratura su scala mondiale”3, che lo trasforma in un complesso 

documentale di somma importanza per la comprensione della cultura 

occidentale di tradizione cristiana.  

Inoltre, come fonte storica, permette un’approssimazione di prima mano alla 

conoscenza delle origini del cristianesimo nel contesto della tradizione religiosa 

giudaica, della cultura greca e del dominio politico dell’Impero Romano. 

Ancor più, come testo sacro e da una prospettiva cristiana, è la condizione 

inevitabile per comprendere il modo in cui Dio parla ed agisce nella storia 

attraverso l’incarnazione di Gesù Cristo e quali sono le caratteristiche essenziali 

per aderire a lui. 

In questo modo, uno studio sistematico del Nuovo Testamento potrà capacitare 

i suoi lettori attuali e potenziali a cogliere appieno il significato del suo 

messaggio, e potrà favorire, nelle comunità dei credenti, un ascolto più attento 

e responsabile di ciò che è stato considerato il culmine della Rivelazione 

cristiana scritta.  

 

 

  

                                                            
3  Brown,  Raymond.  Introduccion  al  Nuevo  Testamento: Cuestiones  preliminares,  evangelios  y  obras 
conexas. Madrid: Trotta Editorial, 2002, p. 14. 



5 
 

 

MOTIVO DEL ALBERGO/CORSO 

 

Dal punto di vista letterario, “il Nuovo Testamento è un insieme di scritti di 

origine e carattere molto diversi, che uniti tra loro formano la parte principale 

della Bibbia cristiana”. 

“È allo stesso tempo un libro ed un insieme di libri. Non è un’opera semplice, 

unitaria, bensì un complesso di scritti che spesso non concordano tra loro: ogni 

volta mostra idee differenti”4, ma con un unico filo conduttore comune: 

l’annuncio del vangelo di Gesù Cristo e come lo hanno vissuto le comunità 

cristiane. 

Allo stesso modo, dal punto di vista storico, il Nuovo Testamento può essere 

compreso in modo migliore se si prendono in considerazione le circostanze 

politiche, religiose, economiche e sociali in cui è stato redatto, specialmente 

partendo dal punto di riferimento più ampio corrispondente alla realtà 

dell’Impero Romano. 

A questo proposito, Crossan sottolinea un contrasto importante: 

Durante un unico secolo, ai due estremi di questo mare crudele e 

splendido che è il Mediterraneo, ci sono stati due uomini che sono stati 

chiamati  figlio di dio durante la vita e semplicemente dei una volta morti. 

Uno di questi era all’apice dell’aristocrazia romana, mentre l’altro, Gesù, 

apparteneva allo strato più basso dei contadini giudaici 5.  

Mentre gli scritti di Virgilio ed i monoliti monumentali registravano i racconti 

leggendari sul figlio di Dio romano, il Nuovo Testamento, d’altro canto, riuniva i 

primi scritti che si riferivano al semplice contadino della Galilea, e come esso ed 

il suo annuncio dell’arrivo di un Regno furono proposti come alternative che 

sfidavano la teologia imperiale dominante, a tal punto che è finito con una morte 

crudele e con la truce persecuzione dei suoi seguaci. 

                                                            
4 Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 2008, p. 21. 
5 Crossan, John Dominic. Jesus, biografia revolucionaria, Barcelona: Editorial Grijalbo, 2004, p. 18. 



6 
 

Ma questa non è solo la storia dell’esecuzione di un uomo e della fine del suo 

progetto. Nel cuore del Nuovo Testamento permane la convinzione che lui sia 

stato rivendicato da Dio e che il suo Spirito continui ad agire in mezzo ai suoi 

seguaci. Questa collezione di scritti ha finito per essere posta come fondamento 

della religione più diffusa nel mondo occidentale, il cristianesimo. 

 

SCOPO DEL ALBERGO/CORSO 

 

Il  corso vuol offrire una visione panoramica del Nuovo Testamento 

 Come una “guida di viaggio”,  

 Che permetta ai lettori-viaggiatori di avvicinarsi in modo critico ai testi 

che vi sono contenuti,  

 e che aiuti a comprendere il suo contesto storico, letterario e teologico, 

cercando di raccorciare le distanze tra il tempo in cui è stato redatto e 

quello attuale, 

 con il fine di valutare la sua importanza e la sua influenza come testo su 

cui si fonda il cristianesimo  

 e come patrimonio essenziale nello sviluppo letterario essenziale per lo 

sviluppo della cultura occidentale. 

  



7 
 

ITINERARIO DEL ALBERGO/CORSO 

 

Fase Contenuto  

1 
Che cos’è il Nuovo 

Testamento?: Chiavi per 
l’interpretazione del testo  

1.1  Livelli di lettura del testo biblico 
1.2 Da uma lettura fondamentalista ad una lettura 

ermeneutica 
1.3 Che cos’è il N.T.? 
1.4 Come è organizzato il N.T.? 

2 
Come si è formato il 

Nuovo Testamento?: Il 
processo di costruzione 

del testo  

2.1  Come è stato scritto il N.T.? 
2.2  Come si è formato il canone del N.T.? 
2.3  Cosa sono gli apocrifi del N.T.? 
2.4  Come è arrivato a noi il  N.T.? 

 

3 
Qual é il mondo del Nuovo 
Testamento?: Il contesto 

del testo 

3.1   Qual é il marchio geografico del N.T.? 
3.2  Qual é il marchio storico del N.T.? 
3.3 Qual é o marchio politico, econômico, sociale e 

religioso del N.T.? 
3.4 Cosa sappiamo dell’esistenza storica di Gesù di 

Nazaret? 
4 

Cos’è il vangelo e come 
crea comunità?: La 
esperienza di Paolo 

4.1  Il vangelo: “Il cuore del  Nuovo Testamento” 
4.2  Struttura e classificazione del corpus paulino 
4.3  Aspetti di differenziazione nelle tradizioni pauline 
4.4  Linee e direzioni del pensiero paolino 

5 
Come si è manifestato il 
Vangelo nelle comunità 
dei credenti?: I vangeli 
sinottici e gli Atti degli 

Apostoli 
 

5.1  Gesù e la tradizione orale della Chiesa 
5.2  Il problema sinottico  
5.3  Il vangelo secondo Matteo  
5.4 Il vangelo secondo Luca e gli Atti degli Apostoli 

6 
Come è stato compreso 
Gesù nella Comunità del 

discepolo amato?: La 
tradizione giovannea 

6.1  Aspetti letterari del quarto vangelo. 
6.2 La cristologia del  quarto vangelo 
6.3 L’ecclesiologia del quarto vangelo 
6.4  Le lettere di Giovanni 

7 
Quali sono le forme 

principali attraverso cui è 
stato trasmesso il 

Vangelo?: I sottogeneri dei 
vangeli 

7.1  I racconti dell’infanzia di Gesù 
7.2 Le parabole di Gesù 
7.3 I racconti di miracoli ed esorcismi 
7.4 I racconti della passione 

8 
Come è stato vissuto il 

Vangelo nelle comunità e 
in mezzo all’Impero 

Romano? 

8.1  Lettera di San Giacomo 
8.2  Lettere di Pietro 
8.3  Lettera di Giuda  
8.4  L’ Apocalisse  



8 
 

 

TAVOLO 1 

 

CHE COS’È IL NUOVO TESTAMENTO? 

Chiavi per la comprensione del testo 

 

INTRODUZIONE  

In questa prima fase presenteremo quali sono i livelli di lettura del testo bíblico 

in generale, passando da una lettura fondamentalista ad una lettura 

ermeneutica. 

Nella seconda fase, poi, presenteremo “Che cos’è il Nuovo Testamento”. Dal 

punto di vista teologico come è la Nuova Alleanza che è centrata nella persona 

di Gesù di Nazaret, il Cristo, e la sua influenza nella formazione delle comunità 

cristiane. 

Concluderemo il Capitolo presentando come è costituito il Nuovo Testamento e 

come sono organizzati i Vangeli, gli Atti degli Apostoli, Apocalisse e le Lettere. 

 

PREGHIERA 

Ti rendiamo grazie, o Dio Misericordioso, per il dono della vita, per le cose 

meravigliose e per la salute di ciascuno di noi. 

O Dio Misericordioso, ti chiediamo di inviare lo Spirito Santo 

Per illuminare i nostri cuori e le nostre menti, 

Perché possiamo capire cosa apprendiamo in questo momento. 

Benediteci o Signore Dio, e ci guidi cosicché possiamo mantenere 

ed ingrandire la nostra fede. 

Te lo chiediamo per Gesù Cristo tuo figlio che vive e regna, ed in unità con Te e 

con lo Spirito Santo, è Dio nei secoli dei secoli. Amen  



9 
 

SVILUPPO DELLA TEMATICA 

1.1. Livelli della lettura del testo biblico 

Per interpretare e comprendere adeguatamente qualunque testo della Bibbia 

occorre prendere in considerazione questi aspetti: 

a) Testo (livello letterario) 

Il senso letterale è il senso preciso dei testi così come sono stati prodotti dai 

loro autori, ciò che si intende dalla semplice lettura e dall’analisi del testo. Il 

senso letterale non deve essere confuso con il significato letterale in senso 

stretto, voluto dai fondamentalisti. Non basta tradurre un testo parola per 

parola per ottenere il suo senso letterale. È necessario comprendere secondo 

le convenzioni letterali di quel tempo.6 

“Il senso letterale  non significa interpretare il testo alla lettera, ma cercare il 

senso dato dall’autore a questo testo, considerando l’intenzione dell’autore, il 

pubblico di destinazione, la situazione nel tempo ed il genere letterario 

utilizzato”7. “I generi letterari sono modi determinati di scrivere, regolamentati da 

norme di uso comuni in data epoca o regione, corrispondenti all’intenzione 

dell’autore”8.    

b) Contesto (livello storico-sociale) 

Il contesto si riferisce alle realtà storico-sociali del testo. Per esempio un 

colombiano che legge il giornale è in grado di cogliere le varie sfumature di 

significato per il solo fatto di condividere con il giornalista lo stesso periodo 

storico, la stessa cultura e la stessa società, sfumature che uno straniero non 

coglie con tanta facilità – se riesce a coglierle, i lettori originali dei testi biblici 

approfittavano di un vantaggio simile. Il lettore moderno ha uno svantaggio 

enorme nel cogliere le sfumature storico-sociali, a causa della distanza storica. 

Il contesto è intrecciato alla cultura, alla società ed alla storia. Il lettore attuale 

deve fare uno sforzo speciale per entrare nel ‘mondo’ del testo. 9 

I  libri  della Bibbia hanno circa tra 3.500 a 2.000 anni. Oltre questo, sono stati 

scritti da una visione cosmica completamente ebraica (anche i libri del Nuovo 

Testamento) e da un punto di vista religioso ebraico. L’Antico Testamento 

                                                            
6 Pontificia Comisión Bíblica. “La Interpretación de la Biblia en la Iglesia”.  
7 Rivero, Antonio L.C.  “Entradas en forma de fichas sobre la Biblia”. Documento nella Web.  
8 Curso Bíblico. Documento nella Web.  
9 “Niveles de contexto y lectura bíblica”. Documento nella Web.  



10 
 

racconta episodi dei costumi e della cultura ebrea antica, mentre il Nuovo 

Testamento è stato scritto quando il popolo israelitico è dominato dai Romani. 

Questo significa che la Bibbia è un documento storico, con lingue, culture e 

costumi completamente diversi da quelli del nostro mondo. 

Senza capire il contesto storico-culturale di un testo, non possiamo avvicinarci 

all’intezione che l’autore ebbe in mente quando scriveva.10 

 

c) Pretesto (livello teologico e pastorale) 

“Il pretesto ci mostra l’intezione di salvezza del testo biblico”11. L’esegesi è un 

compito teologico, ovvero, fatto partendo dalla fede ed al servizio della fede, e 

che si incorpora nello sforzo di interpretare la dinamica religiosa intrinseca ai 

testi neotestamentari, spiegando e sviluppando questa dimensione teologica. 

Una lettura contestuale rende evidente che le idee teologiche non cadono dal 

cielo, come formulazioni pure e atemporali. 

Scopriamo sempre una relazione tra la situazione delle comunità (contesto 

sociale) e l’espressione della fede (il come professa la sua fede in Cristo, il 

modo di comprendere la comunità, la sua relazione con il mondo, il suo vincolo 

con Gesù). Il messaggio religioso e la rivelazione divina per il credente, non 

succede in stato puro e astratto, ma è situata storicamente, condizionata e 

limitata. 

La Bibbia è la testimonianza della rivelazione, nella misura in cui testimonia 

attraverso la fede presente nella confessione e vita di diverse comunità. Solo in 

questi “vasi di creta” vi è la rivelazione di salvezza. “Il messaggio cristiano 

primitivo non esiste come un kerigma che si possa estrarre da testi, ma soltanto 

da differenti scenari storici”12.  

1.2. Da uma lettura fondamentalista a una lettura ermeneutica 

a) Una lettura fondamentalista  

La lettura fondamentalista ritiene che il testo biblico sia stato rivelato e non 

ispirato. Che, perciò, quanto vi è narrato è avvenuto storicamente e bisogna 

obbedire ai suoi precetti alla lettera, senza nessuna mediazione critica. 

                                                            
10  “Interpretando la Biblia: el proceso de interpretar”. Documento nella Web.  
11  Casas,  Juan.  “Nuevo  Testamento:  Apuntes  de  clase.  Introducción  al  Nuevo  Testamento”.  Pontificia 
Universidad Javeriana, II semestre 2016 
12  Aguirre  Monasterio,  Rafael  (Edit).  El  Nuevo  Testamento  en  su  contexto:  Propuestas  de  lectura. 
Estella: Verbo Divino, 2013, p. 28‐29. 



11 
 

 

Partendo da questa definizione, vedremo le caratteristiche di una lettura 

fondamentalista che orienta alcuni religiosi verso il modo contrario a cui crede 

la Chiesa. Perciò Papa Benedetto XVI risalta tutta questa problematica dicendo: 

Il fondamentalismo esclude il rapporto stretto del divino e dell’umano nelle 

relazioni con Dio (...). Per questo motivo tende a trattare il testo biblico come se 

fossero state dettate ogni parola direttamente dallo Spirito, e non arriva a 

riconoscere che la Parola di Dio è stata data in un linguaggio e in una 

fraseologia condizionati da una o da un’altra epoca specifica.13 

“Il fondamentalismo é anti ermeneutico per principio”14, ossia non usa criteri  

ermeneutici, ma si concentra soltanto sulla lettera in quanto tale e comprende la 

Parola di Dio superficialmente, e la osserva come rivelazione di Dio. Come dice 

la Pontificia Commissione Biblica (1993): 

La lettura fondamentalista parte dal principio per cui, dato che la Bibbia è 

Parola di Dio ispirata e esente da errori, deve essere letta e interpretata 

letteralmente in tutti i suoi dettagli. Per “interpretazione letterale” si intende 

un’interpretazione primaria, alla lettera, che esclude ogni sforzo di 

comprensione della Bibbia, la sua crescita storica ed il suo sviluppo. Si oppone 

quandi all’uso del metodo storico-critico, così come ad ogni metodo scientifico 

per l’interpretazione della Scrittura.15 

Prima di leggere un testo, uno degli aspetti che dobbiamo tenere presente è il 

suo contesto storico. Molti credono in modo assoluto a ciò che è avvenuto 

senza l’interpretazione di quel tempo, quando gli scritti sacri hanno iniziato ad 

essere redatti. 

La difficoltà della lettura fondamentalista è il problema dell’esercizio della 

comprensione di un testo sacro, che ha come riferimento il suo significato 

originale in quella cultura specifica; per esempio, negli stessi vangeli viene 

presentata una cultura distinta: quella ebraica che si distingue da quella greca e 

quest’ultima da quella attuale. 

 
                                                            
13 BENEDETTO XVI, Esortazione  Apostolica Postsinodale Verbum Domini, 79. 
14 Fernández, Felipe. Fundamentalismo Bíblico. Bilbao: Desclée de Brouwer, 2008, p. 33. 
15 Pontificia Comisión Bíblica. “La Interpretación de la Biblia en la Iglesia”, 67. 



12 
 

Il fondamentalismo guarda solo all’orizzonte del presente e alla sua interferenza 

nel futuro, senza considerare il passato con i suoi valori costumi. 

Un altro  errore che troviamo nella lettura fondamentalista è  “ il tergiversare dei 

significati per perpetuare uno Status quo”16; ossia, il fondamentalismo ha dato 

un’interpretazione forzata o sbagliata a certe parole o avvenimenti per 

perpetuare la corrispondenza in tutti i momenti con quanto sia stabilito. 

Per concludere, è oportuno ricordare qui che il frutto di una mentalità 

fondamentalista è una concezione biblica infantile, dato che, senza guardare 

alla totale profondità della Scrittura, si tende ad aumentare la distanza tra il 

contesto antico e la realtà attuale. 

Quindi la Bibbia non è un luogo in cui si possano trovare risposte ai problemi 

personali, familiari e sociali; l’approccio fondamentalista è pericoloso perché ci 

illude su un falso concetto di pensiero sulla Scrittura.  

b) Una lettura Ermeneutica 

Al contrario del fondamentalismo, l’ermeneutica assume la realtà degli scritti 

biblici dalla sua dimensione testuale, contestuale e pretestuale. 

Senza negare la sua ispirazione, considera che, per cogliere meglio il suo 

significato, è necessario conoscere il contesto storico e culturale in cui sono 

stati scritti, cercando di differenziare il proprio autore umano (che è contingente 

e relativo) dal messaggio di salvezza in cui Dio si rivela storicamente. Questo 

processo interpretativo si chiama esegesi. 

A questo proposito la  Pontificia Commissione Biblica afferma: 

L’esegesi cattolica non cerca di differenziarsi per un metodo scientifico 

particolare. Questa riconosce che uno degli aspetti dei testi biblici è l’essere 

una opera di autori umani, che utilizzano le proprie capacità di espressione ed i 

mezzi che avevano a disposizione in quel tempo ed in quella società. Di 

conseguenza, questa usa, senza secondi fini, tutti i metodi e gli approcci che 

permettano di cogliere meglio il significato dei testi in loro contesto linguistico, 

                                                            
16 Casas, Juan, op. cit. 



13 
 

letterario, socioculturale, religioso e storico, illuminati anche dallo studio delle 

sue fonti e tenendo conto della personalità di ogni autore.17 

Una caratteristica della lettura ermeneutica è quella di fare attenzione al 

contesto, partendo dalle conquiste scientifiche raggiunte, per facilitare 

un’indagine completa e dettagliata sulla Sacra Scrittura; per esempio, 

l’attenzione della critica storica, letteraria, delle forme e dei testi, tra le altre. 

La lettura ermeneutica permette di comprendere il significato pieno della 

Scrittura perché, unendo la comprensione genuina del testo sacro e le 

riflessioni attuali dell’ermeneutica biblica, ne deriva un esercizio completo di 

comprensione della Sacra Scrittura. 

La  reinterpretazione alla luce del contesto attuale, senza perdere il senso 

originale del testo sacro è, oltretutto, un’attitudine delle scelte favorevoli 

dell’ermeneutica biblica attuale, perché accetta che la Sacra Scrittura trasmetta 

la volontà di Dio,  che in ogni circostanza sarà la stessa di ieri, di oggi e di 

sempre. “Dio, nostro Salvatore....il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e 

giungano alla conoscenza della verità.  ” (1Tm 2,3-4).     

1.3. Che cos’è il  Nuovo Testamento?     

Il Nuovo Testamento, como realtà teologica, è una nuova relazione d’amore tra 

Dio e noi,  secondo il modo di vedere cristiano, vengono mantenute le 

promesse fatte nell’Antico Testamento, e Gesù Cristo costituisce l’apice delle 

promesse di Dio fatte nell’alleanza stretta con il suo popolo. 

Questa alleanza è iniziata con l’Esodo (Es 3,7-8) e mostra l’intenzione amorosa 

di Dio verso i suoi figli, e culmina, con l’incarnazione di suo Figlio, a farsi servo 

e a servire per amore (Mt 20,28). 

Il  Nuovo Testamento mette in rilievo per scritto la pienezza della Rivelazione 

divina, che ha preso corpo tra la metà del I secolo ed i primi anni del II d.C18.  

Il Nuovo Testamento è l’interpretazione dei fatti  secondo la fede, e contiene in 

se stesso una tensione tra unità e diversità – letteraria, ecclesiologica e 

                                                            
17 Pontificia Comisión Bíblica. “La Interpretación de la Biblia en la Iglesia”, 83. 
18 Casas, Juan, op. cit. 



14 
 

teologica. Per questo non devono  sembrarci strani contrasti e divergenze, e 

anche contraddizioni 19.  

Come insieme di libri, comprende 27 libri canonici, che sono quelli che con 

l’andar del tempo sono stati riconosciuti dalla Chiesa come espressione 

autentica della fede primitiva della Chiesa apostolica20. 

Günther ha detto che questi libri riproducono il messaggio di Cristo come 

testimonianza della Nuova Alleanza che Dio ha fatto definitivamente in Gesù 

Cristo con tutta l’umanità; sono il compimento dei libri dell’Antico Testamento 

che raccontano l’antica alleanza con il popolo d’Israele 21. Il Nuovo Testamento 

è la manifestazione dell’azione salvifica di Dio in Gesù Cristo, che ci è data 

nell’intera opera del Nuovo Testamento. 

Il Nuovo Testamento non è un nuovo inizio, bensì il proseguimento della storia 

stessa della salvezza. Gli scritti del Nuovo Testamento manifestano la sua 

relazione con l’Antico, dato che il “Dio dell’Antica Alleanza è anche quello della 

Nuova, il Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe è identico, lo stesso Dio Padre di 

nostro Signore Gesù Cristo”22.  

Anche se il Nuovo Testamento ci mostra la figura e la trascendenza di Gesù di 

Nazaret, dobbiamo mettere in evidenza che Gesù non ha scritto nulla.  

Etienne Charpentier disse che il Nazareno ha parlato ed è vissuto. Questo è 

tutto ciò che ha impressionato i suoi discepoli23.  

Per conoscere come ci sono arrivati i libri del  Nuovo Testamento, Günther 

Schiwy  ha affermato che i libri originali del N.T. sono stati scritti tra gli anni 50 e 

100 d.C. su papiri poco durevoli che presto sono andati persi o svaniti. Però ne 

sono state conservate varie copie su pergamena. “Già dalla fine del primo 

secolo è stata provata l’esistenza di scritti neotestamentari attraverso citazioni 

di altri documenti e libri”24. 

                                                            
19 Idem. 
20 Schiwy, Gunther. Iniciación al Nuevo Testamento. Ed. Sígueme, España, 1969, p.17. 
21 Idem, 17 
22 Idem. 
23 Charpentier, Etienne. Para leer el nuevo testamento. Editorial Verbo Divino, 2006, p. 11. 
24 Gunther Schiwy, op. cit., p. 18. 



15 
 

Il Nuovo Testamento è il deposito scritto della tradizione orale apostolica in cui 

conserva, si conferma e si espone, come fonte di fede, la tradizione anteriore 

alla Scrittura25. “La scrittura è al di sopra della tradizione post-apostolica e 

conferma, allo stesso modo, che quanto originato è legato alle sue origini”26. 

Possiamo dire, secondo Antonio Piñedo, che i libri del  Nuovo Testamento 

hanno almeno 4 caratteristiche comuni27: 

 Tutti i suoi autori erano ebrei del primo secolo e inizio del secondo 

secolo d.C. 

 Il suo contesto sociologico e storico é il Mediterraneo orientale del 

primo secolo d.C. 

 Tutti i suoi autori hanno scritto in greco antico (Koiné). 

 Tutti i suoi autori cercano di spiegare il mondo e l’essere umano nella 

sua relazione con Dio attraverso la fede nella stessa persona: Gesù 

di Nazaret. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
25 Idem, 19. 
26 Idem, 19 
27 Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 2008, p. 21‐23. 



16 
 

VANGELI 

1.4. Come è organizzato il  Nuovo Testamento?  

 Organizzazione  Canonica del  Nuovo Testamento28 

 

1. Matteo 

2. Marco  

3. Luca  

4. Giovanni 

5.  Atti degli Apostoli 

6. Ai Romani 

7. Prima ai Corinzi 

8. Seconda ai Corinzi  

9. Ai  Galati 

10. Agli  Efesini 

11. Ai Filippesi 

12. Ai Colossesi 

13. Prima ai Tessalonicesi  

14. Seconda ai Tessalonicesi 

15. Prima a Timoteo  

16. Seconda a Timoteo 

17. A Tito 

18. A Filemone  

19. Agli  Ebrei 

20. Di San Giacomo 

21. Prima lettera di San Pietro 

22. Seconda lettera di San Pietro 

23. Prima lettera di San Giovanni 

24. Seconda lettera di San Giovanni 

25. Terza lettera di San Giovanni 

26. Di San Giuda 

27. Apocalisse 

 

 

 

 

 

 

                                                            
28    Casas,  Juan.  “Nuevo Testamento: Apuntes de  clase.  Introducción al Nuevo Testamento”. Pontificia 
Universidad Javeriana, II semestre 2016. 

STORIA 

LETTERE DI 

PAOLO 

(Destinatari) 

LETTERE  

(Lettere Cattoliche) 

LIBRO della RIVELAZIONE 



17 
 

 Organizzazione del  Nuovo Testamento per corpus29 

 Corpus Paolino (13 lettere + lettera agli Ebrei) = Paolo 

 Luca (Vangelo + Atti) = Opera Lucana 

 Giovanni (Vangelo + lettere + Apocalisse)= Giovanneo 

 Marco (Vangelo + Pietro) = di San Marco 

 Letteratura restante (San Giacomo + Giuda + Matteo) 

 

 

RIASSUNTO: 

In questo capitolo prova a rispondere alle seguenti domande: 

Che cos’è il Nuovo Testamento? 

La ragione per cui si fa riferimento ai diversi livelli di lettura e all’attenzione che 

bisogna fare per non cadere nella lettura fondamentalista, che non permette di 

conoscere il contesto in cui sono avvenuti i fatti. 

È proposta una lettura ermeneutica che include testo, contesto e pretesto. In 

altre parole, una lettura fondamentalista è quella che si fa alla lettera e la parola 

di Dio viene compresa in modo superficiale ed evasiva, senza considerare il 

contesto storico e culturale; a differenza della lettura ermeneutica, che è fatta 

partendo dal contesto e dal pretesto con tutti gli elementi che includono.  

Quanto all’organizzazione del Nuovo Testamento, questo si divide in Vangeli, 

Lettere di Paolo, Lettere Cattoliche, e altri libri come gli Atti degli Apostoli  

(storia della Chiesa) e Apocalisse (Rivelazione). 

 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

1) Perché abbiamo bisogno di testo, contesto e pretesto per 

comprendere la  Sacra Scrittura? 

2) Che differenza c’è tra una lettura fondamentalista e la lettura 

ermeneutica? 

 

 

                                                            
29 Idem. 



18 
 

VALUTAZIONE: 

Rispondi vero o falso: 

1. La lettura letterale delle Sacre Scritture ci porta a comprendere 

l’intenzione del testo. (V)   ( F ) 

2. Una lettura fondamentalista prende in considerazione la forma ed il 

contesto letterario dei racconti (V)   (F)  

3. L’autore dei Vangeli è Gesù di  Nazaret. ( V )   ( F ) 

4. Il Nuovo Testamento non ha niente a che vedere con l’Antico 

Testamento. ( V )  (F) 

 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

 

BENEDETTO XVI, Esortazione  Apostolica Postsinodale Verbum Domini. 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento: Cuestiones 

preliminares, evangelios y obras conexas. Madrid: Trotta, 2002. 

Casas, Juan. “Nuevo Testamento. Apuntes de clase. Introducción al Nuevo 

Testamento”. Pontificia Universidad Javeriana, II semestre 2016. 

Charpentier, Etienne. Para leer el Nuevo Testamento. Editorial Verbo 

Divino.  2006.  

Fernández, Felipe. Fundamentalismo Biblico. Bilbao: Desclée de 

Brouwer, 2008. 

Schiwy, Gunther. Iniciación al Nuevo Testamento. Ed. Sígueme, España, 

1969. 

Lakatos Janoska, Eugenio. Introducción a la Sagrada Escritura. 

Universidad Santo Tomas: Bogotá, 1983. 

Pontificia Comisión Bíblica. La interpretación de la Biblia en la Iglesia. 

Madrid: Editorial y Distribuidora S. A., 2007. 

Aguirre Monasterio, Rafael (Edit). El Nuevo Testamento en su contexto: 

Propuestas de lectura. Estella: Verbo Divino, 2013. 

 

Cibergrafía: 

a) Documento de la Pontificia Comisión Bíblica: 



19 
 

https://rsanzcarrera2.wordpress.com/2012/06/13/los-tres-niveles-de-sentido-

de-la-sagrada-escritura/  (consultado el 25 de octubre de 2016). 

 

b) Rivero Antonio LC.  Entradas en forma de fichas sobre la Biblia. Tomado 

de: http://revelacion-biblica.blogspot.com/2010/06/unidad-3-la-biblia.html.  

 

c) Curso Bíblico:  

http://azur-wwwcbilcom.blogspot.com.co/2009/11/capitulo-tercero-la-biblia-

palabra.html (consultado el 25 de octubre 2016). 

 

d) Niveles de contexto y lectura bíblica:  

http://www.facultadseut.org/media/modules/editor/seut/docs/separata/separ

024.pdf. (Consultado el 25 de octubre de 2016). 

 

e) Interpretando la Biblia: El proceso de interpretar (lección 1): 

https://es.scribd.com/doc/51567667/Interpretando-La-Biblia (consultado el 

25 de octubre de 2016). 

  



20 
 

TAVOLO  2 

 

COME SI È FORMATO IL  NUOVO TESTAMENTO? 

Il processo di  costruzione del testo 

 

INTRODUZIONE  

Questo Capitolo ha come obiettivo rispondere alla domanda: Come si è formato 

il Nuovo Testamento? Mantenendo in primo piano di conoscenza il suo 

protagonista principale e l’origine della sua redazione: Gesù di Nazaret. 

È stato l’episodio della sua risurrezione che ha segnato la prima comunità 

cristiana, formata dagli apostoli e dai testimoni dell’accaduto, e questa 

testimonianza è stata trasmessa nel tempo, fondamentalmente in due maniere: 

la tradizione orale e gli scritti; questi ultimi sono un universo letterario e dentro 

vi si trova il Nuovo Testamento. 

La formazione di un suo canone è stata un’impresa ardua, che ha finito di 

essere compiuta con il Concilio di Trento (1545-1563 d.C.). In questo Concilio è 

stato stabilito il canone di 27 libri, come li conosciamo oggi. 

Però ci sono altri libri non inclusi nel canone; questi sono denominati apocrifi e li 

vi si trovano eventi che non sono contenuti nella Sacra Scrittura. 

Tutti questi temi fanno parte della storia della formazione del Nuovo 

Testamento che spiegheremo brevemente più avanti. 

 

 

PREGHIERA 

Spirito Santo, Signore che da la sapienza, illumina le nostre menti, e 

facci comprendere il modo misterioso con cui hai ispirato la Sacra 

Scrittura. 

Tu che ti sei servito di uomini e donne per trasmettere la buona novella di 

Cristo, che attraverso le loro voci, le loro vite ed i loro scritti hai 

manifestato l’amore di Dio. 

 



21 
 

Illumina le nostre menti, ma soprattutto, Spirito di Dio, non permettere 

che questa buona novella rimanga solo su un foglio. 

Continua a scriverla nelle nostre vite, stampala nella nostra esistenza, 

perché possiamo amare Dio ed il prossimo con tutta la nostra anima, la 

nostra mente e tutte le nostre forze. Amen.  

 

SVILUPPO DEL TEMA   

2.1. Come è stato scritto il  Nuovo Testamento? 

Ricordiamo che il motivo fondamentale per cui è stato scritto il Nuovo 

Testamento è Gesù di Nazaret. 

I vangeli parlano della vita di Gesù e del suo messaggio, e lo possiamo vedere, 

per esempio, nel prologo di San Giovanni (Gv 1, 17-18 o Mc 1, 1ss). Eppure ci 

sono alcuni che affermano che Gesù non sia mai esistito, cosa che 

costituirebbe un problema per la fede cristiana; ma al contrario, gli studi sia 

degli storici che degli antropologi confermano l’esistenza di Gesù. 

Possiamo trovare fonti cristiane e non cristiane che aiutano a ricostruire la vita 

di Gesù. Una delle più importanti è Flavio Josefo, che presenta varie volte testi 

su Gesù di Nazaret30. Quanto alle fonti cristiane più affidabili, sono gli stessi 

vangeli sinottici. 

Dunque, possiamo fidarci dei vangeli? La risposta a questa domanda è 

complessa poiché non basta soltanto confrontare i dati dei vangeli tra loro, ma 

anche la teologia particolare che ci porta a presentare i fatti, tali come miracoli, 

avvenimenti storici, frasi ed episodi di Gesù, ecc. 

D'altronde, qualcosa che colpisce nella ricerca del Gesù storico sono le diverse 

maniere in cui ci è presentato, sia come un “maestro di saggezza o un  

profeta escatologico”31, ma non c’è  dubbio che in qualsiasi modo, sappiamo 

che Gesù è esistito ed è parte fondamentale, o meglio, è la “pietra angolare” 

(Mt 21,42) di tutta la rivelazione e la predicazione cristiana. Se da una parte 

sappiamo di Gesù, dall’altra dobbiamo capire che vi è un’interpretazione, 

                                                            
30 Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 2008, p. 152‐154. 
31 Cf. Theissen Gerd y Merz Annette. El Jesús Histórico. Salamanca: Sigueme, 1999. 



22 
 

trasmissione e accoglimento delle sue parole, o della “Buona Novella” (At. 

13,32), arrivata fino a noi attraverso la generazione apostolica. 

Sovente ci chiediamo: Gesù ha scritto i vangeli? Tutto ciò che è accaduto è 

stato scritto in quel momento preciso? Cosa che, secondo gli studi storici, non è 

così. Sembra che Gesù non abbia scritto niente che contenga la sua 

predicazione, a differenza di Mosè, di cui si dice che abbia scritto il 

Pentateuco32.  

Quindi chi ha scritto i Vangeli e gli altri libri della rivelazione? Per saperlo 

dobbiamo considerare che i primi cristiani non hanno iniziato a scrivere su Gesù 

subito alla sua morte, perché ricevere e diffondere la buona nuova da parte 

della generazione contemporanea a Cristo non dipendeva dagli scritti, bensì 

dalla tradizione orale tramandata dagli Apostoli e da coloro che l’avevano 

ricevuta. 

Si dice quindi, che all’inizio ciò che veniva maggiormente raccontato erano la 

passione, la morte e la resurrezione di Cristo. È che:   

"Se Dio, per darci la sua rivelazione, ha voluto servirsi degli uomini dai più 

svariati caratteri e talenti, non ci ha trattati come meri strumenti passivi: 

ciascun autore (dei Libri del Nuovo Testamento) ha la sua maniera personale 

di trasmettere la stessa parola di Dio"33. 

Dato che per i primi cristiani l’aspetto escatologico era molto importante, 

all’inizio non si sono messi a scrivere libri perché pensavano che la venuta di 

Cristo sarebbe stata imminente, ossia avevano un desiderio escatologico così 

forte che non ritenevano necessari gli scritti, i seguaci di Cristo pensavano che 

sarebbero andati presto con lui in poco tempo e non sarebbero rimasti per 

leggerli34.   

Ma col passar del tempo cominciarono a disperarsi poiché la venuta imminente 

di Cristo non accadeva, ed i primi cristiani allora, hanno cominciato e 

preoccuparsi, e furono assaliti da molti dubbi per ciò. 

                                                            
32 Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento: Cuestiones preliminares, evangelios y obras 
conexas. Madrid: Trotta, 2002, p. 48. 
33  Robert  André  y  Feuillet  André.  Introducción  a  la  Biblia.  Traducido  por  Alejandro  Ros.  Barcelona: 
Herder, 1965, p. 808. 
34 Brown, R.., op. cit., p. 48. 



23 
 

 

Per placare questi dubbi, hanno cominciato a scrivere lettere indirizzate a 

diverse persone, così è nata la prima letteratura cristiana che conosciamo. La 

redazione e la conservazione degli scritti cristiani ha avuto un lungo processo, 

poiché i cristiani consideravano questi scritti allo stesso livello delle scritture 

giudaiche, ragion per cui non solo sono stati conservati, ma anche stati 

considerati come unici.35 

A volte pensiamo che la Bibbia sia sempre esistita per noi cristiani; ma non era 

così. Le attività di scrittura e di conservazione degli scritti cristiani sono passati 

per un processo durante i secoli. Dovuto a ciò oggi possiamo avere la nostra 

Bibbia completa in casa e tutti i libri del Nuovo Testamento che, come già 

sappiamo, sono stati scritti per le comunità cristiane dell’epoca. 

Dobbiamo considerare che non conosceremo mai tutti i particolari su come 

sono stati scritti, conservati, selezionati e compilati i 27 libri del Nuovo 

Testamento; però sappiamo che sono lo strumento più importante per mettere 

in contatto milioni di persone con Gesù di Nazaret e con i primi seguaci che lo 

hanno annunciato. 

2.2. Come si è formato il canone del Nuovo Testamento? 

Il termine canone indica: regola di misura, regola di condotta, norma, modello, 

lista, catalogo, tabella. Nel secondo secolo si trovano formulazioni come: regola 

di verità, regola di fede e regola della Chiesa. 

Dal IV secolo, con il Concilio di Laodicea (anno 363), la chiesa si riferisce 

all’elenco dei Libri dell’Antico e del Nuovo Testamento. L’08 aprile 1546 il 

Concilio di Trento pubblicò un decreto, il De Canonicis Scripturis, in cui sono 

nominati e numerati i libri dei due Testamenti che la Chiesa Cattolica riconosce 

come canonici e come collezione ufficiale dei Libri Ispirati che hanno autorità 

assoluta. I Concili successivi  hanno poi affermato il loro carattere dogmatico, 

infallibile e immutabile 36. 

                                                            
35 Brown, R.., op. cit., p. 53. 
36 Wikenhauser, Alfred & Schmid, Josef. Introducción al Nuevo Testamento. Barcelona: Editorial Herder, 
1978, p. 58‐59. 



24 
 

In sintesi, il canone del Nuovo Testamento, come tale, è l’insieme dei libri 

considerati come ispirati divinamente e che costituiscono il Nuovo Testamento 

della Bibbia cristiana. Per la maggioranza è un elenco stabilito di ventisette libri 

che comprendono i Vangeli canonici, gli Atti degli Apostoli, le Lettere e 

l’Apocalisse. 

a) Inizio della formazione del canone  

Dove e quando i quattro Vangeli  siano stati riuniti in una collezione è una cosa 

che non può essere affermata con assoluta certezza. Secondo A. Harnack, la 

raccolta e l’ordinamento dei quatro libri avvenne nell’Asia Minore, sotto l’impero 

di Adriano (117-138)37.  

Gli scritti del Nuovo Testamento, per essere stati scritti soprattutto alle comunità 

in particolare, non sono stati conosciuti immediatamente da tutta la Chiesa 

cristiana. Ma dai primi tempi della Chiesa abbiamo delle testimonianze di 

grande valore che dimostrano l’esistenza di questi scritti sacri; vediamone 

alcune: 

 Marcione (144): È il  primo a difendere l’idea di raccogliere gli Scritti Sacri; 

ha creato un suo canone precedente a quello della Chiesa. Influenzato da 

teorie non cristiane, pensava che il Dio di cui parla l’Antico Testamento non 

fosse quello vero, ragione per cui ha respinto completamente tutti i libri della 

Bibbia ebraica. Prima di lui non era stato stabilito nessun canone nella 

Chiesa e per questo si può affermare che Marcione sia stato il primo a 

definire una raccolta di libri cristiani. Questa era costituita dal Vangelo di 

Luca e da dieci lettere paoline (tutte meno quelle pastorali; quella agli Ebrei 

non si considera)38. 

 Giustino (150): Fa una denominazione originale per designare i Vangeli: “Le 

Memorie degli Apostoli”. Cita i Vangeli come autorità suprema. 

 Ireneo di Lione: L’insistenza sull’esistenza di un canone formato da quattro 

vangeli e non altri, era il tema centrale di Ireneo di Lione; ha denunciato vari 

gruppi tra i primi cristiani che utilizzavano un unico Vangelo, per esempio il 

marcionismo, che usava soltanto quello di Luca; o gli ebioniti, i quali, 

                                                            
37 Idem, p. 67. 
38 Idem, p. 77. 



25 
 

sembra, che utilizzassero una versione aramaica di Matteo; ed altri gruppi 

che invece usavano più di quattro vangeli, come i valentiniani. Ha dichiarato 

che questi quattro che difendeva erano le colonne della Chiesa, e che non 

era possibile che ce ne fossero più o meno di quattro, data la logica di 

analogia con i quattro angoli della terra, i quattro venti. 

Questa immagine, presa da Ezechiele 1 o da Apocalisse 4, 6-10, del trono 

di Dio circondato da quattro creature con quattro volti, il cui aspetto era uno 

di uomo, uno di leone sul lato destro dei quattro, e di bue a sinistra dei 

quattro; e per ultimo di aquila. Questa è l’origine dei simboli convenzionali 

degli evangelisti: il leone (Marco), il bue (Luca), l’aquila (Giovanni) e l’uomo 

(Matteo). Ireneo, in ultima istanza, aveva ragione a dichiarare che i quattro 

vangeli collettivamente, e solamente questi quattro, contenevano la verità.39 

 Frammento di Muratori:  È  lo scritto più antico sul Canone del Nuovo 

Testamento del II secolo scoperto in un manoscritto dei secoli VII-VIII del 

Monastero di Bobbio da L. A. Muratori, scritto in latino-barbaro. Non 

contiene un semplice elenco di libri riconosciuti come canonici, ma offre 

spiegazioni sull’autore, sui destinatari, sulle circostanze e sulla finalità di tutti 

gli scritti; allo stesso modo ne esclude altri come non canonici ed eretici40.  

b) Criteri del canone 

La chiesa primitiva ha usato come criteri di canonicità i seguenti elementi: 

 Antichità:  gli scritti dovevano essere stati redatti in periodi prossimi 

all’epoca di Gesù e dei suoi Apostoli. 

 Apostolicità: gli scritti dovevano essere stati redatti da un Apostolo 

(per esempio Paolo) o da un compagno degli apostoli (per esempio 

Luca o Marco). 

 Cattolicità: la parola greca vuol dire “Universalità” e qui si riferisce a 

ciò che doveva essere un testo di uso generale tra le chiese. 

(accettato universalmente). 

                                                            
39 Marguerat, Daniel.  Introducción al Nuevo Testamento, su historia, su escritura, su teología. Bilbao: 
Descleé de Brouwer, 2008, p. 453. 
40  Piñero,  Antonio  &  Peláez,  Jesús.  El  Nuevo  Testamento,    Introducción  al  estudio  de  los  primeros 
escritos cristianos. Madrid: El Almendro, 1995, p. 85‐86. 



26 
 

 Ortodossia:  il libro doveva essere in armonia dottrinale con il resto 

dei testi Neotestamentari 41. 

2.3. Cosa sono gli apocrifi del nuovo testamento? 

Il canone del Nuovo Testamento che conosciamo contiene 27 libri; ma non 

sono solo questi che parlano di Gesù; ve ne sono altri che sono denominati 

apocrifi. 

La parofa  “apocrifo” deriva dal verbo greco “apokrypto”, che significa 

nascondere  o separare; in latino è apócryphusy che significa "nascondere 

lontano"42.  

Con questa parola è classificata una serie di libri che le chiese dei primi secoli 

avevano riconosciuto come facenti parte della Sacra Scrittura; ma non sono 

stati inclusi nel canone perché, a differenza degli altri, questi non sono 

contemporanei agli apostoli, e non sono diffusi in tutte le comunità. 

Tanto i vangeli quanto anche gli scritti apocrifi sono di grande importanza 

perché, grazie all’estensione degli orizzonti storici, negli studi del XIX secolo, 

cominciarono ad essere riconosciuti anche questi, dato il loro grande valore 

come fonti storiche, e ci danno chiarimenti sui periodi che vanno dalla fine 

dell’Antico Testamento all’inizio del Nuovo Testamento. Oltre a ciò offrono 

informazioni sull’evoluzione delle credenze sull’immortalità, la resurrezione, i 

temi escatologici e l’influenza delle idee ellenistiche nel giudaismo. 

Gli apocrifi, secondo Aurelio de Santos Otero43, possono essere classificati in 

questo modo: 

 Vangeli apocrifi perduti: sono tutti i testi denominati giudeo-cristiani. La loro 

singolarità è che questi sono andati completamente o in parte dispersi, e ne 

sono rimaste soltanto allusioni nelle varie opere della letteratura patristica. 

Erano stati scritti o adottati dalle comunità giudaiche che avevano scelto il 

cristianesimo, ma senza rinunciare alla mentalità semitica; probabilmente 

queste comunità si sentivano attratte dal Vangelo di San Matteo, che 

                                                            
41 http://www.cristianismo‐primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html. 
42 Tuggy Alfred E. Léxico Griego – Español. México (D.F.), Editorial Mundo Hispano, 1° Edición, 1996, N° 
613. 
43  Cf.  De  Santos  Otero,  Aurelio.    Los  Evangelios  Apócrifos. Madrid:  Biblioteca  de  Autores  Cristianos, 
2005. 



27 
 

copiavano o prarafrasavano dall’originale scritto in “ebraico o aramaico”44; 

ma quest’ultima informazione non è molto precisa45. 

 Apocrifi della natività e dell’infanzia: questi testi narrano la nascita e 

l’infanzia di Gesù; tra questi troviamo il Protovangelo di Giacomo, scritto 

originalmente in greco, prima del II secolo, che racconta la nascita e 

l’infanzia della Vergine Maria fino ai 16 anni, la nascita di Gesù, la strage 

degli Innocenti ed altri fatti. Un altro libro è il vangelo dello Pseudo Matteo, 

divenuto molto popolare nelle chiese orientali e che si è diffuso nel mondo 

latino.46 

 Apocrifi della passione e resurrezione: oltre ai vangeli canonici, ne esistono 

altri che parlano della passione e della resurrezione. Tra questi il Vangelo di 

Pietro, che proviene dal circolo gnostico e non va pienamente daccordo con 

la dottrina di Gesù. Poi troviamo il Vangelo di Nicodemo e gli Atti di Pilato, 

che da il protagonismo a Ponzio Pilato, e nel cui dramma rimane difesa la 

posizione della Chiesa; un altro libro simile è il Vangelo di Bartolomeo.47 

 Apocrifi assunzionisti: esistono più o meno 70 testi conservati in molti 

manoscritti ed in diverse lingue, in cui sono raccontate leggende come 

l’assunzione di Maria. Tra queste abbiamo il Libro di San Giovanni 

Evangelista, “il teologo”; che è il più diffuso del ciclo assunzionista; inoltre il 

Libro di Giovanni, arcivescovo di Tessalonica, che parla del luogo della  

dormizione. Vi è poi la Narrazione di Giuseppe di Arimatea e le Lettere tra 

Gesù ed il re Abgaro di Edessa.48 

 

2.4. Come è arrivato il Nuovo Testamento fino a noi? 

Il Nuovo Testamento  è stato scritto in greco da giudei seguaci di Cristo. I primi 

scritti erano su Papiro e su Pergamena. 

Il papiro era usato in Egitto dall’anno 3000 a.C. Si tratta di una pianta acquatica 

coltivata in cisterne e usata in tutto l’antico Egitto. 

 

                                                            
44 Idem, p. 3. 
45 Idem, p. 45. 
46 Idem, p. 119 
47 Idem, p. 193. 
48 Idem, p. 303. 



28 
 

Nei secoli I-IV, il formato riconosciuto e accettato in Medio Oriente era il rotolo. 

Successivamente il codice cominciò ad essere utilizzato ed è diventato il mezzo 

universale per conservare le parole scritte, ed ha contribuito grandememente  

alla diffusione della Bibbia. I codici erano fatti, in generale, su delle tavolette di 

legno ricoperte di cera. 

Ad Ercolano, città sepolta insieme a Pompei dall’eruzione del Vesuvio nell’anno 

79 d.C., sono stati trovati testi scritti su polittici. Alcuni codici, sopravvissuti con 

il passar del tempo, sono stati scritti su fogli di papiro. Precisamente, i codici 

cristiani più antichi che si conoscono, sono fatti di questo materiale e si sono 

conservati grazie al clima asciutto di certe regioni dell’Egitto.49 

D’altro canto, le principali traduzioni bibliche dell’antichità occidentale sono 

quella greca e quella latina: 

a) Traduzione greca:  

Nei secoli precedenti all’era Cristiana, l’ellenismo si era già diffuso ed era 

riuscito ad imporsi non solo nell’ Oriente europeo, ma anche in numerose 

regioni del Vicino Oriente ed in buona parte dell’Egitto. In questo modo il greco 

era diventato la lingua di molte comunità giudaiche. Secoli dopo, anche i 

cristiani del mondo ellenistico avevano letto una versione dell’Antico 

Testamento in greco, chiamata Bibbia dei Settanta o Septuaginta. 

Riguardo al Nuovo Testamento, esso fu scritto in greco per le ragioni spiegate 

prima, dato che i suoi primi libri, come le Lettere di Paolo ed il Vangelo di 

Marco, erano diretti a giudei ellenisti o della diaspora. Il primo papiro del Nuovo 

Testamento (oggi conosciuto come P11) è stato scoperto da  Constantin von 

Tischendorf nel 1868. Una delle prime copie del Nuovo Testamento, chiamato 

“Codice Sinaitico”,  che oggi si trova nel British Museum, datato 350 d.C., che 

include la Lettera di Barnaba ed il Pastore di Erma. Un’altra copia del Nuovo 

Testamento tra le più antiche è il Codice Alessandrino, che include scritti come 

la Prima e la Seconda Lettera di Clemente, scritto nel V secolo d.C. e pure si 

trova al British Museum.50 

                                                            
49 www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes‐reportajes/pompeya_7468. 
50  Casas,  Juan.  “Nuevo  Testamento.  Apuntes  de  clase.  Introducción  al  Nuevo  Testamento”.  Pontificia 
Universidad Javeriana, II semestre 2016. 



29 
 

 

b) Traduzione latina:  

Dobbiamo pensare che le prime versioni latine della Bibbia hanno avuto origine 

in una versione orale che accompagnava la lettura del testo greco negli uffici di 

culto giudaico e cristiano. Ci sono molte testimonianze che confermano 

l’esistenza di un’usanza comune tra i cristiani d’Oriente, soprattutto in Palestina, 

all’epoca di Diocleziano e nel V secolo. Secondo Sant’Agostino, qualsiasi 

conoscitore medio del greco e del latino, che nei primi tempi del cristianesimo 

disponeva di un codice, in seguito assumeva il compito di tradurlo in latino51. La 

Prima traduzione, ed anche la più famosa Bibbia in latino è quella di San 

Girolamo, conosciuta come Vulgata (dal latino = divulgata). Questo è avvenuto 

negli anni 400 d.C. su richiesta di Papa Damaso52. 

 

RIASSUNTO:  

La formazione del Nuovo Testamento è avvenuta in varie tappe, come 

l’esperienza di Gesù resuscitato, la predicazione apostólica, la tradizione orale, 

la tradizione scritta, la selezione degli scritti, la formazione del canone e le 

edizioni del libro, che vennero aggiornate fino ai nostri giorni. 

Tutte queste fasi hanno avuto la sua origine in Gesù risorto, che ha lasciato il 

marchio nel cuore della prima comunità cristiana; questa trasmetteva la buona 

novella senza la necessità di scrivere, però con il passar del tempo, riflettendo 

sull’esperienza e con il fine di farla conoscere alle nuove generazioni, divenne 

necessario mettere tutto per iscritto. 

Esistono molti libri scritti, ma tra tutti ne sono stati scelti 27 per formare il suo 

canone. Gli altri libri non sono apostolici, né contemporanei e né universali per 

far parte del canone; non contengono le verità di fede e sono stati chiamati 

apocrifi. Con il passar del tempo, e per l’esistenza di diverse lingue, 

cominciarono ad apparire differenti versioni del Nuovo Testamento fino ai nostri 

giorni. 

                                                            
51 Jesús Cantera Ortiz de Urbuna. “Antiguas versiones Bíblicas y Traducción”. Universidad Complutense 
de Madrid, Centro Virtual Cervantes, Hieronymus, Nº 2. 
52 Saravia, Javier. El Poblado de la Biblia. México (D.F.), Paulinas, 2008. p.10. 



30 
 

DIALOGO E RIFLESSIONE:  

Dialogare in coppia sulle seguenti domande: 

1) Perché credi che la prima comunità crisitana non abbia scritto dal primo 

momento ? 

2) Il canone di 27 libri del Nuovo Testamento è stato considerato sufficiente 

per comprendere l’esperienza di Gesù risorto? Perché? 

3) Tu come trasmetteresti la tua esperienza di Gesù? 

4) Sappiamo che i vangeli ed i libri apocrifi a volte coincidono nel narrare 

uno stesso fatto in forma distinta. Secondo la tua opinione, quale 

sarebbe il proposito di raccontare in forma differente lo stesso fatto? 

5) Un testo scritto in una lingua cosa potrebbe perdere ad essere tradotto in 

un’altra? E quali sono i vantaggi di tradurre un testo in un altra lingua? 

 

VALUTAZIONE:  

Se l’affermazione è vera V; se è falsa,  F. 

I primi cristiani hanno scritto il Nuovo Testamento dal primo 

momento 
V F 

I primi scritti sono stati redatti sul papiro. V F 

La parola apocrifo significa eretico. V F 

Tutti i vangeli apocrifi contengono errori di dottrina V F 

L’apostolicità consiste in sapere che lo scritto è stato fatto di 

próprio pugno da uno degli apostoli. 
V F 

I codici del  Nuovo Testamento sono stati scritti in aramaico. V F 

San Girolamo ha tradotto la Bibbia in siríaco nel IV secolo. V F 

L’ortodossia consiste nella corrispondenza della traduzione latina 

della Chiesa di Roma con la traduzione greca della Chiesa 

bizantina. 

V F 

 

 

 

 

 

 



31 
 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

De Santos Otero, Aurelio.  Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2005. 

Marguerat, Daniel. Introducción al Nuevo Testamento, su historia, su 

escritura, su teología. Bilbao: Descleé de Brouwer, 2008. 

Piñero, Antonio; Peláez, Jesús. El Nuevo Testamento,  Introducción al 

estudio de los primeros escritos cristianos. Madrid: El Almendro, 

1995. 

Wikenhauser, Alfred; Schmid, Josef. Introducción al Nuevo Testamento. 

Barcelona: Editorial Herder, 1978. 

Tuggy Alfred E. Léxico Griego – Español. México D.F.: Editorial Mundo 

Hispano. 1° Edición: 1996. 

Saravia Javier. El Poblado de la Biblia. México D.F: Paulinas, 2008. 

Brown Raymond. Introducción al Nuevo Testamento; Cuestiones  

preliminares, evangelios y obras conexas. Madrid: Trotta, 2002. 

Jerusalen, equipo de traductores de la edicion española de la Biblia de. Biblia 

de Jerusalen: Aumentada y revisada. Bilbao: Desclée De Brouwer, 1998. 

Piñero Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 

2008. 

Robert André y Feuillet André. Introducción a la Biblia. Traducido por 

Alejandro Ros. Barcelona: Herder, 1965. 

Theissen Gerd y Merz Annette. El Jesús Histórico. Salamanca: Sigueme, 

1999. 

Cibergrafía: 

a) http://www.misionestransculturales.org/la-historia-de-la-traduccion-de-la-

biblia. 

b) www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes-

reportajes/pompeya_7468. 

c) http://www.cristianismo-primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html.  

  



32 
 

TAVOLO 3 

 

QUAL È IL MONDO DEL NUOVO TESTAMENTO? 

Il contesto del testo 

 

INTRODUZIONE  

Prima di parlare della vita di Gesù e della sua predicazione nei luoghi dove è 

vissuto ed ha abitato, è necessario addentrarsi nella realtà storica propria del I 

secolo d.C., punto in cui ebbe inizio la scrittura dei libri del Nuovo Testamento 

(N.T.). 

Da questa prospettiva, il Nuovo Testamento ci propone testimonianze sulla vita 

di Gesù storico, insieme al suo progetto di Regno di Dio e lo stile di vita delle 

prime comunità cristiane, d’accordo con il momento sociale, politico, 

economico, religioso e geografico dell’epoca. 

Sempre grazie allo studio della realtà propria del I secolo d.C., è possibile 

capire le motivazioni dell’azione di Gesù, l’invito a partecipare alla costruzione 

del Regno di Dio e l’urgenza della legge dell’amore per il prossimo. 

Quindi questo capitolo ha lo scopo di farci conoscere le realtà storiche e 

contestuali delle comunità in cui è stato formato e creato il Nuovo Testamento; 

questo per comprendere che il Nuovo Testamento è un’opera umana e divina 

che considera le realtà della natura dell’uomo e del suo intervento nel Regno di 

Dio. 

 

PREGHIERA  

Signore Gesù, tu che vivi tra di noi, che soffri come noi e affronti i 

problemi che noi affrontiamo, insegnaci a essere come te, a vivere come te, ed 

essere uomini e donne come te; uomini e donne che forgiano la propria storia: 

una storia di salvezza, una storia in cui donano la vita agli altri, una storia dove 

tu sei la nostra guida. Signore Gesù, la tua storia non è una storia passata, una 

realtà che è stata sorpassata; la tua storia è una storia viva che trasforma 



33 
 

uomini e donne, una storia che ancora non ha finito di essere scritta, dato che 

oggi siamo in molti ad unire la nostra storia con la tua perché continui questa 

storia di salvezza, questa tua storia d’amore. Dacci la grazia di continuare a 

scrivere la tua storia, di continuare ad essere parte della tua misericordia e di 

continuare a trasformare vite. Amen. 

 

SVILUPPO DEL TEMA   

3.1.  Qual é la delimitazione geografica del  Nuovo Testamento? 

Per cominciare, lo spazio geografico del nuovo testamento era formato 

dall’eredità di tre culture, ossia: quella orientale, quella greca e quella romana. 

Quest’ultima è stata una delle più grandi civilizzazioni dell’umanità, che all’inizio 

era limitata all’Italia, ma poi si è espansa nell’Europa occidentale, nel nord 

Africa e verso l’Asia occidentale. 

In questo contesto è possibile conoscere le condizioni storiche e geografiche in 

cui nasce Gesù.  

Gesù è nato al tempo di Erode il Grande, re romano. La sua attività pubblica si 

è svolta in Giudea, Samaria e Galilea; regione che “coincideva con la parte nord 

del territorio della tetrarchia di Erode Antipa, figlio di Erode il Grande. Era 

formata dalle città di Nazaret, Cana, Cafarnao, Tiberiade, Genesaret, Corazim e 

Nain”53. 

La Giudea e la Samaria si trovavano nella costa del Mediterraneo tra i confini 

con l’Egitto fino al Monte Carmelo. Il clima era molto caldo, ed in estate la 

temperatura massima arrivava ai 40 gradi. “La città di Gerusalemme è la più 

importante della Giudea. Erode il Grande vi aveva costruito un acquedotto di 21 

Km di estensione. Lì sulla collina di Sion vi era il tempio, imponente costruzione 

eseguita da Salomone e ricostruita da Erode il grande”54. Altre città importanti 

nella Giudea e nella Samaria, ricordate nei Vangeli erano Betlemme, Gerico, 

Emmaus, Efrain, Enon, Sicar e Arimatea. 

                                                            
53 Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo Testamento. Navarra: Verbo 
Divino, 2003, p. 138. 
54 Idem, p. 141. 
 



34 
 

 

Tra le zone conquistate dall’impero romano vi era la Palestina, che costituiva 

uma provincia romana. La Palestina aveva un’estensione territoriale di circa 

14.000 miglia quadrate. Il confine occidentale era il Mar Mediterraneo, a nord le 

montagne del Libano e l’Anti-libano. 

Il suo clima era secco e temperato. Vi erano due stagioni: quella umida che 

cominciava ad ottobre e quella asciutta, in aprile. La sua topografia era di costa 

(Mar Mediterraneo), montagne (Libano e Anti-libano) e valli (Valle del 

Giordano). Dopo la morte del Re Erode, la Palestina è stata divisa nelle 

province di Giudea, Samaria, Galilea, Perea e Decapolis. 

 

 

 

Mappa della Palestina ai tempi di Gesù 55 

 

La  famiglia, il territorio, i costumi, le storie degli antenati segnavano l’identità 

culturale dell’epoca, “l’etnicità costituiva una questione fondamentale per il 

movimento formato intorno a Gesù e che si è sviluppato fino a diventare la 

                                                            
55 Oraciones y devociones católicas, Mapa de Palestina, 27 de Octubre de 2016. 



35 
 

Chiesa primitiva”56.  Così i luoghi in cui è stata scritta la maggior parte degli 

scritti neotestamentari erano i centri urbani greco-romani di Efeso, Corinto, 

Antiochia e Roma. 

La Chiesa ha incominciato a diffondersi in primo luogo dove ha vissuto Gesù e 

successivamente fuori dalla Palestina, nelle regioni dell’Impero Romano”57. I 

quattro viaggi di Paolo e  le sue lettere hanno contribuito grandemente allo 

sviluppo del cristianesimo, poiché hanno costituito la base dell’espansione del 

cristianesimo. Paolo fece uso di tutti i mezzi esistenti alla sua epoca per 

diffondere la sua fede. 

 

3.2.  Qual é contesto storico del Nuovo Testamento? 

Fino all’anno 515 a.C., dopo la morte di Zorobabele e la fine della monarchia di 

Davide, erano i sacerdoti che avevano il controllo di Israele. In quell’epoca 

Israele era sotto dominio della Persia. 

Intorno al 300 a.C., la Persia è stata sconfitta dall’espansione di Alessandro 

Magno, che muore nel 323 a.C. Dopo la morte del conquistatore greco, i suoi 

successori hanno governato l’Egitto a Ovest e la Siria ad Est, Israele era 

considerata solo una striscia di passaggio. Nell’anno 165 a.C. è incominciata 

l’epoca dei Maccabei, i quali si sono ribellati alla tirannia religiosa e politica dei 

successori di Alessandro. 

Successivamente avvenne l’invasione romana da parte di Pompeo Magno fino 

al 60 a.C.58 Dopo la morte di Erode il Grande (6-4 a.C) fu nominato Augusto 

Archelao come imperatore massimo della Giudea, Samaria e Idumea, mentre la 

Galilea restò nelle mani di Antipa, figlio di Erode. Poi l’imperatore Claudio ha 

scelto Agrippa I come re dei giudei, che era nipote di Erode il Grande. 

In questo contesto Gerusalemme non era più la capitale amministrativa di 

Israele, poiché vi erano sorti disaccordi tra lo Stato Romano ed il popolo. Per 

                                                            
56 Dietmar, Neufeld & DeMaris Richard. Para entender el mundo social del Nuevo Testamento. Navarra: 
Verbo Divino, 2014, p. 25. 
57 Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo Testamento. Navarra: Verbo 
Divino, 2003, p. 143. 
58 Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Editorial Trotta, 2006. P. 85‐86. 
 



36 
 

questa ragione, prima della Guerra del 66-70,  è nato un movimento  religioso-

politico, il “zelotismo”59, che cercava la liberazione politica di Israele e 

l’indipendenza da Roma60.  

Con Ponzio Pilato (26-36 d.C.) la situazione è peggiorata e sono sorti altri 

movimenti contro i romani. Una delle situazioni che diede causa ad una grande 

rivolta è stata quando Pilato ha portato nella città santa di Gerusalemme 

l’immagine dell’imperatore Tiberio. Nell’anno 37 d.C. a Roma muore Tiberio e 

gli succede Caio Caligola fino al 41 d.C., che osa mettere la sua própria 

immagine nel tempio di Gerusalemme, provocando grande rivolta antigiudea. 

Tutto ciò porta al confronto tra Giudea e Roma.  

Dopo Caligola vi è il regno di Claudio (41-54 d.C.), che ha portato un periodo di 

pace in quel territorio ed ha restituito alcune proprietà e privilegi ai giudei. Ma la 

situazione dei giudei che vivevano a Roma diventa difficile, tanto che 

l’imperatore li espulsa dalla città per disordini pubblici.  

All’Imperatore Claudio succede Nerone (54-68), che permette ai giudei di 

tornare a Roma61. Ma nel 64 d.C., scoppia un grande incendio a Roma e poco 

dopo Nerone rincomincia la persecuzione ai cristiani, quando furono morti 

anche Pietro e Paolo62.  

Da questi avvenimenti in poi, i giudei svolgono un forte sentimento nazionalista 

che con il profetismo messianico, sarà l’inizio della Gran Rivolta contro Roma 

tra gli anni 66-70 d.C.63. Questo ha portato come conseguenza, alla sconfitta 

completa del popolo giudeo, alla caduta di Gerusalemme ed alla distruzione del 

Tempio per ordine di Vespasiano e di Tito. 

Con questi fatti, tutte le risorse che prima erano destinate al Tempio, diventano 

constributi allo Stato, fino ai tempi di Traiano64. Ne seguono nuove rivolte dei 

giudei di fronte alle politiche imposte dall’imperatore Adriano dall’anno 132 d.C. 

che termineranno nel 135 d.C. nelle mani di Giulio Severo. Infine Adriano 

ricostruisce Gerusalemme, ma la chiama con il nuovo nome: Aelia Capitolina. 

                                                            
59 Idem, p. 87‐88. 
60 Idem, p. 104. 
61 Idem, p. 89‐90. 
62 Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Madrid: Editorial Trotta, 2002, p.114. 
63 Piñero, Antonio, op. cit., p. 91. 
64 Brown, Raymond, op. cit., p. 115. 



37 
 

In questo modo la Giudea diventa una provincia romana  con il nome di Siria 

Palestina. Si chiude così un’ epoca di grandi conflitti tra Roma ed il popolo 

ebreo, segnata dalla morte e dalla diaspora giudaica 65.  

 

3.3.  Qual é il contesto politico, sociale, economico e religioso del  Nuovo 

Testamento? 

a) Contesto sociale 

Partendo da questo ambiente, l’influenza giudaica del I secolo d.C. per 

l’elaborazione dei testi del Nuovo Testamento è stata determinante e decisiva. 

Tanto per cominciare, Gesù era ebreo e anche molti dei suoi seguaci lo 

erano.66 Ossia, alcuni libri del Nuovo Testamento, per non dire tutti, sono stati 

scritti da ebrei. 

Nonostante che molti seguaci di Gesù fossero di campagna, occorre chiarire 

che alcune “delle comunità nominate nel Nuovo Testamento vivevano nelle 

città”67, dove potevano diffondere la Buona Novella a ogni tipo di persone che 

arrivassero in città. In questo modo il messaggio di Gesù era trasmesso a 

chiunque volesse ascoltarlo. Una delle ragioni per le quali la città rappresentava 

un buon luogo d’incontro era data dal sistema di reti stradali. 

Una delle percezioni che aveva l’impero rispetto alle comunità cristiane era 

quella di paura e pericolo68, poiché si opponevano all’impero ed alle sue norme, 

minacciavano di rompere l’ordine sociale e promuovere rivolte contro il governo 

dell’imperatore e le sue regole, come dei suoi sudditi. I cristiani primitivi erano 

considerati come nemici dell’Impero Romano, dato che la predicazione del 

Regno di Dio non traeva benefici ai ricchi, bensì ai più poveri. 

 

 

 

                                                            
65 Idem, p. 117. 
66 Brown, Raymond.  Introduccion al Nuevo Testamento: Cuestiones preliminares, evangelios y obras 
conexas. Madrid: Trotta Editorial, 2002, p. 117. 
67 Idem, p. 118. 
68 Idem, p. 120. 



38 
 

b) Contesto economico  

Il sistema economico della Palestina nel I secolo d.C. era determinato 

soprattutto dalle locazioni geografiche dell’impero e dal tipo di produzione di 

queste terre. Così in Galilea l’economia si basava sull’agricoltura, 

sull’allevamento, sull’industria e sulla pesca; quest’ultima attività si svolgeva 

sulle rive del lago di Genesaret. 

Nella Giudea, nonostante la povertà delle sue risorse, le attività più praticate 

erano l’allevamento e la coltivazione di vigneti. “Nella regione di Gerusalemme, 

le entrate economiche avvenivano attraverso i pellegrinaggi al tempio ed alle 

imposte religiose (...) controllate dalle famiglie sacerdotali”69. 

D’altro canto, sotto il dominio dell’Impero Romano del I secolo, l’economia 

familiare continuava ed essere il modello economico del momento; si basava 

sull’agricoltura, sulla piccola impresa e sul commercio”70. Allo stesso modo, 

durante il I secolo d.C., le differenze tra i proprietari di terre ed i più poveri 

continuano a creare rotture e modelli di vita distinti, d’accordo con il reddito che 

ciascuno aveva. 

c) Contesto religioso 

L’Impero Romano del I secolo d.C. aveva diverse religioni. La prima era quella 

ufficiale dell’impero, che adorava i dei della mitologia romana, l’imperatore e 

Roma”71 in forma pubblica. Poi vi era la religione privata fatta di “sincretismo di 

credenze locali” 72. 

Ma nelle terre dell’Impero Romano vi erano arrivati culti stranieri, come quelli 

dell’Oriente, specialmente dall’Asia Minore, Persia ed Egitto73. Oltre a questi, 

culti misteriosi stavano facendo proseliti. Questi culti, che non appartenevano 

alla cultura dell’impero, sono arrivati con forza fino alla popolazione perché, a 

differenza dei culti imperiali, questi rispondevano alle domande sulla 

trascendenza e sulla vita e non solo alle norme ed alla giustizia dell’impero74. 

                                                            
69 Idem, p. 121. 
70 Instituto Pastoral Apóstol Santiago. El contexto histórico del Nuevo Testamento, p. 4. 
71 Charpentier, Etienne. Para leer el Nuevo Testamento. Estella: Verbo Divino, 1997, p. 15. 
72 Idem.  
73 Idem. 
74 Idem. 



39 
 

Un’altra religione forte ed in auge era il giudaismo. Questa religione si divideva 

in due correnti importanti, che dominavano in alcuni territori dell’impero: i giudei 

di Gerusalemme ed i giudei della diaspora75. 

Il primo gruppo di giudei “si concentrava intorno a Gerusalemme, soprattuto al 

suo Tempio”76. Il gruppo maggioritario dei giudei erano quelli della diaspora ed 

erano divisi in vari territori dell’impero come: Alessandria, Asia Minore, Grecia e 

Roma77. A tutti i giudei, indipendentemente dalla loro condizione, l’impero 

concedeva alcuni benefici: “l’esenzione dal servizio militare, il rispetto del 

sabato e la possibilità di pagare una tassa annuale al tempio”78. 

 

3.4. Cosa sappiamo sull’esistenza storica di Gesù di Nazaret? 

Uno degli avvenimenti sul quale sono state fatte più domande all’umanità è 

l’esistenza storica di Gesù di Nazaret: È veramente esistito? Per molti la vita di 

Gesù è un enigma. Altri lo considerano soltanto come una figura 

rappresentativa di un movimento religioso. 

Ma per molti è stato e continua ad essere il Figlio di Dio. Gesù di Nazaret è 

stato così importante per l’umanità che, con la sua nascita, ha diviso la storia 

occidentale in due. Nonostante tutta la sua importanza, la sua presenza storica 

continua ad essere un’incognita. 

Per rispondere a questa domanda molti  si sono presi la briga di fare ricerche 

sulla  vita di Gesù. Come ci si aspetta, le ricerche hanno inizio nel contesto 

storico di Gesù e con le fonti principali che raccontano la sua vita, come sono i 

vangeli e continuano con gli storici dell’epoca che citano o parlano di Gesù nei 

loro scritti, come lo storico giudeo Flavio Josefo. 

Partendo dalla prospettiva di Sanders, è possibile studiare un’elenco di 

affermazioni sulla vita e sulle attività pubbliche di Gesù che lui considera valide, 

come dati quasi sicuri e credibili della sua storicità: 

                                                            
75 Idem. 
76 Idem. 
77 Idem. 
78 Idem, p. 16. 



40 
 

 Gesù è nato nell’anno 4 a.C.,poco prima della morte di Erode il 

Grande (questa data non può essere considerata come storica); 

 Ha passato la sua infanzia ed i primi anni della sua vita adulta a 

Nazaret, una cittadina della Galilea; 

 È stato battezzato da Giovanni Battista; 

 Ha chiamato quelli che sarebbero diventati i suoi discepoli; 

 Ha insegnato nei villaggi, cittadine e paesi della Galilea (come pare,  

non nelle città); 

 Ha predicato il  “Regno di Dio”; 

 Nell’anno 30 è andato a Gerusalemme per la Pasqua. Ma è  possibile 

che vi sia andato anche prima; 

 Provocò un tumulto nella  zona del Tempio; 

 Ha celebrato l’ultima cena con i suoi discepoli; 

 Fu arrestato e interrogato dalle autorità giudaiche, e concretamente 

dal  sommo sacerdote; 

 È stato ucciso per ordine del prefetto romano, Ponzio Pilato79.  

Nonostante la nascita di Gesù è ancora di dubbia datazione, Sanders afferma 

che “Matteo data la nascita di Gesù approssimativamente entro il  tempo della 

morte di Erode il Grande. La sua morte non avvenne nell’anno 4 a.C., quindi 

Gesù è nato in questo anno o poco prima”80.  

Dato questo fatto storico, si nutrono sospetti sulla vera data di nascita di Gesù, 

ma, perché tanta confusione rispetto a questo? Uno dei personaggi che può 

aver influito in questo equivoco è il monaco Dionigi il Piccolo, che non 

possedeva informazioni sufficienti, ed ha preso come base il vangelo di Luca. 

Seguendo la linea cronologica della vita di Gesù, arriviamo a ciò che 

conosciamo come la vita nascosta di Gesù. Sicuramente ha vissuto con i suoi 

genitori a Nazaret. Durante questa epoca il governatore di quella regione era 

Antipas, che aveva sostituito Erode il Grande alla sua morte. 

                                                            
79 Idem, p. 27‐28. 
80 Idem. 



41 
 

Gesù “non era un uomo di città”81 e ciò si deduce perché le città vicine a 

Nazaret non appaiono nei racconti della sua vita ed i riferimenti fatti da Gesù 

sono rivolti continuamente al contesto delle campagne. 

Un altro fatto storico che sicuramente avvenne, riguarda la persona e la 

predicazione di Giovanni Battista. I quattro vangeli parlano di lui e della sua 

relazione con Gesù. L’esistenza e l’incontro con il Battista è un avvenimento  

che ha trasformato la vita di Gesù”82, che da questo incontro cominciò la sua 

vita pubblica. 

Non sappiamo quanto è durata la vita itinerante di Gesù ed è possibile che sia 

durata un anno o forse due. Ciò che sappiamo è che Gesù ed i suoi discepoli 

sono saliti a Gerusalemme per celebrare la Pasqua. 

In questo cammino si sono verificati degli avvenimenti che potrebbero essere 

considerati storici: primo, la decisione dei sommi sacerdoti di mettere fine alla 

vita di Gesù, che era considerato pericoloso; secondo, la cena pasquale con i 

suoi discepoli e l’arresto di Gesù dopo la cena, in cui successivamente è stao 

giudicato e condannato a morte. Infine, i suoi seguaci che sono andati a 

prendere il suo corpo, hanno trovato una tomba vuota. 

 

 

RIASSUNTO: 

Durante la ricerca sul contesto del testo del Nuovo Testamento si sono 

presentati quattro punti che permettono di studiare meglio questi libri e di fare 

un’approssimazione sul momento storico di cui sono stati creati. 

Nel primo, d’accordo con il contesto geografico, è descritta la situazione politica 

che Israele viveva negli anni prossimi alla nascita di Gesù di Nazaret. In più 

sono stati descritti i confini di alcuni territori e le sue caratteristiche climatiche. 

Grazie a questo punto, è possibile scoprire le attività proprie di alcune regioni 

ed i modi di comportamento secondo ogni comunità ed il loro stile di vita. 

                                                            
81 Sanders, E.P. La figura histórica de Jesús. Navarra: Verbo Divino, 2000, p. 29. 
82 Idem. 



42 
 

Il secondo punto presenta, in modo sintetico, i successi storici dell’Impero 

Romano nei territori di Israele e tutte le sue strutture. Viene anche descritta la 

situazione delle prime comunità cristiane, le loro esperienze sia con il potere 

romano sia con gli altri culti che esistevano ancora a Roma. 

Il terzo punto presenta gli aspetti sociali, economici e religiosi delle comunità del 

I secolo d.C. In questa parte è presentata la situazione sociale dei primi cristiani 

e la loro permanenza nell’Impero Romano. Una delle caratteristiche che si 

presenta in maniera radicale è il rapporto tra Roma ed i primi cristiani che non 

era facile. Al contrario, i loro rapporti erano impregnati di disuguaglianza e 

mancanza di rispetto, ed è anche descritta la parte economica partendo dalle 

attività delle campagne ed altre vicine al mare. 

Infine, rispetto alla figura di Gesù storico, vengono descritte alcune situazioni 

proprie di Gesù e si discute sull’esistenza di alcune tra queste. Inoltre viene 

chiarito, durante tutto lo sviluppo del capitolo, che Gesù è con noi, poiché la sua 

storia è costruita insieme a quella di ciascuno dei suoi seguaci. 

 

 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

1) Come è cambiata la situazione dell’oppresso rispetto al gruppo di 

potere economico dell’epoca di Gesù? 

2) Descrivi un episodio di ingiustizia sociale che hai vissuto. Come hai 

agito di fronte a questo avvenimento? Quali sentimenti hai provato? 

3) Della vita di Gesù, quali sono gli aspetti che ti colpiscono di píù? 

Perché?  

 

VALUTAZIONE: 

Scegli l’opzione giusta sul seguente enunciato: per conoscere il contesto storico 

del Nuovo Testamento è necessario: 

a. Attenersi unicamente ai libri del Nuovo Testamento. Non c’è bisogno di 

cercare altre informazioni. 

b. Studiare solo la figura di Gesù storico, basta la sua immagine per 

comprendere il contenuto dei libri del NuovoTestamento. 



43 
 

c. Studiare il contesto geografico, politico, storico, culturale e sociale del I 

secolo d.C. 

d. Conoscere tutta la storia dell’umanità. 

 

RESPONDERE FALSO (F) O VERO (V): 

 Il libro più antico del Nuovo Testamento è il Vangelo di Matteo (  ) 

 L’ agricoltura era l’attività economica più prospera di tutto l’Impero 

Romano (  ) 

 Non esisteva un unico gruppo di ebrei nell’Impero Romano (  ) 

 Lo storico Flavio Josefo fa riferimento a Gesù nei suoi scritti (  ) 

 

UNISCI I TERMINI CHE ABBIANO UNA RELAZIONE: 

 a.  Lettera di Paolo 1.  Atti degli Apostoli 

 b. Gruppo di giudei 2. Religione ufficiale 

 c. 30 d.C. 3. Parte dell’ economia 

 d. Culto all’ imperatore 4. Nascita di Gesù 

 e. Agric., allevamento, pesca 5. Gerusalemme e diaspora 

 f. Luca 6. Celebraz. Pasqua a Gerusalemme 

 g. 4 a.C. 7. prima lettera aiTessalonicesi 

 

 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

 

Opere consultate (disponibile in spagnolo): 

Aguirre, Rafael (Ed.). El Nuevo Testamento en su Contexto. Propuestas de 

lectura. Navarra, Verbo Divino, 2013. 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Madrid: Editorial 

Trotta, 2002.  

Charpentier, Etienne. Para leer el Nuevo Testamento. Estella: Verbo Divino, 

1997. 

Dietmar, Neufeld y DeMaris Richard. Para entender el mundo social del 

Nuevo Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2014. 



44 
 

Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2003. 

Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Editorial 

Trotta, 2006.  

Sanders, E.P. La figura histórica de Jesús. Navarra: Verbo Divino, 2000.  

 

Opere suggerite per l’approfondimento (disponibile in spagnolo): 

Fr Bernando Lucio. Atlas Histórico del Nuevo Testamento. Cuernava: 

Imprimatur, 1953. 

Leipoldt, J & Grundmann, W. El mundo del Nuevo Testamento II. Madrid: 

Ediciones Cristiandad, 1975. 

Ortiz, Pedro. Introducción a los Evangelios. Santafé de Bogotá: Centro 

Editorial Javeriana CEJA, 1995. 

Román Hernández, Carlos Eduardo (comp.). Jesús histórico. 

Aproximaciones temáticas. Bogotá: Editorial Javeriana, 2015. 

  



45 
 

TAVOLO 4 

 

CHE COS’È IL VANGELO E COME QUESTO RICREA COMUNITÀ? 

L’esperienza di Paolo 

 

INTRODUZIONE   

Cari amici.  

Quando avrete concluso questo capitolo, avrete acquisito le conoscenze 

necessarie alla comprensione del Vangelo come cuore dell’Antico Testamento, 

sulla struttura e sulla classificazione del Corpus Paolino, sugli aspetti che 

differenziano le tradizioni paoline e le linee direttrici del pensiero paolino. 

Tutto ciò con l’obiettivo di farci scoprire insieme, la vita che si crea intorno alla 

parola Vangelo, vita che è stata vissuta e comunicata dalle prime comunità 

cristiane alla luce del Risorto, e che ancora oggi continua ad essere la forza e la 

motivazione principale per noi che, in quanto discepoli missionari, possiamo 

portare a tutti la ricchezza della sua Parola. 

Per questo, finito lo studio di questo capitolo, tutti saranno invitati ad uscire ed 

annunciare ciò che hanno conosciuto, visto e udito. Di nuovo benvenuti, e  

auguriamo che facciate una bella esperienza. 

 

PREGHIERA 

O beato San Paolo, pellegrino instancabile del Signore, 

messaggero indescrivibile della grazia, apostolo dei popoli e delle 

nazioni, non smettere di ascoltare le nostre suppliche, fa che arriviamo a 

conoscere Cristo come lo hai conosciuto tu, e che possiamo testimoniare 

il suo amore camminando lungo i sentieri sicuri della Croce. Chiedi a 

Gesù resuscitato che sappiamo creare comunità, per vivere in pace, con 

fede e allegria, con amore e fraternità. Che possiamo aprire i cuori per 

accogliere tutti senza eccezione, che impariamo ad essere liberi, sereni, 

profondi e sinceri, pieni di buoni sentimenti e che ci lasciamo guidare 



46 
 

sempre dallo Spirito Santo di Dio per annunciare l’amore di Cristo là 

dove non ancora sia conosciuto. Amen.  

 

SVILUPPO DEL TEMA 

4.1. Il Vangelo: “Il cuore del  Nuovo Testamento” 

Conosciamo l’importanza dei quattro Vangeli nel Nuovo Testamento, ma 

abbiamo bisogno di ricercare e studiare che cosa sia il Vangelo. Per questo 

ricorreremo ad alcune affermazioni di Jesús Pelaez: 

La parola Vangelo, che significa buona novella, è la traduzione del vocabolo 

greco euangelion, formato dal prefisso eu (buono, favorevole, felice, alegro) e 

dalla radice angell (portare un messaggio, notificare qualcosa a qualcuno). 

Questa parola è di origine persiana e appare fino da Omero (Odissea, XIV, 

152.166; VIII secolo a.C.) con il significato di mancia o ricompensa data ad un 

messaggero que porta una buona notizia di una vittoria militare o 

semplicemente una buona notizia di carattere politico o personale, che 

produce felicità e allegria nei destinatari.83 

Nell’Antico Testamento la parola Vangelo era usata per dare notizia della grazia 

di Dio che viene per salvare (Is 52, 7-10); anche in 2Sam 18, 20-27 e 2Re 7,9 

appare il sostantivo astratto evangelia con il significato di buona novella. In 2 

Sam 18,22 appare, invece, con il significato classico di mancia ricevuta per una 

buona novità portata”.84 

Per conoscere il significato della parola Vangelo nel Nuovo Testamento 

ricorriamo come prima fonte alle lettere di San Paolo. Partendo da queste, 

Paolo ci presenta tre dimensioni necessarie che, secondo Dunn, possono 

essere classificate nel seguente modo: 

 

 

 

                                                            
83  Peláez,  Jesús.  “Evangelio  y  evangelios”.  Koinonia.  http://servicioskoinonia.org/relat/303.htm 
(consultado em 16 de agosto de 2016), p. 1. 
84 Idem, p. 2. 



47 
 

Il dialogo ebreo/cristiano tra ebrei e cristiani che non accettavano che 

Gesù fosse il Messia. 

a) La dimensione sociale mantenuta tra l’ebreo ed il gentile che 

potevano stare insieme nella stessa comunità, mangiare insieme, 

accettarsi reciprocamente. 

b) La dimensione ecumenica mostra che la fede in Cristo è l’única cosa 

che interessa prima di fissare i requisiti legali o gli obblighi culturali. 

Rivendicare sempre la legge sopra l’amore è minare il Vangelo, 

distruggere ciò che Paolo chiama la verità del Vangelo (Ga 2,16).85 

 

Nel Nuovo Testamento, la parola Vangelo si riferisce anche ala predicazione di 

Gesù sul Regno di Dio (Matteo 4,23; Mc 1, 14-15) ed alle parole degli Apostoli 

che predicano Gesù Cristo morto e risorto, che oggi conosciano come kerigma 

(Marco 16,15; Rm 1, 1-4). 

Il vangelo può anche essere definito come l’azione del Risorto, che si è 

manifestato e che fa partire i seguaci per formare comunità. 

Parleremo adesso dei quatro vangeli canonici del  Nuovo Testamento: 

I vangeli non si spiegano con il semplice raggruppamento di tutte queste unità 

letterarie, ma per la mano di un redattore con personalità propria, come 

hanno fatto gli evangelisti che, come veri autori, senza rompere con il Gesù 

della storia nè con la comunità da cui ed alla quale si dirigevano, hanno 

riscritto e ricreato le tradizioni o i testi ricevuti alla luce dell’esperienza di fede 

di quelle comunità, cercando di rimane fedeli, da un lato al messaggio 

originale di Gesù, dall’altro adattandosi alle nuove circostanze di 

evangelizzazione. I vangeli di Matteo, Marco, Luca e Giovanni formarono, fin 

dal principio, parte del canone o lista di libri considerati come ispirati dalle 

comunità cristiane primitive.86 

 

 

 

                                                            
85 Dunn, James D.G. Del Evangelio a los Evangelios. Bogotá: San Pablo y PUJ, 2014, p. 176‐177. 
86 Peláez, Jesús, op. cit., p. 1. 



48 
 

4.2. Struttura e classificazione del corpus paolino 

Abbiamo già visto come, tra gli scritti del Nuovo Testamento, le lettere di San 

Paolo costituiscono storicamente la prima fonte per conoscere Gesù e definire 

cosa sia il Vangelo. 

Per questo, adesso cominciamo a studiare la struttura e classificazine del 

Corpus Paolino, riferendo due tipi di classificazione: 

a) Classificazione partendo dalla tradizione cristiana 

La più remota età antica ha attribuito 13 lettere al nome e all’autorità di Paolo. 

Successivamente vi è stata aggiunta la lettera agli Ebrei  

La stessa tradizione cristiana ha distinto diversi tipi di lettere dentro questo 

insieme di scritti: le due lettere ai Tessalonicesi, che costituiscono gli inizi della 

predicazione di Paolo, le cosiddette grandi lettere: ai Romani, 1 e 2 ai Corinzi e 

ai Galati che sono chiamate così sia per l’estensione che per l’importanza del 

contenuto. Le lettere della prigionia: agli Efesini, ai Colossesi, ai Filippesi e a 

Filemone, in cui Paolo allude alla sua condizione di prigioniero (Ef. 4,1; Col. 

4,10; Fil. 1,12-13; Fm. 1,1)87. Le lettere pastorali: 1 e 2 a Timoteo,  a Tito, 

chiamate così perché contengono norme di carattere pastorale per il buon 

funzionamento della Chiesa88.   

Quanto all’ordine in cui le attuali edizioni della Bibbia normalmente le 

propongono, è chiaro che questo non corrisponde alla cronologia della loro 

composizione. Prima sono presentante quelle dirette alle comunità in ordine di 

estensione discendente e poi quelle indirizzate ai singoli individui89. 

 

 

                                                            
87 Cfr. Reynier, Chantal.   Para leer a san Pablo. La obra epistolar. España: Verbo Divino, 2009, p. 192‐
202. 
88  Cfr.  Gil,  Arbiol. Qué  se  sabe  de  san  Pablo  en  el  naciente  cristianismo.  Cuestiones  abiertas  en  el 
debate actual. Navarra: Verbo Divino, 2015, p.176‐184. 
89 Cfr. Armstrong, Sergio. Introducción a san Pablo: Cartas de pablo. Bogotá: Verbo Divino, 2010, p. 200‐
220. 



49 
 

b) Classificazione d’accordo con l’autenticità delle lettere90 

Quando parliamo di autenticità, non stiamo pensando alla verità del contenuto, 

ma soltanto se l’autore indicato dalla tradizione sia effettivamente colui che ha 

scritto. Noi ci chiediamo quali lettere siano state scritte dallo stesso Paolo e 

quali dai suoi discepoli.  

È importante prendere in considerazione che nell’antichità non esisteva la 

nozione di “proprietà letteraria” (ovvero i diritti d’autore). Era comune copiare 

parti di uno scritto senza indicare che si trattava di una citazione (ossia senza 

usare le virgolette) e da dove venisse. Ed era comune anche attribuire un testo 

ad un autore famoso; nell’Antico Testamento tutti i salmi sono attribuiti a 

Davide, i testi legali a Mosè e quelli sapienziali a Salomone. 

La seguente classifica è quella imposta dagli esperti e risponde alle esigenze di 

cronologia e autenticità. Rispetto all’autenticità delle lettere, possiamo 

riassumere l’opinione generale degli esperti che distinguono tre tipi di lettere: Le 

Lettere protopaoline: 1 Tes, 1 e 2 Cor., Gal, Rm, Fil, Fm, scritte prima dell’anno 

60, delle quali l’autore è proprio Paolo, per ciò considerate autentiche. 

Vi è poi la lettera agli Ebrei che non è considerata autentica. Le Lettere 

Deuteropaoline: Col, Ef, 2 Tes e le Lettere tritopaoline: 1 e 2 Tim e Tito sono 

quelle scritte dai discepoli di Paolo dopo la sua morte (su alcune di queste si 

discute rispetto la loro autentitcità). 

4.3. Aspetti  di differenziazione nella tradizione paolina 

Per identificare gli aspetti di differenziazione nelle tradizioni paoline, ci affidiamo 

allo studio di Jordi Sánchez Bosch, che distingue 3 criteri di classificazione delle 

lettere: diversità delle circostanze, linguaggio (vocabolario), motivazione o 

intenzione dell’autore. 

a) Differenziazione per la diversità delle circostanze  

Secondo Bosch, nelle lettere autentiche:  

                                                            
90 Cfr. Rivero, Antonio. “Las cartas de san Pablo. Conoce tu fe”.  
http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a‐sesin‐las‐cartas‐de‐san‐pablo.html (consultado em 12 de 
agosto de 2016). 
 



50 
 

La prima lettera ai Tessalonicesi appartiene alla prima grande missione 

dell’apostolo che conosciamo come secondo viaggio apostolico. La prima 

lettera ai Corinzi è stata scritta da Efeso e l’unica visita che cita è quella 

dell’evangelizzazione. La seconda lettera ai Corinzi presuppone, come 

vedremo, una seconda visita alla comunità costituita ed un’altra serie di 

avvenimenti.91 

La lettera ai Galati fa riferimento ad una raccolta che è richiesta alle chiese 

della Galazia (1 Cor 16,1). La lettera ai Romani parla di un viaggio dell’apostolo 

per evangelizzare, precisamente a Corinto durante una crisi. Le lettere ai 

Filippesi e a Filemone parlano dei saluti a quelli della casa di Cesare92. 

Nelle lettere deuteropaoline, “rispetto alla seconda lettera ai Tessalonicesi, si 

tratterebbe di una composizione limitata dalle circostanze che hanno motivato 

la prima, ma non si fanno allusioni a spostamenti o a nuovi avvenimenti. Le 

lettere agli Efesini ed ai Colossesi sviluppano ed ampiano una serie di temi 

tracciati ”93. 

Nelle lettere pastorali, “tra i difensori della loro autenticità è frequente situarle in 

un periodo di attività e di prigionia dell’apostolo successivo al carcere di cui si 

parla negli Atti 28, 30. Per coloro che dubitano della loro autenticità, queste 

sono state scritte dopo la sua morte”94. 

b) Differenziazione per il linguaggio (vocabolario)  

Nelle lettere autentiche, si colloca il fondo e la forma, all’altezza dei Settanta, 

ossia, dei traduttori greci dell’Antico Testamento. 

Le lettere deuteropaoline, mostrano la mancanza di una grande composizione e 

di punteggiatura, come la presenza di frasi che non riescono a finire. Oltre a 

questo, non lasciano di esprimere le qualità di Paolo: uno stile denso, diretto, 

emotivo, originale nell’idea e nell’espressione, con una serie di accertamenti 

massimi nel livello della parola e della frase95. 

                                                            
91 Idem, p. 65. 
92 Idem, p. 65‐66.  
93 Idem, p. 66‐67. 
94 Idem, p. 67. 
95 Idem, p. 391. 



51 
 

Le lettere pastorali  sembra che facciano emergere alcuni difetti di Paolo, ma in 

modo discreto. Presentano uno stile di redazione con frasi corte e 

giustapposizioni96.  

c) Differenziazione per la motivazione o l’intenzione dell’autore 

Nelle lettere autentiche scritte da Paolo, la motivazione era dare una catechesi 

di base alle comunità che ha visitato nei suoi viaggi. 

Nelle lettere deuteropaoline alcune scritte in prigione, si rallegra per le 

sofferenze che deve subire per Cristo, e comunica questa esperienza con un 

forte tono affettivo. 

Nelle lettere pastorali, scritte a Timoteo e a Tito, condensa una serie di consigli 

e d’istruzioni sull’organizzazione della Chiesa, raccomanda alcune virtù morali, 

come la carità, la pazienza e la interiorità come fondamenti della vita attiva 

apostolica. 

 

4.4. Linee direttrici del pensiero paolino  

a) L’incontro con il Risorto, fonte di tutta la sua dottrina 

Far riferimento alle linee direttrici del pensiero paolino è, senza dubbio, 

accorrere alla fonte ispiratrice di tutto l’essere e del suo compito apostolico e 

missionario. Questa fonte è di sicuro, l’incontro con il Risorto lungo la via di 

Damasco. 

Nella visione di Luca, questo fatto è di un’importanza capitale ed è narrato negli 

Atti degli Apostoli (At 9,1-25; 22, 1-21; 26,1-23). Nelle Lettere, l’unico testo 

fondamentale  in cui descrive l’incontro di Damasco è la Lettera ai Galati (Gal 

1,15-16)97. 

b) Cristo morto e risorto, centro della sua predicazione 

Gesù Cristo costituisce l’essenza della predicazione degli  Apostoli, (1 Co 1,18-

23), centrata negli eventi decisivi della salvezza, soprattutto nella croce e nella 

resurrezione. Per San Paolo parlare di croce vuol dire salvezza, grazia 

                                                            
96 Idem, p. 437. 
97 Cfr. Bortolini, José. “Fuentes para conocer a Pablo”. Vida Pastoral 133, 2009, p. 32. 



52 
 

concessa ad ogni creatura. La croce è scandalo e stoltezza: “Mentre gli Ebrei 

chiedono segni e i Greci cercano sapienza, noi invece annunciamo Cristo 

crocifisso: scandalo per i Giudei e stoltezza per i pagani” (1 Cor 1,18-23). 98 

c) La giustificazione per la fede in  Cristo: motivo, dinamismo, fonte 

La giustificazione in Cristo è un’azione gratuita di Dio, senza meriti umani; così 

l’uomo è giustificato per la fede, indipendentemente dalle opere della Legge; ciò 

vuol dire che noi facciamo bene quando entriamo in comunione con Cristo che 

è amore. (Rm 3,28).  

Lutero ha tradotto : “Giustificato solo per la fede”; di fronte a ciò il teologo 

Benedetto XVI ha affermato: “l’espressione di Lutero è vera se non si oppone la 

fede alla carità, all’amore, poiché credere è conformarsi a Cristo ed entrare nel 

suo amore. Questa affermazione si basa sulla Lettera ai Galati in cui si parla 

della fede per mezzo della carità”.99 

d) Chiesa come corpo di Cristo 

Chiesa  viene dal greco ekklesía, che significa popolo convocato o popolo 

riunito. Nel Nuovo Testamento, in modo speciale nel libro degli Atti degli 

Apostoli e nelle Lettere di San Paolo, è usato per indicare il nuovo popolo di 

Dio. A volte si riferisce all’insieme delle comunità cristiane ed altre volte ad una 

Chiesa in particolare. Alcuni esempi, nei Col 4,16 è la Chiesa di Laodicea. Nei 

1Cor 1,2 e 2Cor 1,1 la Chiesa di Dio che è a Corinto. Nei Gal 1,2 le Chiese 

della Galazia. 

Più tardi, nella lettera agli Efesini 5,21-24 è presentato il concetto della Chiesa 

in continuità con il concetto del popolo di Dio, Israele; considerato dai profeti 

come “sposa di Dio” (Os 2,21), chiamata a vivere in un rapporto sponsale con 

lui.  

                                                            
98 Cfr. Benedicto XVI.  “La teología de la cruz en la predicación de San Pablo”. Ecclesia 3442 (2008): 1790. 
 
99 Cfr. Benedicto XVI. “La doctrina paulina de la justificación”. Ecclesia 3442, (2008): 1781. 



53 
 

L’opera di evangelizzazione di Paolo non ha altro fine che non formare la 

comunità dei credenti in Cristo; in questo modo si può comprendere il significato 

della Chiesa come il suo corpo: 1Cor 12,12-27; Rm 12,5100. 

e) L’ universalità della sua predicazione  

Questa universalità non può essere compresa soltanto prendendo in 

considerazione i numerosi viaggi fatti da San Paolo, ma anche dalle sue lettere 

che riflettono l’apertura del suo pensiero. “Era un giudeo in contatto diretto con 

il mondo ellenistico, il che gli ha permesso di conoscere il greco e molte altre 

culture diverse dalla propria. Dopo essere sorpreso da Gesù Cristo lungo la via 

di Damasco (vedere At. 9,1-18), percepisce la sua missione: annunciare la 

buona novella ai gentili, a coloro che erano fuori dal contesto giudeo”.101 

Questa  universalità si riflette anche nella rottura dei suoi rapporti come fedele 

ebreo praticante, dopo il suo incontro con Cristo, l’interpretazione della legge 

passa dalla comprensione abituale del fariseismo alla comprensione dell’ amore 

misericordioso di Dio (Vedere Ef 2,4-5).   

f) La  parusia nella predicazione di San Paolo 

Intorno agli anni 51-52 d.C, San Paolo scrisse la prima lettera ai Tessalonicesi, 

dove parla del nuovo e definitivo ritorno di Gesù, chiamato parusia. La descrive 

con toni molto vivaci e con immagini simboliche, che trasmettono un messaggio 

semplice e profondo: “E così staremo sempre con Lui” (1Tes 4,17). 

Nella lettera ai Filippesi, in un altro contesto, quando San Paolo si trova in 

carcere aspettando la sentenza che potrebbe essere anche la condanna a 

morte, scrive: “Per me la vita è Cristo e la morte un guadagno” (Fil 1,21)102. 

 

RIASSUNTO: 

Nel Nuovo Testamento, la parola vangelo si riferisce alla predicazione di Gesù 

sul regno di Dio. Paolo, sulla base del suo incontro con il Risorto lungo la via di 

Damasco, ha provato nella sua propria vita questo desiderio d’evangelizzare 
                                                            
100 Cfr Benedicto XVI. “La dimensión eclesiológica del Pensamiento de San Pablo”. Ecclesia 3442, (2008): 
1786. 
101 Hueso, Henry. “La universalidad paulina en el diálogo ecuménico”. El Cooperador Paulino 36 (2008): 
10‐11. 
102 Cfr. Benedicto XVI. “La Parusía en la predicación de San Pablo”. Ecclesia 3442, (2008): 1794. 



54 
 

 oltre le frontiere, trasmettendo l’amore gratuito e la salvezza di Dio per tutti. 

Così decise di scrivere le lettere alle comunità da lui fondate durante i suoi 

numerosi viaggi. Queste lettere oggi sono conosciute nel Nuovo Testamento 

come il Corpus Paolino; alcune autentiche, altre al contrario sono state scritte 

dai suoi discepoli e conosciute come deuteropaoline, e altre sono quelle 

pastorali. 

Lo studio di queste lettere è la migliore fonte di conoscenza del Nuovo 

Testamento, che include il pensiero di San Paolo e l’amore per Gesù Cristo, 

che lo spinse un giorno a dire: “Non sono più io che vivo, ma Cristo che vive in 

me” (Gal 2,20). 

 

 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

1) Come vedi che il Vangelo è praticato oggi dalle persone? 

2) Come pensi che Paolo descriverebbe a se stesso, partendo dallo studio 

delle sue lettere e come potresti interpretarlo oggi? 

3) Cosa pensi della posizione di Lutero sul fatto che basta solo la fede per 

essere salvi? Come risponderesti ad un fratello cristiano protestante se ti 

dicesse questo? 

4) Se San Paolo volesse scrivere una lettera alla tua famiglia, alla tua 

comunità o quartiere, quale sarebbe il messaggio? Prova a crearla. 

 

VALUTAZIONE 

1) Come definisci la parola “vangelo”? 

2) Cita tre caratteristiche del pensiero paolino. 

 

 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

Opere consultate (disponibile in spagnolo): 

Armstrong, Sergio. Introducción a san Pablo, Cartas de pablo. Bogotá: 

Verbo Divino, 2010.  



55 
 

Benedicto XVI. “La dimensión eclesiológica del Pensamiento de san Pablo” 

Ecclesia 3442 (2008): 1786- 1787. 

Benedicto XVI.  “La teología de la cruz en la predicación de san Pablo”. 

Ecclesia 3442 (2008): 1790 – 1791. 

Benedicto XVI. “La Parusía en la predicación de san Pablo”. Ecclesia 3442 

(2008): 1794- 1795. 

Benedicto XVI. “La doctrina paulina de la justificación”. Ecclesia 3442 (2008): 

1781. 

Bortolini, José. “Fuentes para conocer a Pablo”. Vida Pastoral 133, (2009): 30.  

Gil, Arbiol. Qué se sabe de san Pablo en el naciente cristianismo. 

Cuestiones abiertas en el debate actual. Navarra: Verbo Divino, 2015. 

Hueso Henry. “La universalidad paulina en el diálogo ecuménico”. El 

Cooperador Paulino 36, (2008): 10-11.  

James D.G. Dunn.  Del Evangelio a los Evangelios. Bogotá: San Pablo y 

PUJ, 2014.  

Jordi Sánchez, Bosch. Escritos Paulinos – Introducción al estudio de la 

Biblia. Navarra: Verbo Divino, 1998. 

Peláez, Jesús. “Evangelio y evangelios”. Koinonia. 

http://servicioskoinonia.org/relat/303.htm (consultado el 16 de agosto de 

2016) 

Reynier, Chantal.  Para leer a san Pablo. La obra epistolar. España: Verbo 

Divino, 2009. 

Rivero, Antonio. “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe.  

http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-sesin-las-cartas-de-san-

pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016) 

 

Opere suggerite (disponibile in spagnolo): 

Brown Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Vol II. 

Pikaza Xavier. Evangelio de Marcos: la buena noticia de Jesús. Estella: 

Verbo Divino, 2012.  

Gil Arbiol, Carlos. Qué se sabe de Pablo en el naciente cristianismo. Estella: 

Verbo Divino, 2013. 

  



56 
 

TAVOLO 5 

 

COME IL VANGELO SI È ESPRESSO NELLE COMUNITÀ CREDENTI?  

I vangeli sinottici e gli atti degli apostoli 

 

INTRODUZIONE 

Questo capitolo va destinato alle persone interessate di conoscere un pò più a 

fondo la gran ricchezza della Parola di Dio, specialmente dei vangeli. La figura 

di Gesù di Nazareth è il tema centrale. 

I Vangeli  ci presentano la sua predicazione sul Regno di Dio, i suoi miracoli, la 

creazione della comunità dei suoi discepoli, le sue relazioni con i diversi gruppi 

del giudaismo, il suo permanente riferimento a Dio come Padre. 

Avventurarsi per i vangeli non è facile. Anzi: un famoso esperto spagnolo 

afferma che gli scritti più difficili sono quelli del Nuovo Testamento103, e noi 

siamo d’accordo. Questo autore afferma anche che spesso vengono letti male. 

La loro lettura è fatta in buona fede ed in alcuni casi a costo di grande impegno 

e sforzo, però con scarse informazioni. Per ciò intendiamo necessario questo 

piccolo contributo per prosseguire nello studio dei Vangeli Sinottici e negli Atti 

degli Apostoli. 

Questo capitolo affronta i seguenti argomenti: Gesù e la Tradizione orale della 

Chiesa, il problema sinottico, il vangelo secondo San Marco, il vangelo secondo 

San Matteo, il vangelo secondo San Luca e gli Atti degli Apostoli. Speriamo che 

tutti possano trarre buon profitto. 

 

PREGHIERA 

A te, Signore, presento la mia speranza ed il mio sforzo; in te 

confido, mio Dio, perché so che tu mi ami. Io spero sempre in te. 

                                                            
103 Guijarro, Oporto, S. La Buena Noticia de Jesús. Madrid: Sociedad de Educación Atenas, 1987, p. 52‐
57. 



57 
 

Io so che mi hai visto, che il tuo sguardo è su di me, e che mi vuoi 

per servirti nel tuo Regno. 

Signore, ti chiedo che Tu ed il tuo Vangelo siano il Progetto di vita 

che dà significato alla mia esistenza. 

Spirito Santo, illumina il mio intelletto perché nella lettura e nello 

studio della Sacra Scrittura io senta la presenza di Dio Padre che 

si manifesta attraverso di questa Parola. Apri il mio cuore perché 

comprenda la volontà di Dio ed il modo di compierla 

quotidianamente. Fammi conoscere i tuoi sentieri perché io sia, 

alla luce della tua Parola, un segno della tua presenza nel mondo. 

Eccomi, Signore, per fare la tua volontà. Amen. 

 

 

SVILUPPO DEL TEMA 

5.1. Gesù e la tradizione orale della Chiesa104 

Gesù non scrisse niente, né i suoi discepoli presero appunti sui suoi 

insegnamenti. Eppure l’origine dei vangeli si trova in Lui. La sua vita, in contatto 

continuo con il gruppo dei suoi discepoli, è la fonte alla quale continuamente 

ricorre la comunità cristiana. Ecco alcuni aspetti importanti della predicazione di 

Gesù: 

a) Le parole e le opere di Gesù   

I vangeli non hanno la pretesa di conservare tutto ciò che Gesù ha detto e 

compiuto. Il loro contenuto si basa sulla trasmissione della fede nel Signore 

(testimonianza): sono stati scritti perché “crediate che Gesù è il Messia, il Figlio 

di Dio e perché credendo abbiano la vita eterna nel suo nome” (Gv 20,31). 

Le parole, atti ed i segni portentosi di Gesù provocavano l’ammirazione delle 

persone e la sua fama si diffondeva sempre più (Mt 4,24; Mc 1,28).  

 

 
                                                            
104 Guijarro, op. cit., p. 52‐57. 



58 
 

b) Il gruppo dei discepoli  

Gesù non chiamò intorno a sé un gruppo di discepoli solo perché 

condividessero la sua strada, ma li ha anche istruiti, perché diventassero 

predicatori della stessa buona novella che Lui aveva cominciato ad annunziare.  

c) L’esperienza pasquale 

Le apparizioni del Risorto ai suoi discepoli, dettero loro la convinzione che Dio 

aveva compiuto la promessa di Salvezza.  

Rispetto alla tradizione orale su quanto ha detto e fatto, vi sono alcuni studiosi 

che pensano che i cristiani abbiano lasciato molto indietro l’esperienza della 

resurrezione e la riflessione su essa, in modo tale, che i ricordi su Gesù siano 

stati tanto modificati, che risulta impossibile correntemente recuperare, sia le 

parole autentiche del Maestro sia le sue attività.105 

d) Le comunità (intorno agli anni 30-70) 

La resurrezione di Gesù e la venuta dello Spirito Santo nella Pentecoste 

permettono ai discepoli di cominciare a scoprire il mistero di Gesù. Questi 

discepoli hanno continuato ad essere ebrei, ma nel seno del giudaismo, 

formano un strano e nuovo gruppo: quello dei testimoni di Gesù Risorto. 

La resurrezione di Gesù è l’esperienza fondazionale della comunità cristiana. 

Con una immagine molto illustrativa di E. Charpentier106, si può descrivere il 

suo influsso confrontandolo con il processo di sviluppo di una fotografia. 

Questi ricordi prendono forma, soprattutto intorno ai tre principali centri 

d’interesse: 

 I discepoli predicano annunciando Gesù Risorto agli ebrei e dopo 

ai pagani: grido di fede dei primi cristiani; 

 I discepoli celebrano il Risorto nella liturgia, soprattutto 

nell’eucaristia. In questa occasione prendono forma molti ricordi 

su Gesù; 

                                                            
105 È la posizione di alcuni esponenti della scuola di  Storia delle Forme che assumono posizioni estreme 
come il biblista luterano Bultmann. 
106 Charpentier, Étienne & Burnet, Regis. Para Leer el Nuevo Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2006, 
p. 9. 



59 
 

 I discepoli insegnano ai nuovi battezzati, e per questo raccolgono 

gli atti e le parole di Gesù. In breve nuovi discepoli si uniscono ai 

primi: Barnaba, i sette diaconi con Stefano e Filippo, e poi Paolo. 

 

5.2. Il problema sinottico 

L’emergere dei vangeli scritti ha richiesto un certo tempo, rispondeva a motivi 

concreti e supponeva un modo proprio di capire la tradizione anteriore107.  

Possiamo affermare che i quattro vangeli canonici sono composizioni anonime 

nate tra  il 65 ed il 90, che sono state riunite in una collezione intorno all’anno 

125. Gli autori non hanno dato un titolo agli scritti. 

 

Il “Problema” Sinottico in sé  

Leggendo i tre vangeli sinottici con un pò d’attenzione si possono percepire le 

loro numerose somiglianze. 

Si chiamano sinottici perché se si mettono uno acanto all’altro (syn = insieme; 

opsis = vedere) danno l’impressione di essere simili. Il problema consiste nel 

tentativo di spiegare le somiglianze tra i tre Vangeli “sinottici”. Vi sono 

differenze, ma le coincidenze sono più notevoli. 

Eppure insieme a queste somiglianze si osservano le differenze: mentre il 

vangelo di Marco ha solo 16 capitoli, Matteo ne ha 28 e Luca 24. Matteo e Luca 

raccontano l’infanzia di Gesù, mentre Marco non lo fa. 

Alcuni risolvono il problema dicendo che tutti gli evangelisti avevano presente 

un vangelo primitivo scritto in aramaico. Altri propongono l’idea di alcuni 

frammenti non identificati consultati dagli evangelisti o la tradizione orale come 

unica fonte di informazione. 

Durante molto tempo l’ipotesi più in voga è stata quella delle due fonti. Secondo 

questa teoria, Matteo e Luca nel momento in cui hanno redatto le loro opere,  

hanno avuto come fonti principali il vangelo di Marco ed un’ipotetica collezione 

                                                            
107  Aguirre Monasterio,  Rafael  y  Antonio  Rodriguez  Carmona.  Evangelios  sinópticos  y  Hechos  de  los 
Apóstoles. Navarra: Verbo Divino, 1992, p. 20. 
 



60 
 

di detti di Gesù che Marco, o non conosceva o non ha voluto inserire nel suo 

scritto, denominata Fonte.108 È evidente che la relazione tra i Vangeli e le fonti 

verbali e scritte in precedenza è complessa. 

 

5.3. Il vangelo secondo San Marco109 

Data di redazione: questo Vangelo è stato scritto tra gli anni 70 e 75 d.C. a 

Roma (Antiochia o  Alessandria), luogo dove i cristiani sono stati perseguitati da 

Nerone. È attribuito a Giovanni Marco, discepolo di Pietro. 

Autore tradizionalmente attribuito (partendo dal II secolo): Marco, il seguace e 

“interprete” di Pietro, comunemente identificato come Giovanni Marco degli Atti 

degli Apostoli. Alcuni tra coloro che hanno respinto questa attribuzione dicono 

che l’autore potrebbe essere stato un cristiano anonimo. 

Teologia e piano di Marco 

Alcuni segnali: Marco fa precedere l’attività di Giovanni Battista a quella di 

Gesù. Si incontrano nel fiume Giordano. Alla fine vi è la croce e la resurrezione. 

Gesù comincia la sua attività in Galilea e la conclude a Gerusalemme: scopo a 

cui è diretto. 

Tematica dei discepoli:   

Sono scelti personalmente (3,13-19), ma non capiscono niente (concentrazione 

crescente di incomprensione, che culmina nella croce; li si deve arrivare a 

confessare che Gesù è il Figlio di Dio – 15,39 -). Tutto questo mette in risalto la 

gratuità della chiamata di Dio: il discepolo vive dell’iniziativa di Dio e si realizza 

nel seguire la croce. 

Israele e il popolo di Dio:  Nel vangelo di Marco è la sede del giudaismo 

incredulo (3,22; 7,1). Vi sono varie condanne contro Israele.  La parabola dei 

vignaioli omicidi  (11,27; 12,12) indica il culmine; Gesù  predice la caduta del 

tempio (13,2). Nella passione è consegnato al pagano Pilato; sono le autorità 

religiose giudaiche che vogliono la sua morte. La siro-fenizia (7,24-30) è una 

primizia di questo nuovo popolo. Il tempio deve essere la casa di preghiera per 

                                                            
108 Guijarro, op. cit., p. 36. 
109 Charpentier & Burnet, op. cit. p. 76‐91. 



61 
 

tutti i popoli (11,17). Infine il centurione è colui che riconosce Gesù davanti alla 

croce. 

Predicazione di Gesù: Il regno viene presentato come futuro, ma “prossimo”, 

ossia presente in Gesù: attraverso gli esorcismi (3,24-27). Vi è un “mistero” in 

questo Regno. 

Segreto messianico: Wrede armonizza la contraddizione tra la fede post 

pasquale di Gesù Messia Figlio di Dio e la narrazione dell’attività di Gesù che 

non era tanto messianica. Secondo Gnilka: la proclamazione che aveva Gesù 

come contenuto e che occupava il posto della predicazione che lui stesso 

aveva fatto, è divenuta possibile solo dopo la pasqua. Nel centro teologico della 

predicazione di Marco vi sono la croce e la resurrezione110 

Il problema delle parabole: Per Marco, le parabole sono discorsi enigmatici  

(Mc 4,10-12 e par.). Come tali dovrebbero servire per coprire la verità e 

condannare la durezza del popolo ostinato. 

Immagine di Giovanni il Battista: Marco lo presenta come il precursore di 

Gesù e per questo lo inserisce all’inizio del vangelo, prima dell’attività di Gesù. 

Lo associa ad Elia (9, 9-13; 1,6), di cui si credeva che avrebbe anticipato il 

Messia. 

 

5.4. Il vangelo secondo San Matteo111 

La sua composizione è data tra gli anni 80 e 90 d.C. è stato attribuito ad uno dei 

discepoli storici di Gesù. È stato scritto in greco, anche se originariamente 

veniva da una collezione di detti del Signore in aramaico. Veniva da Antiochia, 

la capitale della Siria Romana. 

È il più ebreo tra i vangeli: Si riferisce continuamente alle scritture (più di 130 

volte). La sua forma di esprimersi è ebraica. Parla di Regno dei cieli, più che del 

Regno di Dio, perché gli ebrei non pronunciano il nome divino. 

                                                            
110 Gnilka, Joachim. Teología del Nuevo Testamento. Madrid: Trotta Editorial, 1998, p. 162. 
111 Charpentier & Burnet, op. cit., p.  92‐107. 



62 
 

Le tre caratteristiche di Cristo: Matteo ha interpretato Gesù partendo 

dall’Antico Testamento, di cui ha aggiornato le sue tre caratteristiche principali: 

la legge, l’alleanza e le promesse: 

 Gesù è il vero Maestro della legge; ne è una prova il sermone della 

montagna (Mt 5-7). 

 Facendo un altro passo avanti, in ambito ecclesiastico, Gesù arriva a 

definirsi l’Emmanuele, Dio con noi. Così è stato presentato dall’angelo 

dell’annunciazione (1,23). 

 Gesù venne per tutti; lo dimostra quando cura il servo del centurione, e 

poi avverte: "In verità vi dico, presso nessuno in Israele ho trovato una 

fede così grande.(…) molti verranno dall'oriente e dall'occidente e 

siederanno a mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno dei cieli, 

(…) mentre i figli del regno saranno cacciati fuori nelle tenebre, ove 

sarà pianto e stridore di denti".(Mt 8, 6-12) 

 Gesù si rivela come il giudice escatologico, vuol dire, come figlio 

dell’uomo che soffre, nei poveri della terra e come re è il signore 

definitivo (Mt 25, 31-46). 

 

Caratteristiche teologiche del Vangelo di Matteo: 

• Il “vangelo ecclesiale”:  Così, a volte, è stato chiamato questo vangelo che, più 

degli altri, ha marcato il cristianesimo occidentale. È l’unico che pronuncia la 

parola chiesa (16, 18; 18, 17); si preoccupa con la sua organizzazione. 

• La chiesa di Matteo: La situazione delle comunità in cui Matteo predica, ha 

influenzato molto la sua testimonianza. 

• La geografia di Matteo: Matteo segue la linea di Marco, ma non insiste come 

lui nell’opposizione Galilea/Gerusalemme. La Galilea è una regione importante. 

Durante il ministero di Gesù, si presenta come territorio ebreo, di cui Gesù non 

attraversa mai le frontiere; quando si dirige verso Tiro e Sidone, Matteo ci 

specifica che la cananea esce dal suo territorio per recarsi fino a Gesù (15,21). 

 



63 
 

• Il regno dei cieli e la Chiesa:  Gesù inaugura il regno di Dio. La chiesa non si 

identifica con lui, ma è il luogo privilegiato dove il regno si manifesta nel mondo. 

• La fine dei tempi: Per Matteo, è già tutto compiuto; è arrivata la fine dei tempi. 

• Il Signore vivo nella sua comunità: Con Marco abbiamo scoperto soprattutto 

l’uomo Gesù, Matteo ci presenta il Signore glorificato celebrato nella sua 

comunità. I discepoli di prostrano in adorazione davanti al risorto (28, 17). 

• Il Messia di Israele: Per Matteo, Gesù è il Messia aspettato da Israele e 

annunciato dalle Scritture. Da buon rabbino, Matteo le cita con abilità per 

mostrare come le ha compiute Gesù. 

• Il Figlio dell’uomo: Per Matteo Gesù è il Figlio dell’uomo; lo dichiara 

solennemente davanti al sinedrio e annuncia che da quel momento in poi lo 

vedranno così (Mt 26, 64). Matteo è l’unico che parla di parusia o venuta (24, 

3.27.37.39) del Figlio dell’uomo. 

• Gesù invia la sua comunità: Intronizzato come Figlio dell’uomo, giudice 

sovrano, Signore del mondo intero, Gesù ha ottenuto la vittoria finale. Invia i 

suoi discepoli per stabilire la sua vittoria in tutto il mondo. 

 

5.5. Il vangelo di Luca e gli atti degli apostoli112 

L’autore di questo vangelo è incerto, anche se viene attribuito al medico e 

compagno di Paolo. Scritto negli anni 90 – 100 d.C. a Efeso, Corinto, è 

indirizzato prevalentemente al pubblico dei gentili, situato nella tradizione delle 

Chiese di Paolo, disseminate nella regione dell’Egeo. Qui Luca distingue tre 

tempi della storia della salvezza: quello della promessa, quello di Gesù e quello 

della Chiesa. 

- Caratteristiche letterarie: Luca è uno scrittore colto, conosce molto bene il 

greco. Cerca di omettere dettagli spiacevoli o li minimizza (per es. 22,45). Cita 

personaggi femminili (Elisabetta, Anna, Marta, Maria, la vedova di Naim, Lidia, 

ecc). “I racconti dell’infanzia” (Lc 1-2) sono come un prologo teologico 

all’insieme dell’opera. 

                                                            
112 Charpentier & Burnet, op. cit., p. 108‐124. 



64 
 

 

- Il Gesù di Luca: Luca non ha conosciuto Gesù personalmente. Quindi il Gesù 

che ha conosciuto non è, in primo luogo, il profeta itinerante della Galilea, bensì 

il Signore glorificato che si è manifestato al suo maestro Paolo sulla via di 

Damasco. 

- Il Signor Gesù: Luca è  l’unico che chiama Gesù di Signore quando parla di 

lui. La gloria pasquale si irradia nella sua vita terrena. Questa gloria lo circonda 

dalla sua nascita (2, 9.32). 

-  Gesù è re: Luca è l’único a dirlo, in sei occasioni (1, 32-33; 19, 12s.28s; 22, 

28s.67s; 23,40s).  

- Lo Spirito di Gesù: Questa espressione appare solo in due occasioni nel 

Nuovo Testamento (At 16,7; Fl 1,16; Spirito di Cristo in Rm 9,2 e 1 Pt 1,11). Lo 

Spirito di Dio è penetrato a tal punto in Gesù che può chiamarlo di suo Spirito. 

- Gesù è profeta incaricato di rivelare Dio (7,16-39; 24, 19; At 3,22-23): la 

sua morte è quella di um profeta (13,33; At 7,52). Lo presenta sovente come il 

nuovo Elia. 

- L’uomo davanti a Dio: Signore e Cristo, Gesù è anche pienamente uomo. 

Vive così perfettamente ciò che annuncia che è il modello di uomo realizzato. 

- L’ Ascensione (24,50-53; At 1, (6)9-12): Si ripete in Luca e negli Atti. In Luca 

è  il momento culminante del racconto, l’ingresso di Gesù nella gloria. Negli Atti 

l’ascensione conclude la presenza post-resurrezione di Gesù (avviene 40 giorni 

dopo la resurrezione, e prima dei 50 giorni di Pentecoste); e rimarrà presente 

nello Spirito. 

L’Evangelista della Vergine Maria:  La figura della madre di Gesù è molto 

importante nella tradizione evangelica, come mostrano Mt 1-2 e Gv 2,1-12; 

19,25-27. Ma Luca ha raccolto e predisposto anche le tradizioni mariane della 

chiesa con questi elementi: 

 Maria, collaboratrice di Dio: Visione israelita dell’alleanza.  

 Maria, che ha creduto:  beata perché “ha creduto” (1, 45).   



65 
 

 Maria è profetessa di una nuova umanità: sulla scia delle vecchie “madri” 

di  Israele, che cantano la vittoria del suo popolo contro il nemico (1 Sam 

2, 1-10; Es 15, 20-21; Gdc 5).  

 Maria è la prima figlia della chiesa: Lei ha percorso tutto il cammino di 

Dio, seguendo la parola e la volontà di suo figlio Gesù Cristo. Per questo 

la troviamo, alla fine del suo pellegrinaggio di fede, accanto agli apostoli 

(At 1,13-14). 

 

RIASSUNTO:  

L’annuncio del vangelo aveva un’importanza particolare nelle comunità 

religiose. Non possiamo dimenticare che si trattava di una comunità in 

espansione e l’attività missionaria occupava, come è naturale, un significativo 

spazio nella vita di essa. Vi era poi la catechesi o formazione continuata su 

molti aspetti, soprattutto sul modo di comportarsi nella vita, perché fosse il 

riflesso della buona novella che veniva annunciata. 

I vangeli sinottici (Marco, Matteo, Luca) e gli Atti degli Apostoli sia se scritti dagli 

autori attribuiti, oppure da cristiani desiderosi di far conoscere Gesù di 

Nazareth, sono soprattutto testimonianze di fede che trattano di mettere i loro 

lettori in contatto con Lui. L’accesso a questo contatto passa necessariamente 

attraverso queste mediazioni. 

Per questo è importante conoscere il processo che abbiamo descritto, perché 

aiuta a capire le circostanze concrete in cui sono state trasmesse la tradizione 

su Gesù, i motivi ed i condizionamenti che ebbero coloro che hanno preso parte 

a tal processo, ecc. 

Nei vangeli si trova una tradizione alla luce della fede nel Signore risorto. La 

stessa fede che ha spinto e continua a spingere i credenti a voler conoscere 

ancor più Gesù. 

 

 

 

 

 



66 
 

DIALOGO E RIFLESSIONE:  

Partendo dal  tema presentato:  

1) Quanto è importante per noi lo studio dei vangeli sinottici? 

2) Secondo te, quali sono le differenze principali tra questi vangeli? 

 

VALUTAZIONE: 

Unisci: 

a. Sinottici*   *Buona novella 

b. Emmanuele*  *Narra l’infanzia 

c. Vangelo *  *Simili 

d. Luca*   *Dio com noi  

 

Scrivi V- F ad ogni affermazione: 

a. Luca ha 21 capitoli (  ) 

b. Marco è l’evangelista della  Vergine Maria (   ) 

c. Matteo è l’unico che chiama Gesù di Signore (   ) 

d. Marco ha 28 capitoli (  ) 

 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

Aguirre Monasterio, Rafael y Antonio Rodriguez Carmona. Evangelios 

sinópticos y Hechos de los Apóstoles. Navarra: Verbo Divino, 1992. 

Carson, Donald. Una introducción al Nuevo Testamento. Barcelona: CLIE, 

2008. 

Charpentier, Étienne y Burnet, Regis. Para Leer el Nuevo Testamento. 

Navarra: Verbo Divino, 2006. 

Guijarro Oporto, S,. La Buena Noticia de Jesús. Madrid: Sociedad de 

Educación Atenas, 1987. 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Vol lI. Madrid: Trotta 

Editorial, 2002. 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De 

Brouwer, 2009. 

Gnilka, Joachim. Teología del Nuevo Testamento. Madrid: Trotta Editorial, 

1998. 



67 
 

TAVOLO 6 

 

COME È STATO COMPRESO GESÙ NELLA COMUNITÀ DEL DISCEPOLO 

AMATO? 

La tradizione giovannea 

 

INTRODUZIONE 

In questo capitolo ci soffermeremo sulla persona di Gesù partendo dalla 

prospettiva dell’autore del quarto Vangelo. Per questo ci addentreremo in quello 

che viene denominato corpus giovanneo. 

Durante questo viaggio nel corpus giovanneo dobbiamo domandarci: Come è 

stato compreso Gesù nella comunità del Discepolo Amato? Per rispondere a 

questa domanda viaggeremo lungo il quarto Vangelo analizzando gli aspetti 

letterari, la cristologia e l’ecclesiologia che l’autore ci presenta. 

Alla fine ci addentreremo nelle lettere di Giovanni. In questo percorso potremo 

apprezzare come il Vangelo di Giovanni  differisca dai sinottici nello stile e nel 

contenuto. 

 

PREGHIERA 

Signore della Vita: ti ringrazio per questo rincominciare, per la 
grazia di potere continuare a chiedere, a cercare, a imparare, a 
costruire...Ti chiedo che il mio sguardo sia profondo e limpido per 
guardare con speranza i giorni che dividerò con la mia famiglia. 
Accompagnami in questa traversata di crescita, di donazione, di amore e 
di lotta per un mondo più umano e più giusto per tutti.113 

Che io saluti con un sorriso tutti coloro che mi porgono la mano e 
sappia creare con ognuno una rete d’accoglienza, di presenza, di 
coinvolgimento e di solidarietà, in modo che ogni nome ed ogni storia 
siano importanti.  

 Che possa ricevere come un tuo dono personale ogni cosa creata 
e sappia usarla, ma soprattutto curarla e dividerla non solo con i miei. 

                                                            
113 Martínez E., a partir de um texto de Ulibarri Florentino, “Oración”, 2006. 



68 
 

Che ogni giorno mi svegli sereno e con energia, con una grazia 
nel mio cuore e sulle mie labbra, e che le mie parole e le mie azioni, 
piccole e grandi, annunzino che la tua presenza è viva in mezzo a noi. 

Che il mio spirito sia aperto a scoprire cosa vuoi da me in ogni 
momento e che la mia preghiera sia un tempo di amore e docilità alla tua 
Parola.  

Signore, sii Tu la mia Roccia, la mia Forza, la mia Consolazione 
ed il mio Aiuto..... e anche se mi dimentico di Te, non ti dimenticare mai 
di me. Amen. 

 

SVILUPPO DEL TEMA 

6.1.  Aspetti letterari del quarto Vangelo 

Se confrontiamo lo stile del quarto evangelista con i sinottici, incontriamo alcune 

caratteristiche, che gli sono particolari. Al versetto 20, 30 lo stesso autore 

afferma che “Molti altri segni fece Gesù in presenza dei suoi discepoli, ma non 

sono stati scritti in questo libro. Questi sono stati scritti, perché crediate”. 

Appare quindi il primo aspetto letterario caratteristico del Vangelo di Giovanni, 

che lascia chiaro che i “segni”, dovranno portare alla fede in Gesù, Messia e 

Figlio di Dio.114 

Il significato teologico del segno si dimostra grazie al fatto che Gesù ha 

manifestato la sua gloria, ovvero, la rende visibile e accessibile ai suoi discepoli 

attraverso la fede. Gesù, prima di resuscitare Lazzaro, dice a Maria: “Non ti ho 

detto che se credi vedrai la gloria di Dio?” (11,40). 

I segni portano alla fede e manifestano che il potere di Dio opera in Gesù e che 

Dio è l’origine e fine di tutta la gloria propria di Gesù.  

a) Il malinteso 

L’autore del quarto vangelo fa anche uso del malinteso: Gesù è Dio fatto carne, 

cioè una realtà celeste, non terrena, nato dallo Spirito Eterno. Ma nel farsi uomo 

deve usare um linguaggio terreno per farsi comprendere. 

È così che Gesù, il Verbo fatto uomo, usa un linguaggio figurato o metaforico 

per descrivere se stesso e manifestare il suo messaggio. Il problema qui è che 

coloro che ascoltano normalmente non colgono a fondo la metafora, ma solo il 

                                                            
114 Schnackenburg. Los signos joánicos. Barcelona, 1980, p. 381. 



69 
 

significato materiale di essa. 

Per questo Gesù ricorre alle spiegazioni, e così sviluppa la sua dottrina. Questi 

malintesi permettono di avvicinarsi alla teologia givannea dell’incarnazione.  

Alcuni esempi di malintesi: Gv 2, 19-21; Gesù si riferisce al tempio del suo 

corpo. Lo stesso autore lo specifica al versetto 21. Un altro esempio è in Gv 3, 

3-4, Gesù parla di nascere di nuovo, per cui Nicodemo intende che è 

necessario tornare nel ventre materno. Dopo l’autore chiarisce, nel quinto 

versetto, che si tratta di nascere dall’acqua e dallo Spirito. Vi sono altri esempi 

in: (4,10-11; 6, 26-27; 8, 33-35; 11,11-13)115. 

b) L’ ironia giovannea 

Questa espressione è una combinazione tra il doppio senso ed il malinteso. 

“L’ironia che Giovanni attribuisce a Gesù, ha normalmente caratteristiche di 

dolcezza, ostilità, stupore, sofferenza o dramma, tra gli altri”116 Alcuni esempi di 

ironia: Gv 3,2. Non possiamo sperare che Dio ci mostri il suo volto se non 

siamo capaci di amarci gli uni gli altri. (Gv. 6, 42) Gesù è criticato per 

proclamarsi Figlio di Dio; il motivo del dubbio e del commento ironico qui è la 

sua origine umile. Altri esempi: (Gv, 7,35; 9, 40-41; 11;50)117. 

c) Doppio senso  

Il doppio senso, nel quarto Vangelo, è messo in risalto nelle occasioni in cui 

l’autore mette sulle labbra di Gesù parole con un doppio significato che 

possono finire in un malinteso. 

Può anche nascere un gioco di significati in relazione al senso multiplo di una 

parola usata da Gesù. Questi significati possono avere origine dall’ebraico o dal 

greco. È così che le persone che ascoltano il messaggio capiscono una cosa 

mentre Gesù voleva dirne un’altra. Per esempio: Gv 3, 14; 8, 28; 12, 34 “essere 

elevato” (significa crocifissione e ritornare a Dio); in Gv 11, 50-52 “morire per “, 

che significa “invece di” o “in favore di”. 118 

D’altro canto, l’autore vuole che il lettore colga i vari frammenti del significato 

                                                            
115 Brown, Raymond. Evangelio según Juan. Ediciones Cristiandad, Madrid, 1999, p. 445.  
116 Idem, p. 447. 
117 Idem, p. 447. 
118 Idem, p. 446. 



70 
 

nello stesso racconto o nella metafora. Esiste un senso proprio del contesto 

storico del ministero pubblico di Gesù, ed un secondo in cui si presenta la 

situazione della comunità cristiana che crede in Gesù. Per esempio il discorso 

del pane della  vita sembra che abbia un doppio significato; ossia quello della 

rivelazione e della sapienza divine (Gv 6, 35-51) e l’Eucaristia in (6, 51b-58).119 

Infine troviamo i discorsi duplicati; alcune volte un discorso coincide con un altro 

fino al punto di corrispondere versetto per versetto. Alcuni esempi comparativi 

tra Gv 3,31-36 con 3,7-8; 5,26-30 con 5,19-25; 10,9 con 10,7-8; 10,14 con 

10,11.120 

d) Inclusioni e transizioni  

L’inclusione nel quarto Vangelo è quando l’autore riferisce un dettaglio alla fine 

di una sezione, che si rapporta a qualche altro dettaglio citato all’inizio della 

stessa sezione. In questo modo l’autore congiunge le sezioni. 

e) Parentesi o note a piè di pagina 

Le note tra parentesi dell’evangelista servono per spiegare il significato di alcuni 

termini o nomi semitici (Messia, Cefa, Siloé, Tommaso in Gv 1,4-42; 9,7; 11,16). 

Questo elemento prepara il terreno per lo sviluppo successivo della narrazione 

o per future indicazioni geografiche. Si possono incontrare degli esempi in Gv 

2,9: 3,24; 4,8; 6,71; 9,14. 22-23. Ma può anche presentare prospettive 

teologiche 2,21-22; 7,39; 11,51-52; 12,16-33; e anche allusioni che difendono la 

divinità di Gesù come in 6,6.64. 

 

6.2. La Cristologia del  quarto Vangelo 

Il quarto vangelo ci offre, in realtà, un vero trattato teologico sulla figura di 

Gesù. Questo tema, in tutte le varianti possibili, appare continuamente: 

conoscere Gesù, vuol dire avere vita in abbondanza, Lui è il Figlio di Dio, colui 

che rivela l’amore di Dio agli uomini, che dona loro la sua vita amandoli fino alla 

fine; ciò suppone che la Cristologia di Giovanni sia ordinata nella soteriologia121. 

                                                            
119 Idem, p. 447. 
120 Idem, p. 447. 
121 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, Madrid, 1990 (80). 



71 
 

La cristologia dell’inviato riflette una profonda crisi nella comunità giovannea. 

Questa crisi è una prima chiave d’interpretazione del contesto per comprendere 

la cristologia della pre-esistenza. I cristiani di questa comunità, che in un primo 

momento partecipano nella sinagoga giudaica, sono interrogati e perseguitati a 

causa della fede in Cristo. 

Questa segregazione, che è provocata dalle autorità ebree, spinge i cristiani a 

rompere con gli “ebrei” ed a sviluppare una cristologia in cui si chiede al 

cristiano di troncare con il passato (At 2,44-47); (Gv 9,22) e che si affidi a 

Cristo. 

I cristiani comprendono che la loro fede nell’inviato li porta a separarsi dalla 

sinagoga. L’evangelista vuol esporre alla comunità, che vive questa rottura con 

le tradizioni del passato, che la sua identità non si trova nelle antiche tradizioni 

giudaiche, ma che è una comunità cristiana che procede dal Padre. 

Questa cristologia rappresenta la proposta dell’evangelista per superare la 

rottura con le tradizioni giudaiche ed è per questo che l’evangelista non mostra 

la Chiesa come una nuova sinagoga; questa è stata inviata nel mondo come 

Cristo è stato inviato al mondo. La cristologia della pre-esistenza viene 

sviluppata fondamentalmente nei capitoli 4-13. Questa sezione ha come centro 

Cristo e la questione fondamentale è mostrare che Gesù è inviato dal Padre; 

egli è il Profeta-Messia che discende dall’alto. 

Ma Giovanni presenta questo profeta come Figlio dell’Uomo che è esaltato sulla 

croce e glorificato dal Padre. Il mondo culturale semita non si esprime secondo 

categorie essenzialiste. Per ciò, è importante osservare che la cristologia del 

redattore finale presuppone un contesto distinto, in cui si comprende il mistero 

dell’incarnazione e della morte di Cristo partendo da un orizzonte non legato a 

categorie semite. La preoccupazione per la realtà dell’incarnazione e della 

morte di Cristo espone un cambiamento di luogo concettuale, dato che la 

redazione finale, da un altro contesto sociale e culturale, ha reinterpretato la 

cristologia dell’inviato.122 

 

                                                            
122  Carbullanca,  César.  “El  discípulo  amado:  Una  clave  hermenéutica  de  la  cristología  joánica”. 
Theologica Xaveriana, 166 (2008): 414. 



72 
 

Il vangelo di Giovanni è una lettura profonda della vita di Gesù e alla luce dello 

spirito; e a questa si somma, a sua volta, la vita palpitante della comunità che la 

scrive. La comunità parte dall’esperienza dello Spirito, del dell'incontro 

trasformante con Gesù, e professando la sua fede, da testimonianza della 

presenza del suo Signore e concentra tutto lo sforzo ed interesse nel far sì che 

il Vangelo sia Gesù e solo lui.123 

 

6.3. L’ Ecclesiologia del quarto Vangelo  

Le comunità intorno al quarto vangelo costituivano un movimento nato nella 

parte più orientale dell’impero, indipendente da ciò che poi si sarebbe chiamato 

“la grande chiesa”. Non era l’único movimento di questo tipo, dato che, come 

disse Aguirre, all’inizio del cristianesimo “vi erano gruppi di discepoli di Gesù 

che non si sono legati a questa grande corrente che si afferma con chiarezza e 

che era molto plurale”. Ma, senza dubbio, erano il più numeroso ed il più 

importante di questi gruppi staccati dalla grande corrente. Così indicano i 

cosiddetti “scritti giovannei” (quarto vangelo e lettere). Inoltre era un movimento 

che si distingueva per il fervore ed amore molto particolare verso la figura di 

Gesù.124 

L’ecclesiologia giovannea risalta l’uguaglianza tra tutti i suoi membri, perchè ciò 

che viene valorizzato è quello che si ha in comune, più che i ministeri particolari 

di ciascuno. Questa sarebbe una buona riparazione contro ogni tipo di 

clericalismo che fa distinzione tra vari “stratti” dentro la Chiesa, valorizzando 

eccessivamente determinati ministeri rispetto ad altri. 

“Il quarto vangelo è di interesse principalmente cristologico. Eppure insiste sulle 

promesse dello Spirito Santo, specialmente nei discorsi di congedo ”125. 

 

 

 

                                                            
123 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 60. 
124  “Escritos  joaninos”.  Disponivel  em:  http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología‐
10/09/2016. 
125 Instituto Superior de Ciencias Religiosas, San Juan, 90. 



73 
 

a) Il Paraclito come continuatore della comunità 

“Nei dialoghi di Gesù, ci parla indistintamente di Paraclito, di Spirito della Verità 

e di Spirito Santo, [...]. Il Paraclito è un inviato che procede dal Padre, che lo 

invierà in nome di Gesù”.126 

b) La missione del Paraclito 

“Il ricordo che risveglia lo Spirito non si riduce ad un ritorno al passato, ma si 

introduce più profondamente nell’insegnamento e nella persona di Gesù. 

L’annuncio “di ciò che sta per venire” deve essere compreso come 

l’interpretazione della vita e della parola di Gesù per ogni generazione ”.127 

“Per  Brown, la comunità giovannea – centrata esclusivamente nel Paraclito – 

non fu capace di resistere alle rotture scismatiche, e dovette strutturarsi 

secondo l’autorità della “grande chiesa”.  Mentre la 1ª e la 2ª lettera di Giovanni 

sono colme di problemi intra-ecclesiali, la 3ª lettera manifesta l’urgenza 

missionaria”.128 

Ci sono pervenute tre lettere a nome di Giovanni; la prima è la più importante 

dal punto teologico. Le sue somiglianze con il Vangelo appaiono già alla prima 

lettura: entrambi gli scritti cominciano con l’affermazione che Gesù è la Parola 

di Vita (1Gv 1,1 e Gv 1,1) e soltanto dopo una lettura più attenta, vengono 

percepite le differenze.129 

 

6.4. Le lettere di Giovanni 

Le lettere di Giovanni sono state scritte alla fine del I secolo d.C., nella 

província dell’Asia (ovest dell’Anatolia). Delle tre lettere attribuite a Giovanni 

una è la più generale, importantissima, e le altre due sono molto brevi: 

 La prima lettera di Giovanni (1,5-2,17) mostra che la comunione con Dio 

e la conoscenza di Dio diventano realtà autentica nell’amore al fratello. 

                                                            
126 Idem, p. 91. 
127 Idem, p. 91. 
128 Idem, p. 121. 
129 Idem, p. 110. 



74 
 

 La seconda lettera di Giovanni (1,28-3,24) parla della venuta di avversari 

nel tempo d’attesa della fine, e invita i destinatari a restare saldi nella 

fede e nella speranza. 

 La terza lettera di Giovanni  (4,1-5,12), infine, stabilisce un stretto vincolo 

tra l’amore e la fede.130 

 

a) La Prima Lettera 

1 Giovanni  si preoccuperà di chiarire tutti questi punti e dará la chiave giusta di 

lettura del vangelo. Cominciamo prendendo in cosiderazione alcuni dati: 

Per cominciare la “lettera” è anonima. L’autore non dice il suo nome, e non 

firma. Sembra più un piccolo trattato che una vera lettera131. “ L’autore di 1Gv, 

in una chiara e forte polemica, rivolge epiteti che nel vangelo di Giovanni sono 

applicati ai “ebrei”: figli del diavolo: 1Gv 3,8.10; cfr. Gv 8,44, tra gli altri. 132 

In sentesi, la  prima lettera di Giovanni è un piccolo trattato di amore come 

nuovo volto di Dio, rivelato e divenuto accessibile attraverso Gesù Cristo. 

Questa lettera si impone per la sua attualità ed immediatezza, nonostante la 

distanza culturale e storica con i lettori cristiani di tutti i tempi. 

Questo piccolo scritto, con una capacità eccezionale di sintesi, mostra la 

coerenza e l’unità del messaggio cristiano, in cui sono uniti armonicamente la 

più elevata riflessione su Dio, rivelata in Gesù Cristo, il Figlio unico, e le 

conseguenze per la vita spirituale e pratica degli individui e delle comunità 

cristiane. 

b) La Seconda lettera di Giovanni 

“L’esistenza e la lettura della 2Gv e 3Gv sono attestate tardivamente nella 

tradizione della Chiesa antica. La sua ammissione al canone fu oggetto di 

controversie”.133 

“2Gv è uma lettera esortativa diretta ad una comunità. Dopo um breve ricordo 

della tradizione della fede giovannea, il Presbitero formula un avvertimento 

                                                            
130 Zumstein J. “As cartas Joaninas”, 372‐ 373..  
131 Mendoza C. Introducción al Nuevo Testamento. Salamanca. Sígueme, 1988, p. 381. 
132 Idem, p. 282. 
133 Idem, p. 383. 



75 
 

contro gli eretici. Dopo ordina che non siano ammessi nella comunità gli inviati 

itineranti che non condividono la loro concezione teologica.”134 

c)  La Terza lettera  

“3Gv è una lettera di raccomandazione diretta ad um individuo. Il Presbitero 

scrive ad un certo Gaio per chiedere che ospiti um predicatore itinerante 

chiamato Demetrio”.135 

d) La relazione tra le 2Gv e 3Gv verso la 1Gv  

“Che vincolo c’è tra la seconda e la terza lettera di Giovanni da un lato,  con la 

prima dall’altro? In primo luogo dobbiamo parlare di una parentela indiscutibile. 

I due temi principali di Giovanni, ossia, l’inizio di una crisi nel signore delle 

chiese giovannee e l’esortazione all’amore al fratello, risorgono nella 2Gv e 

nella 3Gv”.136 

Nelle tre lettere si distaccano consigli come: mantenere l’unità cristiana, amare 

Dio osservando i suoi comandamenti, evitare le tenebre camminando nella 

luce, amare i fratelli e stare nella verità. 

 

RIASSUNTO: 

Quando si parla della comunità del discepolo amato, si fanno riferimenti a vari 

gruppi di cristiani che vivevano la loro fede secondo il quarto Vangelo. 

Ricordiamo che il vangelo di Giovanni è uno scritto dottrinale in forma di 

vangelo. La sua prima finalità è l’insegnamento. 

Qui i miracoli sono segni; i discorsi, più che di Gesù, sono su Gesù. Il suo 

interesse è sempre cristologico; le discussioni non riguardano i problemi del 

tempo di Gesù: la legge, il sabato, il cibo puro e impuro, il modo di pregare, il 

digiuno, l’elemosina,.....bensì l’essere Gesù l’inviato del Padre..; sono 

discussioni su Gesù; vi sono utilizzati altre categorie di pensiero che esprimono 

la stessa realtà: verità, vita, luce, mondo di Dio. 

                                                            
134 Idem, p. 384. 
135 Idem, p. 385. 
136 Idem, p. 281.   
 



76 
 

Per questo nella nostra attualità, siamo invitati a comprendere Gesù partendo 

dalla fede che professiamo. Gli scritti di Giovanni mostrano una comunità dove 

l’immagine di Gesù si è fatta in un contesto conflittuale che portó al contrasto 

con quelli di fuori ed alla separazione tra quelli di dentro. 

Allo stesso modo in cui si manifesta in Gesù, la parola  trasmessa alla comunità 

giovannea si è fatta carne in quel momento storico determinato.   

 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

Il quarto Vangelo si presenta come testimonianza: Gesù testimonia il Padre ed i 

discepoli testimoniano Gesù. Lo Spirito da testimonianza, guida e illumina 

coloro che credono a Gesù. La comunità giovannea ha saputo dare la sua 

testimonianza ed evangelizzare, ossia trasmettere la buona novella. 

1) Come do la testimonianza di Gesù oggi? 

2) Cosa sto facendo perché la mia comunità sia più fervorosa e 

fraterna? 

3) Come posso arrivare ad essere un segnale di comunione evangelica 

nel mio ambiente? 

4) Come possiamo essere costruttori di comunione tra le persone ed i 

gruppi con cui ho rapporti e lavoro? 

 

VALUTAZIONE : 

Scrivi una breve lettera ai membri della tua équipe, che racconti la tua 

esperienza di Gesù attraverso il matrimonio.  

 

 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO  (disponibile in spagnolo): 

Brown, Raymond. Evangelio según Juan. Ediciones Cristiandad. Madrid, 

1999. 

Carbullanca, César. “El discípulo amado: Una clave hermenéutica de la 

cristología joánica”. Theologica Xaveriana 166, (2008): 409-438. 

“Escritos joánicos”. Disponible en 

http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología - Consultado el 

10/09/2016. 



77 
 

Instituto Superior de Ciencias Religiosas. San Juan.  Madrid, 1990. 

Martínez, E.  a partir de un texto de Florentino Ulibarri - Oración, 2006. 

Mendoza C. Introducción al Nuevo Testamento. Salamanca, Sígueme, 1988. 

Schnackenburg. Los signos joánicos. Barcelona, 1980. 

 



78 
 

  

TAVOLO 7 

 

QUALI FURONO I PRINCIPALI MODI IN CUI È STATO TRASMESSO IL 

VANGELO ? 

I sottogeneri dei vangeli 

 

INTRODUZIONE 

Lo studio delle forme nei vangeli permette di avvicinarsi con maggior chiarezza 

ai testi e vederne la struttura, dato che i vangeli hanno intenti letterari e teologici 

che consentono al lettore di oggi di trovare un filo conduttore, accostarsi alla 

cultura ed alla visione del mondo delle comunità crisitane del I secolo. 

Oltre a questo, si deve tener presente che abbiamo pochi dati sugli scrittori137, 

ma anche se è così, secondo Debelius, ai fini della forma letteraria della 

tradizione sinottica, “la partecipazione dell’Evangelista è alquanto limitata e si 

verifica nella selezione del materiale, la sua datazione in un contesto preciso e 

la sua elaborazione letteraria definitiva”138; rispetto ai destinatari ed al contesto 

esistono maggiori informazioni.  

Le forme principal attraverso le quali il Vangelo è stato trasmesso sono i 

racconti dell’infanzia, il ministero o attività apostolica e la passione di Gesù; per 

narrare questi tre sottogeneri nei vangeli, sono stati usati inni, preghiere, 

prediche (insegnamenti, istruzioni, paragoni...), storie di fatti, testi con figure e 

simboli, segni, miracoli e parole di Gesù di Nazareth139.  

Questo capitolo ha per finalità sviluppare questi tre sottogeneri. 

 

 

 

                                                            
137 La tradizione li attribuisce a  Marco, Matteo e Luca, ma gli autori non sono certi.  
138 Dibelius, Martin. La historia de las formas evangélicas. Valencia: Edicep, 1984, p. 15. 
139 Seubert, Augusto & Equipo Misionero. Cómo entender el mensaje del Nuevo Testamento. Paulinas, 
1992, p. 25‐33. 



79 
 

PREGHIERA 

O Spirito Santo, Luce che ci ilumina, Sapienza che ci insegna 

la conoscenza divina, Amore che ci mostra la dolcezza dell’Amore, 

unico Maestro che ci guida nel Cammino della Verità. Aiutaci a 

comprendere la Sacra Scrittura che è stata composta come dono per 

tua ispirazione, perché sia strumento della nostra conversione e così 

costruire il Regno di Dio in questo mondo. Aumenta la nostra fede 

perché ogni giorno viviamo con il cuore pieno del tuo amore e siamo 

sempre più umani come Gesù. Amen. 

 

 

SVILUPPO DEL TEMA 

7.1. I racconti dell’infanzia di Gesù  

Partiamo dalla premessa che solo due evangelisti scrivono sull’infanzia di Gesù 

(San Matteo e San Luca) cominciando dall’annuncio dell’arcangelo Gabriele a 

Maria. 

In Matteo possiamo trovare cinque punti chiave per parlare sull’infanzia di 

Gesù: L’Annuncio della nascita di Gesù (Mt 1, 18-25); I magi alla ricerca di 

Gesù (Mt 2,1-12); la fuga in Egitto (Mt 2, 13-15); la strage degli innocenti (Mt 2, 

16-18) e il ritorno dall’Egitto (Mt 2, 19-23). 

Matteo insiste molto sul fatto che Gesù è nato a Betlemme, patria di Davide e 

luogo di residenza della famiglia di suo padre. È sicuro che ha trascorso la sua 

infanzia a Nazareth e per questo era conosciuto come il Nazareno. I nomi che 

appaiono nel  secondo capitolo hanno tutti un significato teologico: 

Betlemme, secondo le scritture, era il luogo in cui sarebbe nato il Messia; 

l’Egitto era il luogo in cui il popolo eletto era stato schiavo e a partire dal quale 

aveva iniziato il cammino dell’esodo verso la terra di Israele; Gerusalemme è il 

luogo dove vivono gli oppositori di Gesù; Nazareth infine, è il luogo dove 

risiede Gesù come avevano annunciato le antiche profezie.140  

 

                                                            
140 Muñoz Iglesias, Salvador. Los Evangelios de la Infancia. Madrid, 1987, p. 89. 



80 
 

In ogni momento Matteo chiarisce le sue affermazioni segnalando il 

compimento delle profezie dell’Antico Testamento negli avvenimenti che 

succedono nei primi momenti della vita di Gesù. Anche i molti pagani che erano 

entrati a far parte della comunità di Matteo potevano vedersi riflessi 

nell’attitudine di questi misteriosi personaggi. I magi sono di origine pagana, ma 

attraverso i segni scoprono la presenza di Gesù e lo cercano coraggiosamente 

e ricorrono agli ebrei per farsi spiegare le scritture in cui si parla di Gesù, e 

quando lo incontrano, lo adorano.141 

Gli scribi di Gerusalemme hanno ascoltato l’annuncio della nascita di Gesù, 

conoscono la profezia secondo cui il Messia sarebbe nato a Betlemme, ma la 

loro reazione è di timore. 

La  crudeltà  con cui Matteo descrive l’attitudine di Erode è coerente con i dati 

storici che abbiamo sul suo regno, ma l’evangelista vuole anche prevedervi il 

destino che aspetta Gesù e la persecuzione a cui andranno incontro i suoi 

seguaci. In questo gruppo di personaggi i lettori di Matteo potevano 

riconoscere gli ebrei che avevano rigettato Gesù, nonostante la conoscenza 

delle Scritture. Non ci dimentichiamo che sono state le autorità di 

Gerusalemme a condannare a morte Gesù e che i maestri della legge si 

oppongono apertamente ai cristiani nei tempi dell’evangelista. 142 

In San Luca l’ infanzia di Gesù ha uno schema letterario molto chiaro. Vi sono 

sei avvenimenti o fatti distinti, che corrispondono di due in due: due 

annunciazioni parallele (a Zaccaria e alla Vergine); due nascite e due 

circoncisioni (di Giovanni e di Gesù; corto quello e largo questo nel primo e 

viceversa nel secondo); infine due scene nel Tempio (Presentazione, e 

smarrimento del fanciullo). 

Ogni atto o mistero ha come centro una scena più o meno dialogata, ma in cui il 

linguaggio tende a diventare poetico.143 Matteo centra la sua narrazione intorno 

a Giuseppe; Luca, invece, a Maria.  

 

                                                            
141 Brown, Raymond. El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la infancia. Madrid, 1982, 
p. 237. 
142 Muñoz Iglesias, Salvador, op. cit. p. 92. 
143 Bovon, Francis. El evangelio según san Lucas. Vol I, Salamanca, 1995. 



81 
 

7.2. Le parabole di Gesù. 

Le parabole sono racconti presi dalla vita quotidiana che vogliono trasmettere 

un insegnamento. Gesù si valeva di molte parabole per insegnare al popolo, 

perché “tutte queste cose Gesù disse alle folle con parabole e non parlava ad 

esse se non con parabole (Mt 13,34); “Con molte parabole di questo genere 

annunziava loro la parola secondo quello che potevano capire.  Senza parabole 

non parlava loro; ma in privato, ai suoi discepoli, spiegava ogni cosa”. (Mc 4,33-

34)144. 

Gli ebrei chiamano la parabola di “mashal” (= essere simile a..). Questa radice 

vuol dire simile, comparazione, allegoria, proverbio, ecc. Nel Nuovo Testamento  

viene usata la parola “parabola” in senso ampio: nel significato di simile: un 

rammendo nuovo in un vestito nuovo (Lc 5,36); come simbolo: le due tende (At 

9, 9) come proverbio: il cieco che guida l’altro cieco (Lc 6,39), ecc.145 

 

a) Le parabole di Gesù in tre gruppi 

Il primo gruppo sono le parabole dei misteri del Regno di Dio; comincia con la 

parabola del seminatore e la corrispondente spiegazione, separata da alcuni 

“logia” che sembrano essere, come si usa dire oggi, qualche “ipsis verba” di 

Cristo (le parole stesse di Gesù n.d.t). 

Dopo seguono le parabole con la formula: “Il Regno dei Cieli (o di Dio) è simile 

a..” Il mistero del Regno di Dio è composto da un paradosso. Tutti si 

aspettavano da Dio un’azione  potente e si trovano davanti un’intervento 

segreto, suscitato nel fondo delle anime dalla “Buona Novella” di Gesù e quasi 

esclusiva per i più “piccoli”. Ma a questo umile inizio fu promesso un seguito.146 

Il secondo grupo sono le parabole delle nuova giustizia: Gesù manifesta solo 

la paternità, la bontà, la misericordia che costituiscono il fondo della natura di 

Dio. La misericordia sarà il fondamento della nuova giustizia, che ignora tutti i 

                                                            
144  Días, José. Anotações sobre as Parábolas do Evangelho, p. 7. 
145 De la Torre Guerrero, Gonzalo. Las parábolas que narró Jesús. Quibdó (Chocó): Mundo Libro, 2009, 
p. 12. 
146 Cerfaux, Lucien. Mensaje de las Parábolas. Mora‐España: Fax, 1969, p. 33. 



82 
 

difensori della Legge, i Farisei, i monaci di Qumran, i sacerdoti ed i leviti del 

tempio. 

San Paolo indicherà la giustizia umana come la giustizia di Dio o la giustizia 

secondo la fede. La giustizia di Dio perciò è un dono. E giustizia secondo la 

fede: l’uomo si arrende al dono di Dio e lo accetta con fiducia.147 

E il terzo gruppo sono le parabole della ricompensa eterna; possiamo dire che 

l’escatologia succede nel Regno dei cieli presente sulla terra. Ma la 

realizzazione è segreta e misteriosa, ed il Regno attuale continua ad essere 

sempre “escatologia”; viene da Dio e prosegue dritto fino alla sua pienezza 

escatologica, da cui ricevette tutto il suo valore.148  

Le parabole sono veri tesori che contengono il Regno dei Cieli. Per questo i 

cristiani possiedono oggi le parabole nei loro tesori. Lo stesso Gesù è la grande 

parabola di Dio che non ci è stata detta per che sapessimo più su Dio, ma per 

arrivare a Lui. 

 

7.3. I racconti di cura e gli esorcismi 

“Gesù percorreva tutte le città e i villaggi, insegnando nelle loro sinagoghe, 

annunciando il vangelo del Regno e guarendo ogni malattia ed ogni infermità. (…)” Mt. 

9,35. 

Seubert  considera gli episodi delle guarigioni e gli esorcismi come “(..) segni 

forti che la comunità vedeva in Gesù”.149, “(…) figure di miracoli spirituali di fede 

(…)”150, esperienze spiritual che le comunità hanno vissuto ed hanno trasmesso 

con una ricca simbologia, che bisogna conoscere per cogliere il messaggio nel 

suo senso più profondo. 

Da un’altra prospettiva, Antonio Pagola considera i miracoli come veri successi 

dell’agire di Gesù; i miracoli sono “un segno per indicare la direzione in cui deve 

seguire per accogliere e introdurre il regno di Dio nella vita umana”151; l’azione 

                                                            
147 Idem, p. 123. 
148 Idem, p. 179. 
149 Seubert, Augusto & Equipo Misionero, op. cit, p. 31. 
150 Idem. 
151 Pagola, José Antonio. Jesús, Aproximación histórica, PPC, 2013, p. 37. 



83 
 

di Gesù cerca di creare una società più sana; in modo integrale Pagola dice che 

Gesù: 

Non si preocupa solo con il male fisico, ma anche con la situazione di 

impotenza e di umiliazione causata dalla malattia. Per questo i malati 

incontrano in lui qualcosa che i medici non risuscivano con le loro medicine: 

una relazione nuova con Dio che li aiuta a vivere con un’ altra dignità e fiducia 

in lui.152 

Questi racconti  possono essere anche intesi dal loro stesso contenuto: Philipp 

Vielhauer considera che le guarigioni e gli esorcismi che scatenano una 

polemica intorno a Gesù (sia per i suoi atti sia per le sue parole) hanno una loro  

funzione nella polemica e non nel miracolo, perchè non tutti gli episodi di 

gruarigione o di esorcismo hanno come centro questi fatti in quanto tali; alcuni 

generano qualcosa in più; a questo rispetto commenta: 

(…) Non che in tutte la narrazioni in cui appare un miracolo siano storie di 

miracoli; in questo coincidono Debelius e Bultmann. Avremo una storia solo di 

miracoli quando è descritto il processo miracoloso e questo costituirà il 

contenuto della narrazione. Ma non quando una guarigione di Gesù diventa, 

per esempio, il motivo per un dialogo polemico. La differenza può essere 

chiarita confrontando Mc 3,15 e 7,32-35153. 

 

a) Struttura dei racconti 

Secondo Etienne Charpentier154, nella maggioranza dei racconti di miracoli, può 

essere osservata la seguente struttura: 

 Un’ introduzione del caso, la richiesta d’intervento. 

 Fiducia di chi chiede o di coloro che sono lí. 

 L’intervento di colui a cui è stato chiesto il miracolo. 

 Il risultato. 

 Infine, la reazione delle persone che assistono al fatto..  

                                                            
152 Idem, p. 56. 
153 Vielhauer, Philipp. Introducción al Nuevo Testamento, Los apócrifos y los padres apostólicos. 
Salamanca: Sígueme, 1991, p. 307. 
154 Charpentie, Etienne. Para leer el Nuevo Testamento. Navarra: Verbo Divino, 1994, p. 24. 



84 
 

Philipp Vielhauer ci mostra tre elementi che si ritrovano nella maggior parte dei 

racconti delle guarigioni: 

 Richiesta di aiuto a Gesù e descrizione della malattia; 

 Descrizione di come avviene la guarigione155; nei casi di esorcismo, 

alcune caratteristiche singolari sono:  il demônio riconosce Gesù come 

superiore a lui, resiste, discute, ed alla fine la cura avviene dopo un 

ordine minaccioso ed il demonio se ne va mostrando la sua forza; 

 Constatazione dell’esito della cura. 

 

b) Finalità dei racconti  

Nel I secolo alcune malattie156 erano considerate come segno di impurità, “(…) 

d’essere separati da Dio, incapaci di stare in sua presenza, meritevoli e causa 

di maledizione e morte per il popolo e per chi ha a che fare con lui; la sua sola 

presenza era fonte di contaminazione.”157 

Le guarigioni e la pratiche esorciste di Gesù significano vita, libertà, speranza, 

dignità per il popolo; Gesù non solo restituisce la salute; la sua azione è una 

cura integrale; rende alla persona la possibilità di convivere nella sua comunità, 

il recupero fisico e la possibilità d’incontro con il Dio di Gesù che è 

misericordioso e accompagna i piccoli del Regno. 

Data l’importanza di questo aspetto sui miracoli, insistiamo nel summenzionato 

punto di vista di Pagola: “Gesù non ha mai pensato nei miracoli come uma 

formula magica per eliminare la sofferenza dal mondo, ma come um segno per 

indicare la direzione in cui si deve seguire per accogliere ed introdurre il regno 

di Dio158 nella vita umana”.159 

 

 

                                                            
155 In alcune sono sottolineate le azioni di Gesù che lo differenziano dai curatori e dagli esorcisti del suo 
tempo; tra questi conosciamo da diverse fonti tra cui il Talmud di Babilonia, lo storico Flavio Josefo, tra 
gli altri.  
156 È il caso concreto dei lebbrosi o del flusso di sangue (l’emorroissa)… 
157 Bravo, Carlos. Galilea Año 30: Para leer el Evangelio de Marcos. México (D.F.), El Almendro, 1989, p. 
9. 
158 Qui lo intendiamo come l’arrivo e l’invito per la sua costruzione, che ha um carattere escatologico. 
159 Pagola, José, op. cit., p. 37. 



85 
 

7.4. I racconti della passione  

Tutta la vita di Gesù di Nazareth esprime la sua missione ed il suo piano di 

salvezza per l’umanità. Il progetto di amore di Dio è manifestato tramite suo 

Figlio (Gesù). I racconti dalla sua passione esprimono appieno il suo amore e la 

donazione della sua vita per l’umanità. 

Ci sono altri autori che hanno scritto il racconto della passione di Gesù. Ma 

questo lavoro si basa sul Vangelo di San Marco, perché vi è narrata la passione 

di Gesù con ricchezza teologica e con i dettagli della rivelazione della vita e 

della morte di Gesù in 5 parti: 

a) La Cena di Gesú  (Mc 14, 12-31) 

L’ ultima cena racconta l’ultimo processo che Gesù deve passare, poi descrive 

la vita cristiana che comincia da quel momento e che significherà nuova vita a 

coloro che vivranno cristianamente con lui.  

Gesù ha anche spezzato il pane lo ha dato ai suoi (v. 22-24), ovvero, attraverso 

la frazione del pane ricordiamo ciò che il nostro Signore e Maestro ha fatto, 

dobbiamo imitarlo e seguirlo per imparare ad essere buoni pastori come lui. 

b) La preghiera nel Getsemani e la prigione di Gesù (Mc 14,32-52) 

Gesù conosce la menzogna, il tradimento e l’abbandono delle persone, davanti 

all’ingiustizia degli uomini che non lo hanno riconosciuto, e tra questi i discepoli 

(v. 41-45) e le persone credenti che erano con lui ogni sabato nelle sinagoghe o 

nel Tempio (v.49). Si dice ancora che Gesù, Nostro Signore, muore per i nostri 

peccati, siamo noi che lo abbiamo condannato a morte, per questo, non c’è 

amore più grande di quello di Gesù, che dà la vita per i suoi amici, lui sa che 

sarà una morte umiliante, di croce (v.52). Una morte che nessun uomo può 

affrontare come ha fatto lui. 

Ma rimane chiaro il messaggio in mente, per cui, anche se gli uomini cadono in 

tentazione, Dio ci invita sempre ad entrare nel suo Regno e perdona le nostre 

colpe. 

c) Il processo davanti al Sinedrio  (Mc 14, 53-65)  

Davanti al Sinedrio, Gesù non disse quasi niente, sapeva benissimo che gli 

anziani avevano già deciso, vale a dire che avevano una ragione per ucciderlo. 



86 
 

Il processo che il vangelo di San Marco espone, descrive uomini crudeli e 

sinistri (v. 64-65); ma il messaggio finale è che la Giustizia trionfa sempre 

sull’ingiustizia, e dove è la giustizia è l’amore. 

d) Il processo davanti a Pilato (Mc 15,1-20) 

Pilato riconosce che gli ebrei agiscono per invidia di Gesù. Lui sa che Gesù non 

aveva commesso nessun peccato (v. 7-14); eppure cede alla richiesta delle 

persone, la morte di Gesù, poiché i sommi sacerdoti avevano istigato la folla a 

chiedere che fosse crocifisso; così alla fine riescono nel loro intento; Pilato cede 

di fronte all’ingiustizia. 

e) Il cammino della croce e la crocifissione (Mc 15,21-41) 

Possiamo domandarci: Perché le persone che Gesù ha amato, curato, aiutato, 

non c’erano quando Gesù è salito al calvario? Forse erano lì, ma non l’hanno 

aiutato, non hanno fatto niente. Soltanto un uomo di Cirene ha aiutato Gesù 

lungo il cammino, era un pagano, e solo alcune donne erano presenti. 

Dov’erano i discepoli ed i credenti?  

 

 

RIASSUNTO 

Seguendo la posizione di Dibelius, possiamo affermare che “... la forma delle 

parole e degli atti di Gesù che noi conosciamo è stata eleborata dagli 

evangelisti in proporzioni molto ridotte...”160, i vangeli fanno parte di un genere 

letterario popolare, sono costruzioni sovraindividuali che gli evangelisti hanno 

riassunto, per questo è necessario studiare le forme letterarie, che hanno la loro 

origine nella forma di vita delle comunità primitive cristiane, partendo dalla 

cosmovisione, dai rituali e dalla religiosità. 

Una delle funzioni letterarie è permettere al lettore di comprendere la struttura e 

l’unità del testo; anche se i vangeli sinottici hanno una visione comune della vita 

di Gesù, ciascuno ha  particolarità e toni che arricchiscono la visione su Gesù di 

Nazareth.  

 

                                                            
160 Dibelius, Martin. La historia de las formas evangélicas. Valencia: Edicep, 1984, p. 15. 
 



87 
 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

Secondo le informazioni presentate in questo capitolo: 

1) Quali possono essere considerati i momenti chiave dell’infanzia di 

Gesù di Nazareth;  

2) Che senso hanno le parabole, le guarigioni e gli esorcismi narrati nei 

vangeli? 

 

VALUTAZIONE 

Elaborare in coppia un breve scritto tenendo in considerazione il contesto 

attuale della nostra epoca, che spieghi i racconti dell’infanzia, il ministero o 

l’attività apostolica e la passione di Gesù da presentare ai membri della équipe. 

 

 

BIBLIOGRAFIA DL CAPITOLO (disponibile in spagnolo): 

 

Bovon, Francis. El evangelio según san Lucas. Vol I. Salamanca, 1995. 

Bravo, Carlos. Galilea Año 30, Para leer el Evangelio de Marcos. México, 

D.F.: El Almendro. 1989.  

Brown, Raymond. El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la 

infancia. Madrid, 1982. 

Castillo, José María. El Reino de Dios Por la vida y la dignidad de los seres 

humanos, 2004. 

Cerfaux, Lucien. Mensaje de las Parábolas. Mora-España: Fax, 1969. 

Charpentie, Etienne. Para leer el Nuevo Testamento. Navarra: Verbo Divino. 

1994.  

De la Torre Guerrero, Gonzalo. Las parábolas que narró Jesús. Quibdó 

(Chocó): Mundo Libro, 2009.  

Dibelius, Martin. La historia de las formas evangélicas. Valencia: Edicep, 

1984. 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Barcelona: Desclée De 

Brouwer, 1998. 

Martín Descalzo, José Luis. Vida y misterio de Jesús de Nazaret. Salamanca: 

Sígueme, 1998. 



88 
 

Mesters, Carlos. Flor sin defensa, Una explicación de la Biblia a partir del 

pueblo. Santafé de Bogotá: Confederación Latinoamericana de 

Religiosos, 1999. 

Muñoz Iglesias, Salvador. Los Evangelios de la Infancia. Madrid, 1987. 

Pagola, José Antonio. Jesús, Aproximación histórica: PPC. 2013. 

Seubert, Augusto y Equipo Misionero. Cómo entender el mensaje del Nuevo 

Testamento. Paulinas. 1992. 

Vielhauer, Philipp. Introducción al Nuevo Testamento. Los apócrifos y los 

padres apostólicos. Salamanca: Sígueme. 1991. 

 

Opere suggerite (disponibile in spagnolo): 

Equipo Misionero. ¿Entiendes el Mensaje?, Charlas sobre el sentido y 

contenido de la Biblia, para entenderla y compartirla. Colombia: 

Paulinas. 1992.  

Ortiz Valdivieso, Pedro, S.J. Evangelios sinópticos-Exégesis. Instituto 

Internacional de Teología a Distancia. Bogotá: Pontificia Universidad 

Javeriana, 2003. 

Weichs, Martín, SVD. Vivir con Cristo, Curso Fundamental de la Fe 

Católica. Bogotá, Editores Verbo Divino, 2007. 

  



89 
 

TAVOLO 8 

 

COME ERA VISSUTO IL VANGELO ALL’INTERNO DELLE COMUNITÀ E IN 

MEZZO ALL’IMPERO ROMANO? 

Le lettere di San Giacomo, San Pietro, San Giuda e l’ Apocalisse 

 

INTRODUZIONE  

Il proposito di questo capitolo è offrire un approccio alle lettere di San Giacomo, 

San Pietro, San Giuda e al libro dell’Apocalisse. Conosceremo la loro struttura, i 

loro destinatari ed il messaggio (contenuto) che ciascuno propone. 

Tutto questo ha l’obiettivo di approfondire la nostra esperienza personale di 

fede, condivisa e vissuta in comunità; di avvicinarci di più al Signore Risorto 

vivo e presente in mezzo a noi. 

Se riusciamo a conoscerlo di più, potremo amarlo e seguirlo meglio, con più 

coerenza e radicalità; come dice il famoso ritornello popolare: “nessuno ama ciò 

che non conosce”. Benvenuti! 

 

PREGHIERA  

Caro Dio Padre, ci presentiamo di fronte alla tua presenza, per 

scoprire la tua Parola e nutrirci di essa, ti chiediamo di aprire le nostre 

menti ed i nostri cuori per accoglierla e ed essere la terra buona del  

seminatore che da molto frutto. Ti chiediamo umilmente di mandarci 

lo Spirito di Gesù, tuo Figlio, perché possiamo imparare ciò che ci 

chiede e possiamo farlo nella vita quotidiana. Te lo chiediamo per lo 

stesso Cristo nostro Signore e Liberatore. 

AMEN. 

 

 

 

 



90 
 

SVILUPPO DEL TEMA 

8.1. La lettera di San Giacomo 

a) Introduzione: contenuto e temi centrali161 

La Lettera di San Giacomo è molto profonda e direta, scritta in modo semplice e 

bello, con vari consigli per la vita cristiana di ogni giorno. È una di quelle 

chiamate “lettere cattoliche” (San Giacomo le due lettere di San  Pietro, le tre 

lettere di Giovanni e quella di San Giuda). 

Sono chiamate così perché non hanno un destinatario specifico. San Giacomo, 

per esempio, scrive la sua lettera alle dodici tribù della diaspora162; è un modo 

simbolico per indicare le comunità fuori dal territorio giudaico, ma il cui 

contenuto viene indirizzato anche a noi. La lettera ci propone questi temi  che 

l’hanno resa famosa: l’importanza delle opere per la fede e l’importanza dei 

poveri e degli esclusi. 

Proponiamo le quattro tematiche che si sviluppano e che consideriamo 

fondamentali nella lettera: 

b) L’impegno con il progetto di vita163 

Il progetto di Dio per il mondo è il Progetto di vita per noi. I discepoli del Signore 

fanno una guerra contro il male e l’egoismo che sono dentro ciascuno e 

nell’ingiustizia della società (Gc 4, 1-10). 

L’esercizio quotidiano dell’ascolto della Parola di Dio è come un seme che 

arriva ai nostri cuori ed è chiamato a dare frutti di amore e di vita secondo la 

“legge della libertà” (Gc 1,25). È vivere quotidianamente il comandamento 

nuovo dell’amore a Dio e ai fratelli. 

La vita felice, quella che ha un vero senso, è quella in cui la Parola ha 

incontrato un’accoglienza adeguata ed ha dato frutto. 

                                                            
161  Pimentel,  Frank. Codicia,  resistencia y proyecto alternativo – Un acercamiento  socio‐lingüístico  y 
actualizante a la carta de Santiago. En: La Carta de Santiago, Revista RIBLA nº 31, p. 48‐61. 
162 Tamez, Elsa. No discriminen a los pobres – Lectura latinoamericana de la Carta de Santiago. Navarra: 
Verbo Divino, 2008, p. 12‐14. 
163  Gruson,  Philippe  (Ed..).  La Carta  de  Santiago  –  lectura  socio‐lingüística.  CB  nº  61, Navarra:  Verbo 
Divino, 1988, p. 17‐20. 



91 
 

In questa via, l’autore ricorda al cristiano che passerà per molte prove e 

difficoltà (Gc 1, 2-5), ma non sarà solo; in mezzo c’è Dio che lo sostiene, la sua 

presenza, mai lo abbandona (Gc 1, 12). 

c) Dio ascolta il clamore degli oppressi 

La comunità è importante per San Giacomo per due motivi: in primo, perchè vi 

si fa presente il Signore, ed il secondo, perché questa comunità è formata da 

tutti noi, senza distinzioni e senza discriminazioni (Gc 2, 1-4). 

Ma il peccato introduce nalla comunità l’ingiustizia, l’egoismo, l’arricchimento 

smisurato, trascurando i più deboli ed i più piccoli. Il Signore è padre di tutti ed è 

giusto, mai abbandona i poveri ed i semplici, ma sta sempre loro fianco (Gc 2, 

5-6; 5, 1-6). 

d) Comunità che unisce fede e vita, opere e parole164 

La lettera ci presenta la necessità di una vita veramente religiosa, che sia 

coerente con la fede che si vive in comunità, sincera e solidaria (Gc 2, 14-26).  

La vera religione è definita dall’attitudine che si ha difronte ai fratelli più piccoli; 

quella che nasce dal comandamento dell’amore, i veri seguaci di Gesù sono 

pietosi e misericordiosi. 

Questa vita è illuminata dalla fede, una fede concreta di amore solidale. La 

comunità di San Giacomo intende la fede come impegno nella difesa della vita. 

In questo modo la fede che non produce frutto di amore, giustizia e solidarietà, 

è una fede morta. 

Il Progetto di Dio e la fede formano una stessa realtà, un impegno con la vita 

(Gc 2, 14-26) che passa per la comunità e per atti quotidiani tanto concreti 

come, per esempio, la necessità di controllare la lingua165; chi non sa mettere 

freno alla sua lingua e si lascia trascinare da questa, offende gli altri e può 

creare conflitti (Gc 3, 1-12). 

e) La preghiera che nutre la nostra fede 

La preghiera ci aiuta a nutrire la nostra fede, per poterla vivere in modo 

                                                            
164 Idem, p. 28. 
165 Tamez, op. cit., p. 53‐54. 



92 
 

adeguato; il credente si distingue per la sua sapienza, per la sua capacità di 

discernere in ogni momento dell’esistenza ciò che Dio gli chiede. E come la 

sapienza è un dono di Dio, bisogna chiederla. 

La preghiera ci mette in contatto con la volontà di Dio e con il suo disegno di 

vita piena per tutti (Gc 3,13-18). 

La preghiera del credente lo accompagna ogni momento, ogni situazione della 

vita. Per questo è fondamentale contare con la preghiera della comunità 

cristiana che diventa orazione solidale e che rianima la vita, condivide l’allegria 

e la tristezza, che ci mantiene uniti nella speranza. 

La preghiera ci aiuta a perdonarci, a pensare sempre in Dio e ad averlo 

presente, a sentirlo nel fratello al nostro fianco, animandoci nel nostro impegno 

di essere cristiani nella vita quotidiana (Gc 5, 13-18). 

 

8.2. Le lettere di Pietro 

a) Chi è l’autore delle lettere di Pietro? 

Secondo recenti studi, vi sono dei dubbi che San Pietro sia l’autore delle lettere. 

Secondo Brown: “di tutte le lettere che le Scritture ci presentano, la prima di 

Pietro è quella che più verosimilmente è stata scritta da questo personaggio. 

Perché presenta un raziocinio importante proposto a favore di una struttura 

verosimile nella conoscenza delle espressioni di Gesù”166. D’altra parte, ci sono 

altre congetture che espongono il contrario, dato che non ci sono indizi del suo 

autore. 

Secondo Schlosser, è impossiible che Pietro abbia scritto le lettere per le 

seguenti ragioni: 

a) L’ottima qualità di greco in cui sono scritte queste lettere; 

b) L’uso di presentare le Scritture; ordinariamente, Pietro si basa sulla 

versione dei LXX e sorprende il metodo quasi professionale del suo 

lavoro come esegeta. 

 
                                                            
166 Brown, Raymond.  Introducción al Nuevo Testamento. Vol.  I  y  II, Madrid:  Trotta Editorial, 2002, p. 
924. 



93 
 

Inoltre, Schlosser deduce che i dati relativi alle date, alla lingua usata ed alla 

esegesi non appartengono a Pietro, l’apostolo. Da qui la conclusione più 

ragionevole per cui sono state scritte da un “membro ebreo-cristiano 

appartenete alla comunità di Roma”167. 

b) Destinatari  

Secondo Schlosser, il contenuto delle lettere di Pietro, nel suo contesto socio-

religioso, è alquanto confuso perché non sono ben definiti i destinatari del suo 

messaggio. Se erano i gentili che vivevano nella diaspora o quelli di origine 

pagana. 

Secondo le ipotesi di alcuni critici, si pensa che le comunità destinatarie fossero 

“miste” (gentili-cristiani e ebrei-cristiani)168. Con questo l’autore considera che i 

pagani erano già ai margini del giudaismo, di cui ammiravano il monoteismo e 

l’elevatezza morale. 

In fatti, il corso di cambiamento della struttura religiosa per i pagani cominciava 

partendo dalle catechesi cristiane pre e post battesimali, ispirate all’antico 

testamento; ossia, il messaggio delle lettere era diretto a tutti, gentili e ebrei. 

c) Composizione della prima e della seconda lettera di Pietro 

È molto difficile stabilire dati precisi dulle date e sulle fonti esatte delle prime 

due lettere di Pietro; secondo Brown, probabilmente le lettere di Pietro sono 

state scritte negli anni 60-65 d.C. 

Dunque, se  le lettere sono state scritte con un pseudonimo, la data sarebbe 

approssimativamente tra il 70-100, d.C.169 Da un altro lato appaiono ipotesi per 

cui le lettere di Pietro sarebbero state scritte negli anni 70-90, come sostiene 

Schlosser, considerando che furono scritte in un periodo posteriore a Paolo170. 

 

 

 

                                                            
167 Marguerat, Daniel  (Ed.).  Introducción al Nuevo Testamento:  Su historia,  su escritura,  su  teologia. 
Bilbao, Desclée de Brower, 2008, p. 425. 
168 Idem, p. 422. 
169 Idem, p. 929. 
170 Marguerat, op. cit, p. 424. 



94 
 

d) Significato delle lettere di Pietro e le loro fonti 

Secondo studi recenti realizzati sulla 1 e sulla 2 lettera di Pietro, la loro 

ispirazione si trova nelle fonti vetero-testamentarie171. Però il fondo presentato 

dalle lettere ha  un’orientazione catechetica e pastorale. 

Da qui il Cristiano è istruito, in primo luogo, nella formazione basica della legge 

ebraica. Per questo le lettere di Pietro presentano un obiettivo pedagogico e 

didattico che enfatizza le tradizioni più antiche delle Scritture. 

 

8.3.  Lettera di Giuda   

La lettera di Giuda, secondo Jacques Schloser, è lo scritto del Nuovo 

Testamento più discusso nella ricerca attuale172; data tale complessità, 

presentiamo un approccio semplice sotto i seguenti aspetti: i destinatari, la 

descrizione dei nuclei toccati nella lettera e, infine, il suo messaggio. 

a) Destinatari  

La lettera è stata composta probabilmente in una zona della Palestina ed è 

diretta ai cristiani della chiesa di Gerusalemme. Alcuni studiosi pensano che sia 

stata scritta ad Alessandria173.  

Però ocorre chiarire che, probabilmente, l’intenzione dell’autore era presentare 

la salvezza partendo da un contesto comunitario; si osservi che la “violenza 

della polemica invita a pensare che le comunità destinatarie non erano 

composte soltanto da ebrei-cristiani”. 

Dovremo quaindi ammettere che Giuda stesse scrivendo a comunità miste174. 

In altre parole, l’autore indirizza il suo discorso ad un pubblico familiarizzato con 

il giudaismo convertito al crisitanesimo e con il linguaggio delle sue 

esortazioni.175 

b) Nucleo e messaggio 

Il corpo della lettera può essere diviso nel seguente modo: 
                                                            
171 Davids, Peter H. La Primera Epístola de Pedro. Barcelona: Editorial Clie, 2004, p. 60. 
172 Marguerat, op. cit, p. 439. 
173 Brown, op. cit., p. 964. 
174 Marguerat, op. cit, p. 443. 
175 Brown, op. cit., p. 964. 



95 
 

 Nei vv. 3-20, l’autore fa un prologo delle motivazioni della fede con cui 

introduce i saluti ai seguaci del Signore;  

 Nei vv. 3-4 espone il proposito della lettera, sottolineando la fedeltà alla 

fede ricevuta dagli apostoli; 

 Nei vv. 5-16 presenta il castigo divino per coloro che agiscono male, in 

errore, coloro che “parlano con arroganza ed adulano gli altri per 

approfittarsi di loro” (Giuda, 16), dato che esercitano influenza verso gli 

altri con il proposito di farli sbagliare.176 Per ciò sono presentate immagini 

dell’Antico Testamento (Esodo e Deuteronomio);177 

 Nei  vv. 17-23,  Il credente è motivato ad assumere la fedeltà a Dio, così 

come a mentenere l’osservanza degli insegnamenti della predicazione 

apostólica; inoltre dà consigli per proseguire saldamente 

 I vv. 24-25 terminano con una lode a Dio, esaltando il ruolo di Gesù 

Cristo, nostro Unico Salvatore178. 

 

8.3. Il Libro dell’ Apocalisse 

Dalla distruzione del primo Tempio ebreo da parte dei babilonesi nell’anno 585 

a.C., fino alla distruzione del secondo Tempio nel 70 d.C. da parte dell’Impero 

Romano, il popolo d’Israele si è avvalso della tradizione apocalittica (genere 

letterario) per interpretare ed esprimere il sentimento di incomprensione di 

fronte a tante ingiustizie ed incertezze, vissute nel suo momento storico sotto il 

dominio degli imperi che lo hanno sottomesso. 

Il libro dell’Apocalisse nel Nuovo Testamento ha le sue radici nei libri di Daniele, 

Ezechiele, Zaccaria, Isaia, Gioele e l’Esodo (esempi di letteratura apocalittica o 

delle rivelazioni). Ed è probabile che sia stato scritto in varie tappe. 

a) Il genere apocalittico  

Il genere letterario apocalittico fu usato per consolare, orientare e invitare i 

credenti a resistere agli attacchi inclementi dei dominatori sul popolo di Israele. 

Le persecuzioni al popolo di Dio da parte dei grandi imperi del mondo 

                                                            
176 Idem, p. 966. 
177 Idem, p. 968. 
178 Idem, p. 970. 



96 
 

mettevano in discussione fino a che punto la storia stesse sotto il controllo di 

Dio.  

La letteratura apocalittica rispondeva a questo quesito attraverso le visioni che 

fondevano ciò che occorreva sulla terra ed in cielo..., visioni che potevano 

soltanto essere espresse attraverso simboli esuberanti179. 

In questo senso, l’Apocalisse di Giovanni del Nuovo Testamento, nasce in um 

período di crisi delle comunità cristiane con l’obiettivo di far sentire in queste 

comunità perseguitate l’intervento e la risposta di Dio, attraverso un linguaggio 

simbolico che afferma la vittoria totale dei figli di Dio sull’attacco dei figli delle 

tenebre180.   

b) Autore e destinatari  

Il libro dell’ Apocalisse del  Nuovo Testamento, prima di tutto, “non si presenta 

come anonimo”. Riferisce quatro volte il nome dell’autore, Giovanni: nel titolo 

del libro (Ap 1,1), nell’introduzione epistolare (1,4), nell’ introduzione alla prima 

visione (1,9) e nell’ epilogo (22,8)181.  

Ma non si trata dello stesso Giovanni evangelista, o Giovanni il discepolo amato 

da Gesù. Probabilmente sarà stato un profeta ebreo-cristiano che sembra sia 

emigrato dalla Palestina negli anni di guerra e di tumulti tra il 67 ed il 73 d.C. 

Questo autore si è mantenuto fedele alla sua eredità apocalittica giudeo-

cristiana, scrivendo intorno all’anno 96 d.C.182 

c) Simbologia apocalittica  

L’Apocalisse è un libro di simboli, un drama letterario e religioso in codice 

apocalittico183 di un contesto ebreo in situazione di oppressione, ingiustizia e 

persecuzione sociale, politica, econômica e religiosa. 

Elenchiamo alcuni simboli che si trovano più legati alla tradizione apocalittica 

giudaica, e soprattutto all’arte posteriore cristiana: 
                                                            
179 Idem, p. 51‐52. 
180 Pagán, Samuel. Apocalipsis. Interpretación eficaz hoy. Barcelona. CLIE: 2012, p. 47. 
181 Ortiz, Pedro. Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas. Bogotá: Centro Editorial Javeriano 
(CEJA), p. 8. 
182  Pikaza,  Xavier.  Apocalíptica  judía  y  cristiana.  Prehistoria  y  símbolos  básicos  del  Apocalipsis. 
Encontrado en: En torno al Apocalipsis. Volumen coordinado por Blanca Acinas. Madrid: BAC, 2001, p. 
99. 
183 Idem, p. 102. 



97 
 

 Anziani (Presbiteri), rappresentanti della comunità celeste, detentori del 

potere sociale, non sacerdotale. Sono 24 (2x12) simbolizzando tutto il 

genere umano; 

 Bestie: significato dato agli imperi nemici di Israele; 

 Cavaliere: segno di guerra, rappresenta il processo di distruzione del 

mondo; 

 Libro: è lo stesso Agnello sacrificato dove vi sono iscritti solo gli eletti, 

per grazia; 

 Satana: è il Dragone o la serpente che è alla base del processo di 

distruzione del mondo; 

 Tempio: è la tenda dove sta l’arca dell’alleanza; 

 Trono: segno fondamentale, anche se non è esclusivo di Dio, poiché vi 

sono troni per gli anziani nel palazzo celeste.184 

Il libro dell’Apocalisse sembra sia stato composto in Asia Minore nella zona 

geografica delle comunità di Smirne, Pergamo, Tiatiri, Sardi, Filadelfia e 

Laodicea, situate intorno ad Efeso.  

Una lettura più adatta dei simboli dell’Apocalisse è compiuta dal contesto di 

sottomisisone e imposizione di un’economia ingiusta verso il popolo di Israele, 

la dominazione da parte della cultura greco-romana, di uma religione centrata 

sui culti imperiali a Roma e all’imperatore.185 

 

RIASSUNTO: 

La lettera di San Giacomo ci dice dell’importanza della fede vissuta in comunità 

ed espressa attraverso le opere in modo particolare, nella predilezione per i 

piccoli e gli oppressi; vivendo sempre in presenza di Dio in mezzo alle difficoltà 

e rafforzati dalla preghiera. 

Rispetto alle lettere di Pietro, la comunità mantiene la fede apostolica e la 

difende dalle false dottrine e da coloro che la perseguitano, la sua condotta 

inattaccabile è la sua migliore testimonianza. La passione del Signore diventa 

                                                            
184 Idem, p. 105‐111. 
185 Bernabé Ubieta, Carmen. El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el Imperio. Encontrado en: 
Así empezó el cristianismo. Editado por Rafael Aguirre. Estella: Verbo Divino. 2010, p. 358. 



98 
 

un messaggio di coraggio, motivazione e forza per proclamare la fede; la vita 

vera è la sua ricompensa, è gioiosa speranza. 

Invece la lettera di Giuda fa un vigoroso invito alla comunità a vivere la fedeltà e 

la costanza nella fede, a rigettare lo stile di vita che non è proprio del cristiano. 

Coloro che rimangono fedeli, saranno liberati dal peccato e saranno pieni di 

gioia. 

Infine, in relazione all’Apocalisse, davanti ad un contesto di oppressione e 

persecuzione, le comunità menzionate vivono la loro fede in mezzo a 

l’angoscia, ed i simboli apocalittici hanno la funzione di denunciare 

l’oppressione dell’Impero e specialmente animare i fedeli a mantenersi salfi 

nella fede fino alle ultime conseguenze, resistere fiduciosi nella speranza 

dell’intervento del Signore. 

 

DIALOGO E RIFLESSIONE: 

Dopo la spiegazione del tema, fare uma lettura meditata delle lettere di San 

Giacomo, di Pietro, Giuda e dell’Apocalisse, e rispondere brevemente: 

1) Cosa dice il testo? (fondo, contenuto)  

2) Come si esprime? (forma, genere letterario) 

3) Cosa mi dice il testo? (messaggio particolare) 

4) Come  applicarlo alla nostra vita? (applicazione) 

 

VALUTAZIONE: 

1. Unisci le informazioni tra entrambe le colonne: 

 

a. La lettera di San Giacomo 
 
 

b. 1 e 2 lettera di Pietro 
 
 
c. Lettera di Giuda 

 
 

d. Apocalisse 
 
 

(  ) Si basa sulla tradizione di Pietro 
per incoraggiare le chiese dell’Asia 
Minore 
( ) Esprime la situazione delle 
chiesa dell’Asia di fronte alla 
teologia imperiale. 
( ) Dà enfasi alla fede espressa 
nell’accoglienza dei poveri ed alla 
carità. 
( ) Riprende testi apocrifi per referirsi 
al  destino delle nazioni. 
 



99 
 

BIBLIOGRAFIA DEL CAPITOLO: (disponibile in spagnolo): 

 

Bernabé Ubieta, Carmen. El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el 

Imperio. En: Así empezó el cristianismo. Editado por Rafael Aguirre. 

Estella: Verbo Divino. 2010. 

Brown, Raymond. Introducción al Nuevo Testamento. Vol. I y II, Madrid: 

Trotta Editorial, 2002. 

Gruson, Philippe (Ed..). La Carta de Santiago – lectura socio-lingüística. CB 

nº 61, Navarra: Verbo Divino, 1988. 

Marguerat, Daniel (Ed.). Introducción al Nuevo Testamento: Su historia, su 

escritura, su teologia. Bilbao, Desclée de Brower, 2008. 

Ortiz, Pedro. Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas. Bogotá: 

Centro Editorial Javeriano (CEJA). 

Pagán, Samuel. Apocalipsis. Interpretación eficaz hoy. Barcelona. CLIE: 

2012. 

Pikaza, Xavier. Apocalíptica judía y cristiana. Prehistoria y símbolos 

básicos del Apocalipsis. En: En torno al Apocalipsis. Volumen 

coordinado por Blanca Acinas. Madrid: BAC, 2001. 

Pimentel, Frank. Codicia, resistencia y proyecto alternativo – Un 

acercamiento socio-lingüístico y actualizante a la carta de Santiago. 

En: La Carta de Santiago, Revista RIBLA nº 31. 

Tamez, Elsa. No discriminen a los pobres – Lectura latinoamericana de la 

Carta de Santiago. Navarra: Verbo Divino, 2008. 

 



100 
 

BIBLIOGRAFIA GENERALE (disponibile in spagnolo): 

 

(Obs.: Bibliografia utilizzata per questo documento in spagnolo) 

 

Aguirre Monasterio, Rafael (Edit). El Nuevo Testamento en su contexto: 

Propuestas de lectura. Estella: Verbo Divino, 2013. 

Aguirre Monasterio, Rafael y Antonio Rodriguez Carmona. Evangelios 

sinópticos y Hechos de los Apóstoles. Navarra: Verbo Divino, 1992. 

Aguirre, Rafael (Ed.). El Nuevo Testamento en su Contexto. Propuestas de 

lectura. Navarra, Verbo Divino, 2013. 

Armstrong, Sergio. Introducción a san Pablo, Cartas de pablo. Bogotá: 

Verbo Divino, 2010.  

Benedicto XVI.  “La teología de la cruz en la predicación de san Pablo”. 

Ecclesia 3442 (2008): 1790 – 1791. 

_____ “La dimensión eclesiológica del Pensamiento de san Pablo”. Ecclesia 

3442 (2008): 1786- 1787. 

_____“La doctrina paulina de la justificación”. Ecclesia 3442 (2008): 1781. 

_____“La Parusía en la predicación de san Pablo”. Ecclesia 3442 (2008): 1794- 

1795. 

_____Exhortación apostólica postsinodal “Verbum Domini”. Ciudad del 

Vaticano: Editrice Vaticana, 2008. 

Bernabé Ubieta, Carmen. El Apocalipsis. Una postura de resistencia ante el 

Imperio. En: Así empezó el cristianismo. Editado por Rafael Aguirre. 

Estella: Verbo Divino. 2010. 

Bortolini, José. “Fuentes para conocer a Pablo”. Vida Pastoral 133 (2009): 30.  

Bovon, Francis. El evangelio según san Lucas. Vol I, Salamanca, 1995. 



101 
 

Bravo, Carlos. Galilea Año 30, Para leer el Evangelio de Marcos. México, 

D.F.: El Almendro. 1989.  

Brown, Raymond. Evangelio según Juan. Ediciones Cristiandad, Madrid, 

1999. 

_____El nacimiento del Mesías. Comentario a los relatos de la infancia. 

Madrid, 1982. 

_____ Introducción al Nuevo Testamento; Cuestiones preliminares, 

evangelios y obras conexas. Madrid: Trotta, 2002. 

Carbullanca, César. “El discípulo amado: Una clave hermenéutica de la 

cristología joánica”. Theologica Xaveriana 166 (2008): 409-438. 

Carson, Donald. Una introducción al Nuevo Testamento. Barcelona: CLIE, 

2008. 

Casas, Juan. “Nuevo Testamento”, Apuntes de clase. Introducción al Nuevo 

Testamento, Pontificia Universidad Javeriana, II semestre 2016. 

Castillo, José María. El Reino de Dios Por la vida y la dignidad de los seres 

humanos. 2004 

Cerfaux, Lucien. Mensaje de las Parábolas. Mora-España: Fax, 1969. 

Charpentier, Etienne y Burnet Regis. Para Leer el Nuevo Testamento. 

Navarra: Verbo Divino, 2006. 

De la Torre Guerrero, Gonzalo. Las parábolas que narró Jesús. Quibdó 

(Chocó): Mundo Libro, 2009.  

De Santos Otero, Aurelio.  Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2005 

Dibelius, Martin. La historia de las formas evangélicas. Valencia: Edicep, 

1984. 

Dietmar, Neufeld y DeMaris Richard. Para entender el mundo social del 

Nuevo Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2014. 



102 
 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Barcelona: Desclée De 

Brouwer, 1998 

Escuela Bíblica de Jerusalén. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De 

Brouwer, 2009. 

Fernández, Felipe. Fundamentalismo Bíblico. Bilbao: Desclée de Brouwer, 

2008. 

Gil, Arbiol. Qué se sabe de san Pablo en el naciente cristianismo. 

Cuestiones abiertas en el debate actual. Navarra: Verbo divino, 2015. 

Gruson, Philippe (Ed..). La Carta de Santiago – lectura socio-lingüística. CB 

nº 61, Navarra: Verbo Divino, 1988. 

Guijarro Oporto, S. La Buena Noticia de Jesús. Madrid: Sociedad de 

Educación Atenas, 1987. 

Gunther Schiwy. Iniciación al Nuevo Testamento. Ed. Sígueme, España, 

1969. 

Hueso Henry. “La universalidad paulina en el diálogo ecuménico”. El 

Cooperador Paulino 36 (2008): 10-11.  

Instituto Superior de Ciencias Religiosas. San Juan.  Madrid, 1990. 

James D.G. Dunn.  Del Evangelio a los Evangelios. Bogotá: San Pablo y 

PUJ, 2014.  

Jordi Sánchez, Bosch. Escritos Paulinos – Introducción al estudio de la 

Biblia. Navarra,    

Lakatos Janoska, Eugenio. Introducción a la Sagrada Escritura. Universidad 

Santo Tomas: Bogotá, 1983. 

Marguerat, Daniel (Ed.). Introducción al Nuevo Testamento: Su historia, su 

escritura, su teologia. Bilbao, Desclée de Brower, 2008. 

Martín Descalzo, José Luis. Vida y misterio de Jesús de Nazaret. Salamanca: 

Sígueme, 1998. 



103 
 

Martínez, E.  A partir de un texto de Florentino Ulibarri - Oración, 2006. 

Mendoza C. Introducción al Nuevo Testamento. Salamanca. Sígueme, 1988. 

Mesters, Carlos. Flor sin defensa, Una explicación de la Biblia a partir del 

pueblo. Santafé de Bogotá: Confederación Latinoamericana de 

Religiosos, 1999. 

Muñoz Iglesias, Salvador. Los Evangelios de la Infancia. Madrid, 1987.. 

Ortiz, Pedro. Apocalipsis: Introducción y anotaciones exegéticas. Bogotá: 

Centro Editorial Javeriano (CEJA). 

Ortíz, Pedro. Comentario Bíblico Latinoamericano. Geografía del Nuevo 

Testamento. Navarra: Verbo Divino, 2003. 

Pagán, Samuel. Apocalipsis. Interpretación eficaz hoy. Barcelona. CLIE: 

2012. 

Pagola, José Antonio. Jesús, Aproximación histórica. PPC. 2013. 

Peláez, Jesús. “Evangelio y evangelios”. Koinonia. 

http://servicioskoinonia.org/relat/303.htm (consultado el 16 de agosto de 

2016) 

Pikaza, Xavier. Apocalíptica judía y cristiana. Prehistoria y símbolos básicos del 

Apocalipsis. En: En torno al Apocalipsis. Volumen coordinado por Blanca 

Acinas. Madrid: BAC, 2001. 

Pimentel, Frank. Codicia, resistencia y proyecto alternativo – Un 

acercamiento socio-lingüístico y actualizante a la carta de Santiago. 

En: La Carta de Santiago, Revista RIBLA nº 31. 

Piñero Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Madrid: Trotta, 

2008. 

Piñero, Antonio; Peláez, Jesús. El Nuevo Testamento,  Introducción al 

estudio de los primeros escritos cristianos. Madrid: El Almendro, 

1995. 



104 
 

Pontificia Comisión Bíblica. La interpretación de la Biblia en la Iglesia. 

Madrid: Editorial y Distribuidora S. A., 2007. 

_____https://rsanzcarrera2.wordpress.com/2012/06/13/los-tres-niveles-de-

sentido-de-la-sagrada-escritura/  (consultado el 25 de octubre de 2016). 

Reynier, Chantal.  Para leer a san Pablo. La obra epistolar. España: Verbo 

divino, 2009. 

Robert André y Feuillet André. Introducción a la Biblia. Traducido por 

Alejandro Ros. Barcelona: Herder, 1965. 

Sanders, E.P. La figura histórica de Jesús. Navarra: Verbo Divino, 2000.  

Saravia Javier. El Poblado de la Biblia. México D.F: Paulinas, 2008. 

Schnackenburg. Los signos joánicos. Barcelona, 1980. 

Seubert, Augusto y Equipo Misionero. Cómo entender el mensaje del Nuevo 

Testamento. Paulinas. 1992. 

Tamez, Elsa. No discriminen a los pobres – Lectura latinoamericana de la 

Carta de Santiago. Navarra: Verbo Divino, 2008. 

Theissen Gerd y Merz Annette. El Jesús Histórico. Salamanca: Sigueme, 

1999. 

Tuggy Alfred E. Léxico Griego – Español. México D.F.: Editorial Mundo 

Hispano. 1° Edición: 1996. Verbo Divino, 1998. 

Vielhauer, Philipp. Introducción al Nuevo Testamento, Los apócrifos y los 

padres apostólicos. Salamanca: Sígueme. 1991.  

Wikenhauser, Alfred; Schmid, Josef. Introducción al Nuevo Testamento. 

Barcelona: Editorial Herder, 1978. 

 

 

 



105 
 

SITI INTERNET: 

a) Curso Bíblico: http://azur-wwwcbilcom.blogspot.com.co/2009/11/capitulo-

tercero-la-biblia-palabra.html (consultado el 25 de octubre 2016). 

b) http://www.misionestransculturales.org/la-historia-de-la-traduccion-de-la-

biblia 

c) www.nationalgeographic.com.es/historia/grandes-

reportajes/pompeya_7468 

d) http://www.cristianismo-primitivo.org/info_otros_estudios_canon.html 

e) “Escritos joánicos”. Disponible en: 

http://dominicothomasino.blogspot.com.co/p/eclesiología. Consultado el 

10/09/2016. 

f) Interpretando la Biblia: El proceso de interpretar (lección 1): 

https://es.scribd.com/doc/51567667/Interpretando-La-Biblia (consultado 

el 25 de octubre de 2016) 

g) Niveles de contexto y lectura bíblica: 

http://www.facultadseut.org/media/modules/editor/seut/docs/separata/se

par024.pdf. (Consultado el 25 de octubre de 2016). 

h) Rivero, Antonio. “Las cartas de san Pablo”. Conoce tu fe  

http://es.catholic.net/op/articulos/7799/30a-sesin-las-cartas-de-san-

pablo.html (consultado 12 de agosto de 2016) 

i) Rivero Antonio.  Entradas en forma de fichas sobre la Biblia. Tomado de: 

http://revelacion-biblica.blogspot.com/2010/06/unidad-3-la-biblia.html  

 


