
1 
 

Situazione di Vita nº 3: Che cos’è la Spiritualità Coniugale? 

 

 

Riccardo  e  Angelica  hanno  dubbi  perché  hanno 

saputo  da  amici  che  esiste  una  spiritualità 

coniugale. Loro conoscono  la spiritualità cristiana 

attraverso studi  realizzati nella  loro parrocchia, e 

credono  che  esista  solo  questa  spiritualità.  Se 

questa  coppia  cerca  una  coppia  di  équipier  per 

aiutarlo, che cosa gli diresti? 

 

 

1.  Obiettivo di questa situazione di vita: 

Spiegare  il  significato  della  spiritualità  coniugale  come  approfondimento  della  spiritualità 

cristiana ad una coppia che vive un’unione coniugale sacramentale. 

 

2. Momento breve di preghiera: 

Cominciare questo cammino di riflessione e di  illuminazione con una preghiera, chiedendo al 

Signore che ti illumimi e ti riveli ciò che una coppia in queste condizioni deve sapere oggi per 

maturare nella sua vita di fede e irrobustirsi come un discepolo/a‐missionario/a di Gesù Cristo.  

 

PREGHIERA ‐ La preghiera che trasforma la coppia 

Santissima Trinità, Padre, Figlio e Spirito Santo, 

grazie per il profondo dono del sacramento del matrimonio. 

Grazie per il magnifico regalo che è il/la‐mio/mia sposo(a), 

che Tu, perfetta provvidenza, hai progettato per me da tutta l’eternità. 

Permetti che io lo(la) tratti sempre come una regalità, 

Con tutto l’onore, il rispetto e la dignità che merita. 

Signore mio, aiutami ad essere disinteressato(a) nel mio matrimonio, 

Per dare tutto per il/la mio/a sposo(a), senza nascondere nulla, 

Senza aspettarmi niente in cambio, riconoscendo e ringraziando 

Per tutto ciò che egli/ella fa per me e per la nostra famiglia tutti i giorni. È tanto! 

Per favore, rafforza e proteggi il nostro matrimonio, così come tutti gli altri. 

Aiutaci a pregare insieme tutti i giorni. 



2 
 

Permettici di confidare in Te tutti i giorni, nel modo che meriti. 

Per favore, fa’ che il nostro matrimonio sia fecondo e aperto alla Tua volontà 

Nel privilegio della procreazione e nella cura della vita. 

Aiutaci a costruire una famiglia forte, sicura, amorevole, piena di fede, 

Una Chiesa domestica. 

Stimata Vergine Maria, affidiamo a te il nostro matrimonio. 

Difendi sempre la nostra famiglia sotto il tuo manto. 

Abbiamo piena fiducia in Te, Signore Gesù, porché sei sempre con noi 

E cerchi costantemente il meglio per noi, portando tutto ciò che è positivo , 

Anche le croci che hai permesso nella nostra vita. 

(Uno dice all’’altro) 

Caro(a) ….. (nome del coniuge): 

Tu ed io siamo una cosa sola. 

Ti prometto di amarti sempre e di esserti sempre fedele, 

Non ti abbandonerò mai, darei la mia vita per te. 

Con Dio e con te nella mia vita ho tutto. 

Grazie, Gesù. Noi ti amiamo. 

Amem. 

 

3. Nuovamente ‐ lettura tranquilla della situazione di vita: 

Riccardo e Angelica sono una coppia cristiana che cammina per   realizzare  il suo desiderio di 

vivere  e  crescere  alla  ricerca  della  santità.  Frequentano  per  questo  la  loro  parrocchia  e 

approfittano delle occasioni offerte per la loro formazione cristiana e maturazione nella fede. 

Frequentano  corsi,  conferenze,  studiano;  partecipano  alle  liturgie  e  ai  gruppi  di  preghiera. 

Quando si presenta  loro una  situazione nuova e  sconosciuta, cercano chi possa aiutarli. Così 

incontrano  l’espressione SPIRITUALITÀ CONIUGALE, di  cui prima non ne avevano mai  sentito 

parlare, e che pone loro un dubbio, dal momento che credono che la SPIRITUALITÀ CRISTIANA 

sia l’unica che deve essere perseguita. Tu cosa consiglieresti a questa coppia? 

 

4. Pensare agli elementi che compongono questa situazione di vita (scrivere se possibile): 

a) Elemento: __________________________________________________________ 

b) Elemento: __________________________________________________________ 

c) Elemento: __________________________________________________________ 

d) Elemento: __________________________________________________________ 

 



3 
 

5. Stabilire il nucleo della problematica presentata in questa situazione di vita: 

Secondo il mio/nostro punto di vista, il nucleo principale di questa problematica è (scrivere): 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_________________________________________________________________________ 

6. A partire dal mio/nostro punto di vista, e prima di  leggere  le  illuminazioni presentate a 

seguire, una possibile soluzione per questa problematica sarebbe (scrivere se possibile): 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

__________________________________________________________________________ 

 

7. Possibili illuminazioni sulla situazione di vita presentata: 

Come essere  in  sintonia  con Dio,  nostro  Creatore,  fonte  di  Amore,  in  un mondo pluralista, 

consumista,  di  tanta violenza,  così  sovreccitato,  con  tante esigenze? Si  cerca  la  risposta nei 

diversi modi di espressione della fede, ai quali diamo il nome di SPIRITUALITÀ. 

La parola spiritualità viene dal latim spiritus (Spirito, anima, vita, soffio di vita). Per spiritualità 

intendiamo allo  stesso  tempo un determinato  tipo di  esperienza e  santità  cristiane, pietà o 

vita spirituale. 

Ogni cristiano è chiamato ad unirsi a Cristo, a configurarsi con Cristo. In questo senso si può 

dire che c’è un’unica spiritualità cristiana. Ma, essendo diversi gli stili o gli stati della vita, ci 

sono diverse  forme di  spiritualità.  I  coniugi non si  santificano allo stesso modo dei  religiosi, 

per esempio. 

La conoscenza personale è fondamentale per una spiritualità solida. Come edificare  in noi  il 

Tempio  di  Dio  se  le  fondamenta  umane  sono  ammalate,  fragili,  rovinate  da  tante 

preoccupazioni inutili?  

La  spiritualità  è  quindi  il  modo  attraverso  il  quale  cerchiamo  di  conoscere,  interpretare  e 

discernere la volontà di Dio in noi, nelle nostre vite, e rappresenta la nostra risposta lungo il 

cammino  della  santificazione  personale  e  comunitaria.  Nel  cammino  verso  la  santità  ci 

trasformiamo  e  ogni  transformazione  è  evolutiva  e  molto  lenta.  Non  ci  sono  salti,  ci  sono 

passi, gradini... 

Spiritualità  è  vivere  sotto  l’azione  dello  Spirito  Santo  accogliendo  le  sue  ispirazioni  e 

mettendole in pratica nella vita quotidiana. La vita spirituale autentica non prescinde dal buon 



4 
 

senso,  dalla  razionalità,  dalla  coerenza  di  comportamento  e  si  armonizza  con  le  esigenze 

fondamentali dell’essere umano considerato nelle sue situazioni concrete.  

La vera spiritualità ingloba tutti gli aspetti della vita di una persona. Essa integra nella stessa 

vita spirituale tutti gli elementi che compongono la traiettoria umana nel suo quotidiano. 

 

 

 

 

Fai  ricerche  su alcune  illuminazioni nelle  aree  tematiche qui proposte: 

Antico Testamento; Nuovo Testamento; Cristologia; Sacramenti; Liturgia; 

Morale; Ecclesiologia; Spiritualità. 

 

 

 

8. Conclusioni personali o di coppia: 

Dopo  aver  consultato  le  illuminazioni  suggerite,  che  conclusioni  si  possono  trarre?  Cosa 

suggeriresti alla coppia Riccardo e Angelica, o a un’altra coppia in questa situazione? (scrivi 

una risposta) 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

_____________________________________________________________________________ 

 

Preghiera alla Santa Famiglia 

Gesù, Maria e Giuseppe, 

 in voi contempliamo 

 lo splendore del vero amore, 



5 
 

a voi, fiduciosi, ci affidiamo. 

 

Santa Famiglia di Nazaret,  

rendi anche le nostre famiglie 

 luoghi di comunione e cenacoli di preghiera, 

 autentiche scuole di Vangelo 

e piccole Chiese domestiche. 

 

Santa Famiglia di Nazaret, 

Mai più ci siano nelle famiglie 

episodi di violenza, di chiusura e di divisione; 

che chiunque sia stato ferito o scandalizzato 

 venga prontamente cononfortato e guarito. 

 

Santa Famiglia di Nazaret, 

fa’ che tutti ci rendiamo consapevoli 

del carattere sacro e inviolabile della famiglia, 

della sua bellezza nel progetto di Dio. 

 

Gesù, Maria e Giuseppe,  

ascoltateci e accogliete la nostra supplica. 

Amem. 

 

Osservazione:  si  tratta  della  preghiera  finale  che  si  trova  nell’Esortazione  Apostolica 

Postsinodale Amoris Laetitia, di papa Francesco. (nº 325) 

   



6 
 

ANTICO TESTAMENTO: 
 

La storia di  Israele ha come protagonista  l’uomo che cerca Dio creatore di  tutte  le cose. “Io 

solo  sono  Dio  e  nessun  alltro  dio  è  acanto  a me”  (Dt  32,39).  Lui  stesso  ha  creato  l’essere 

umano  a  sua  immagine  e  somiglianza.  Il  peccato,  però,  ha  allontanato  l’uomo  dal  suo 

Creatore.  

La spiritualità di Francesco può essere chiamata Alleanza.  

Gn 15,6:  “Abramo credette al  signore,  che glielo accreditò  come giustizia”. Abramo diventò 

padre perché ebbe fede e credette.  

Che tipo di fede fu questa? Il miglior commento sulla fede di padre Abramo l’abbiamo in Rm 

4,17:  Infatti  la  Scrittura dice:  Ti  ho  costituito padre di molti  popoli. Abramo è nostro padre 

davanti al Dio nel quale credette, che dà vita ai morti e chiama all’esistenza le cose che non 

esistono”.  

Nell’Antico  Testamento  Dio  ripete  la  promessa  di  alleanza  con Mosè.  Dio  salvò  Israele  nel 

deserto  e  lo  salvò,  conducendolo  a  una  terra  promessa.  Luogo  di  teofania,  luogo  di 

rivelazione.  

In Es 19,5a: “Ora SE darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per 

me una proprietà particolare tra tutti i popoli, mia infatti è tutta la terra”.  

Il SE riveste un carattere speciale. Implica una logica di condizionamento: ascoltare la voce di 

Dio e osservare la sua alleanza per essere felici, cioè camminare nella legge.  

L’alleanza  è  un  accordo  che  si  stabilisce  fra  due  parti  sulla  base  di  una  clausola;  è 

un’intonazione  particolare  impressa  tra  Israele  e  il  suo  Dio.  L’intonazione  è  di  natura 

contrattuale.   

In Es 19,5b‐6b: “Voi sarete per me un Regno di sacerdoti e una nazione santa”.  

Finalmente,  l’Antica  Alleanza  è  la  preparazione  della Nuova  e  Eterna  Alleanza,  realizzata  in 

Cristo. 

È  della  maggior  importanza  per  la  nostra  apertura  alla  Persona  dello  Spirito  Santo 

comprendere adeguatamente – tanto quanto ci permette la Rivelazione e la nostra capacità di 

interpretarla – il significato centrale di ciò che è successo nello storico evento di Pentecoste. 

Pentecoste  non  è  semplicemente,  “la  venuta  dello  Spirito  Santo”,  come  normalmente  si 

afferma. Lo Spirito Santo  ‐ Persona divina che è – ed è sempre stato  ‐ presente nella  storia 

dell’umanità,  non  essendo    corretto  quindi    credere  che  sai  venuto  tra  noi  solo  dopo 

Pentecoste. 

Infatti, già nel  secondo versetto della Bibbia  (Gen 1,2)  troviamo  l’espressione: “Lo Spirito di 

Dio aleggiava sulle acque”. Questa espressione ci insegna anche, per esempio, che Egli scese 



7 
 

sobre Enoch, Abramo, Isacco e Giacobbe; che il Faraone aveva capito che Giuseppe possedeva 

lo Spirito di Dio; che  i miracoli di Mosè erano operati dalla Sua virtù; che operò  in Otoniele, 

Gedeone, Debora e Sansone; che Samuele e Davide profetizzavano attraverso lo Spirito Santo; 

che  Azaria  e  Oziel  lo  possedevano.  E  Isaia  (63,11‐12)  aggiunge:  “Dov’è  colui  che  gli  pose 

nell’intimo  il  suo  Santo  Spirito,  colui  che  fece  camminare  alla destra di Mosè  il  suo braccio 

glorioso? Scese lo Spirito del Signore e condusse il suo popolo”. 

Da queste affermazioni possiamo rendeci conto, in un certo senso, del modo con cui lo Spirito 

Santo era presente e operava nella storia della salvezza, prima della Pentecoste.  Pentecoste è 

la realizzazione di queste promesse a riguardo dello Spirito. E a noi, que dobbiamo vivere in 

questi tempi in cui la Pentecoste è già una realtà, è data la possibilità di sfruttare i privilegi che 

il nuovo modo con cui lo Spirito Santo è presente e agisce ci ha portato. 

Da questa realtà nasce e diventa evidente la necessità della persona dello Spirito Santo per la 

spiritualità  cristiana.  Lui  è  l’autore,  la  fonte,  l’alimentatore e  il  conduttore della  spiritualità 

cristiana. Il termine “spiritualità” infatti deriva esattamente dal nome dello Spirito Santo. 

La garanzia di acquisire,  far  fiorire, maturare e vivere un’autentica spiritualità cristiana, così 

come una fruttuosa vita cristiana, è creare e coltivare una profonda amicizia con la persona 

dello Spirito Santo. 

 

NUOVO TESTAMENTO: 
 

La Sacra Scrittura progetta e promuove un’esperienza vitale e spirituale:  la Parola di Dio si 

presenta come generatrice e guida di esperienza spirituale. Non è un’esperienza su Dio, ma 

di Dio: Dio è il primo e ultimo di tutta la spiritualità.  

L’epifania  di  Dio  corrisponde  all’accoglienza  dell’essere  umano,  e  in  questa  relazione  tra 

grazia  e  fede,  transcendenza  e  finitezza,  eternità  e  tempo,  fiorisce  il  dialogo  mistico.  La 

spiritualità  generata  dalla  grazia  dalla  fede  si  apre  alla  morale,  alle  leggi,  alle  opere  e  al 

culto, perché non è  intimista ma si nutre della vita quotidiana e si espande nelle direzioni 

teologiche: verticale (con Dio) e orizzontale (con tutta l’umanità). 

La Nuova e Eterna Alleanza sigillata da Cristo, attraverso il suo Santo Spirito, ha dato origine 

a un’infinità di movimenti spirituali. In Cristo la vita umana ha acquisito un nuovo senso. La 

sua presenza fra di noi genera vita e vita in pienezza.  

La  nuova  vita  in  Cristo  è  trasmessa  dalla  Parola  di  Dio.  Così  come  il  Padre  inviò  Cristo  al 

mondo, Cristo ci  invia in missione. Attraverso il suo Santo Spirito diventiamo figli e figlie di 

Dio.  

Gesù,  mediazione  necessaria  fra  l’umanità  e  la  divinità,  supplicò  così  a  suo  Padre,  al 



8 
 

momento di realizzare il suo sacrificio: “che tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in 

me e  io  in  te,  siano  anch’essi  in  noi,  perché  il mondo  creda  che  tu mi hai mandato.”  (Gv 

17,21).  

Il Nuovo Testamento ci  insegna cosè che Gesù è il principio di una nuova umanità, dove lo 

Spirito Santo è l’agente della nascita dell’essere umano alla vita divina. 

San Paolo chiarisce questa nuova vita quando afferma: 

“Per questo io piego le ginocchia davanti al Padre, dal quale ha origine ogni  discendenza  in 

cielo  e  sulla  terra,  perché  vi  conceda,  secondo  la  ricchezza  della  sua  gloria,  di  essere 

potentemente  rafforzati nell’uomo  interiore mediante  il  suo Spirito. Che  il Cristo abiti per 

mezzo  della  fede  nei  vostri  cuori,  e  così,  radicati  e  fondati  nella  carità,  siate  in  grado  di 

comprendere con tutti i santi, quale sia l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la profondità (...) 

e di conoscere l’amore di Cristo che supera ogni conoscenza, perché siate ricolmi di tutta la 

pienezza di Dio” (Ef 3,14‐19). 

Ci dice  il  Catechismo della Chiesa Cattolica,  citando San Basilio:  “Lo Spirito è  veramente  il 

luogo dei santi, e per lo Spirito Santo è una dimora particolarmente adatta, poiché il santo si 

offre ad abitare con Dio ed è chiamato suo tempio”. (CCC, 2684) 

La spiritualità cristiana significa quindi vita nello Spirito Santo. 

La  spiritualità  cristiana  non  è  altro  che  riuscire  a  sintonizzarsi  con  lo  Spirito  di  Dio  che  la 

Bibbia rivela. E non è lo Spirito di un qualsiasi dio; è lo Spirito del Dio di nostro Signore Gesù 

Cristo, Verbo del Padre. 

 

CRISTOLOGIA: 
 

La spiritualità cristiana è cristocentrica: non solo perché Dio si  fa conoscere solo attraverso 

Gesù  Cristo,  nella  sua  totalità  salvifica,  ma  anche  perché  l’incarnazione  del  Verbo  e  la 

risurrezione  uniscono  i  credenti  in  un  unico  essere,  in  Cristo.  Questa  è  la  vita  cristiana: 

vivremo “[...] tenendo fisso lo sguardo su Gesù” (Eb 12,2). 

La  spiritualità  cristiana  ci mostra  quindi  la  vita  cristiana  in  se  stessa,  in  cui Dio è  il  primo e 

l’ultimo. La vita spirituale nel cristianesimo parte dalla fede nella persona di Gesù. Aderire alla 

sua Parola è  far entrare Dio nella  vita dell’essere umano, non  come un’idea, ma come una 

persona  viva.  Non  c’è  però  spiritualità  cristiana  senza  la  cooperazione  con  Cristo  e  con  la 

comunità dei credenti. 

La  spiritualità  cristiana  significa  vivere  secondo  lo  Spirito  di  Cristo;  ricreare  e  concretizzare, 

nella  propria  esistenza  umana  e  in  una  situazione  storica  determinata,  gli  atteggiamenti 

fondamentali, le motivazioni e il comportamento di Gesù Cristo. 



9 
 

Cosa significa credere in Gesù Cristo oggi? La sua vita, la sua persona e il suo stile di vivere ci 

dicono ancora qualcosa?  

Per  i cristiani, nessuna spiritualità può essere autentica se non è collegata alla rivelazione di 

Cristo, che è la chiave per definire la spiritualità cristiana. Nella Chiesa Cattolica, il Vangelo è il 

modello  e  la  pietra  fondamentale  di  tutta  la  spiritualità  cristiana.  Tutte  le  forme  umane  di 

spiritualità sono radicate perciò nella rivelazione di un Dio di amore trinitario e unitario. Per 

questo  il Vangelo deve essere  considerato  come norma e prova di  tutta  la  spiritualità nella 

Chiesa.  

Se la spiritualità ha per obiettivo condurre alla perfezione della vita cristiana, in che consiste 

questa vita cristiana? Che significa crescere nella vita cristiana? Ecco alcuni suggerimenti: 

 Maggior partecipazione alla vita divina (lasciando che Dio agisca in noi); 

 Sviluppare al massimo le nostre possibilità cioè i doni che Dio ci ha dato (parabola dei 

talenti); 

 Crescere nella santità, ossia seguire gli appelli di Dio (assumere il rischio di avanzare in 

acque profonde); 

 Farsi  impregnare  sempre più  dalle  idee di  Cristo,  dalla  sua maniera  di  pensare  e  di 

agire; 

 Sottomettersi alla volontà di Dio, che non è mai una coazione; 

 Essere sempre pronti a fare il bene, ad agire con giustizia, ad amare senza restrizioni; 

 Sviluppare le buone qualità che Dio ha posto in ogni persona; 

 Lasciare che l’amore di Dio guidi il nostro corpo e il nostro Spirito; 

 Seguire le esigenze morali e gli obblighi religiosi. 

La  spiritualità  coniugale  è  un  aspetto della  spiritualità  cristiana  che  è  stato  studiato  solo  di 

recente.  Una  volta  che  la  spiritualità  consiste  nel mettere  in  pratica  la  perfezione  cristiana 

nelle diverse situazioni e stati di vita, si può affermare che per  le coppie cristiane esiste una 

spiritualità molto particolare. 

La spiritualità coniugale, pertanto, è l’arte di vivere nel matrimonio l’ideale evangelico che 

Cristo propone a tutti  i suoi discepoli. È  la scienza e  l’arte di santificarsi nel matrimonio e 

attraverso il matrimonio.  

Come  vivere  in  modo  cristiano  le  realtà  coniugali  e  familiari?  Come  vivere,  nello  stato 

matrimoniale, tutte le esigenze della vita cristiana?  

Bisogna sottolineare che  la spiritualità coniugale è  incarnata nella vita comune e quotidiana 

della coppia. Non si  tratta quindi di escludere gli obblighi normali della vita di coppia ma di 

vivere la vita comune e quotidiana di coppia specchiandosi in Cristo. 



10 
 

Insomma, tutta la spiritualità coniugale è cristocentrica. 

 

 

ECCLESIOLOGIA: 
 

Il Decreto del Concilio Vaticano II, denominato Apostolicam Actuositatem (sull’apostolato dei 

laici), mette in rilievo la “spiritualità che scaturisce dalla vita coniugale e familiare”. Sottolinea 

che la spiritualità dei laici deve assumere una sua fisionomia particolare, a seconda dello stato 

del matrimonio e della famiglia in cui vivono il loro quotidiano. Né la cura della famiglia né gli 

altri impegni secolari devono essere estranei alla spritualiotà della loro vita. (nº 4) 

Nell’Esortazione  Apostolica  Postsinodale  Amoris  Laetitia  (sull’amore  nella  famiglia),  papa 

Francesco  dedica  tutto  il  capítulo  IX  a  descrivere,  brevemente,  alcune  caratteristiche 

fondamentali di questa spiritualità specifica che si sviluppa nel dinamismo delle relazioni della 

vita coniugale e familiare. (nº 313) 

L’Esortazione Apostolica Familiaris Consortio (sulla funzione della famiglia cristiana nel mondo 

d’oggi),  di  papa Giovanni  Paolo  II,  afferma  che  la  vocazione  universale  alla  santità  è  rivolta 

anche  ai  coniugi  e  ai  genitori  cristiani:  viene  ad  essi  specificata  dal  sacramento  celebrato  e 

tradotta concretamente nelle  realtà proprie dell’esistenza coniugale e  familiare. Nascono di 

qui la grazia e l’esigenza di una autentica e profonda spiritualità coniugale e familiare. (nº 56) 

A  partire  da  questi  documenti  della  Chiesa,  quali  sono  le  caratteristiche  più  rilevanti  della 

spiritualità coniugale? 

 È una spiritualità del vincolo coniugale abitato dall’amore divino; 

 È una spiritualità fatta da migliaia di gesti reali e concreti della vita quotidiana come 

coppia e famiglia;  

 Essendo una spiritualità propria delle coppie (della famiglia), permette la construzione 

di una Chiesa domestica e di una cellula viva per trasformare il mondo; 

 È  una  spiritualità  che  permette  ai  coniugi  di  raggiungere,  con  la  grazia  dello  Spirito 

Santo, la loro santità attraverso la vita matrimoniale; 

 Grazie a questa intima unione con Cristo, a partire dal Sacramento del Matrimonio, i 

coniugi  sviluppano  uno  stile  di  vita  proprio  come  esigenza  del  patto  d’amore 

coniugale; 

 È una spiritualità che si nutre di diversi mezzi spirituali, comuni a tutti i fedeli, come la 

partecipazione  all’Eucaristia,  la  lettura  e  la  meditazione  della  Parola  di  Dio,  la 

preghiera in famiglia, la partecipazione alla vita ecclesiale e comunitaria; 



11 
 

 È una spiritualità che fa sì che ogni coniuge sia per l’altro un segno e uno strumento 

della prossimità del Signore, che non li lascia soli e che unifica e illumina tutta la vita 

familiare, anche nei peggiori momenti di difficoltà; 

 È una spiritualità che trasforma la famiglia nell’ “ospedale più vicino” e di “pastorale 

misericordiosa”,  di  accoglienza  e  di  ospitalità,  di  amicizia  cristiana,  che presta  aiuto 

mutuo ai bisognosi.   

 

Vediamo adesso alcuni riferimenti sulla spiritualità coniugale: 

 "La spiritualità del matrimonio consiste, fondamentalmente, nel vivere e approfondire 

il senso sacramentale dell’amore affinché si realizzi nella vita concreta,  incarnandosi 

nella storia quotidiana della coppia, in modo che sia ogni giorno un riflesso dell’amore 

di Cristo." (La famiglia a la luz de Puebla, nº 24, CELAM, Bogotá, 1980) 

 “La  spiritualità  coniugale  è  fonte  propria  e  mezzo  originale  di  santificazione  per  i 

coniugi.” (Familiaris Cosortio, 56; Apostolicam Actuositatem, 4) 

 "Solo  colui  che  sa  cos’è  il  sacramento  del  matrimonio  può  delineare  l’autentica 

fisionomia della spiritualità coniugale." (Cardinale Dionigi Tettamanzi) 

 "Lo  specificum  del  sacramento  del  matrimonio  determina  lo  specificum    della 

spiritualità coniugale”. (Cardinale Dionigi Tettamanzi) 

 "L’amore che unisce gli sposi è quello che li unisce a Dio." (S. Crisostomo) 

 

MORALE: 
 

Papa Giovanni Paolo II, in un discorso ai vescovi americani sul carattere sacro del matrimonio, 

diceva: “La vita familiare è santificata dall’unione di un uomo e di una donna nell’istituzione 

sacramentale  del  matrimonio  santo.  Di  conseguenza,  è  fondamentale  che  il  matrimonio 

cristiana venga compreso nel senso più pieno e sia presentato sia come  istituzione naturale 

sia come realtà sacramentale”. 

Per  comprendere  il  sacramento  del  matrimonio  nella  sua  pienezza,  bisogna  capire  che  il 

matrimonio è allo stessoo tempo: 

 Un Sacramento; 

 Un sistema di valori; 

 Una comunità; 

 Un itinerario spirituale. 

La relazione dell’uomo e della donna nel matrimonio viene paragonata all’amore di Gesù per 

la sua sposa, la Chiesa. Gesù ha trascorso la sua vita terrena insegnando e adottando i valori 



12 
 

fondamentali nei rapporti umani. Egli dava grande importanza al farsi comunità. Egli stesso ci 

ha mostrato che la sua relazione con il Padre e lo Spirito Santo è “una comunione d’amore”. 

Per  la coppia cristiana, è  importante vivere  il matrimonio come un sacramento.  In un primo 

livello, il matrimonio sacramentale tra cristiani celebra e proclama l’intima comunione di vita 

e amore fra l’uomo e la donna. Ad un livello più profondo, la comunione di vita e amore fra 

l’uomo e la donna rende esplicita e manifesta l’intima comunione di vita, amore e grazia che 

unisce Cristo al suo popolo – la Chiesa. 

Per  Santo  Agostino,  i  tre  elementi  essenziali  del matrimonio  erano:  fedeltà,  discendenza  e 

sacramento. 

Il  Catechismo  della  Chiesa  Cattolica  presenta  i  tre  elementi  essenziali  nel  seguente modo: 

(CCC, 1644‐1652) 

 L’unità e l’indissolubilità del matrimonio; 

 La fedeltà dell’amore coniugale; 

 L’accettazione della fecondità. 

La vita della famiglia è spesso descritta come una “Chiesa Domestica”. Il matrimonio ha una 

dimensione comunitaria e non individuale perché può essere ricevuto solo da una coppia, la 

quale  costituisce  una  comunità. Questa  dimensione  comunitaria  del matrimonio  si  estende 

alla famiglia e alla società. L’amore coniugale è un amore verso l’altro e deve esprimersi in un 

donarsi totale e incondizionale. 

Leggiamo nell’Esortazione Apostolica Familiaris Consortio: “Se la famiglia cristiana è comunità, 

i  cui  vincoli  sono  rinnovati  da Cristo mediante  la  fede e  i  sacramenti,  la  sua partecipazione 

nella  missione  della  Chiesa  deve  avvenire  secondo  una  modalità  comunitaria:  insieme, 

dunque, i coniugi in quanto coppia, i genitori e i figli in quanto famiglia, devono vivere il loro 

servizio alla Chiesa e al mondo... La famiglia cristiana, poi, edifica il Regno di Dio nella storia 

mediante  quelle  stesse  realtà  quotidiane  che  riguardano  e  contraddistinguono  la  sua 

condizione di vita: è allora nell’amore coniugale e familiare — vissuto nella sua straordinaria 

ricchezza di  valori  ed esigenze di  totalità, unicità,  fedeltà e  fecondità — che  si  esprime e  si 

realizza la partecipazione della famiglia cristiana alla missione profetica, sacerdotale e regale 

di Gesù Cristo e della sua Chiesa. (nº 52)  

E conclude così: “È urgente  la necessità che ciascun cristiano viva e annunci  il messaggio di 

speranza contenuto nella relazione tra l’uomo e la donna”. 

La  coppia  e  la  famiglia  che  non  si  trasformano  in  comune‐unità  –  comunità  –  di  amore 

affettivo,  in  una  scuola  di  valori  di  vita  effettiva,  prolungamento  della  paternità  e  della 

maternità, e figlialità della Santissima Trinità, che è la comunità di amore‐comunione, unione, 



13 
 

relazione e comunicazione, perde tutta la sua ragion d’essere. 

 

SPIRITUALITÀ: 
 

Nel  capitolo  V  della  Costituizione  Dogmatica  Lumen  Gentium  (sulla  Chiesa),  leggiamo  il 

seguente  titolo:  "L’universale  vocazione  alla  santità  nella  Chiesa".  Cioè,  esser  santo  è 

destinato a tutti i battezzati, e anche a tanti altri che non sono cristiani.  

Così, siamo tutti chiamati alla santità; "nei vari generi di vita e nei vari uffici un’única santità è 

coltivata da quanti sono mossi dallo Spirito di Dio e, obbedienti alla voce del Padre e adoranti 

in Spirito e verità Dio Padre, seguono Cristo povero, umile e carico della Croce per meritare di 

essere partecipi  della  Sua  gloria. Ognuno,  secondo  i  propri  doni  e  le  proprie  funzioni,  deve 

senza  indugi  avanzare  per  la  via  della  fede  viva,  la  quale  include  la  speranza  e  opera  per 

mezzo della carità”. (nº 41) 

Gesù disse "Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto  il Padre vostro celeste" (Mt 5,48); e 

San Paolo  ci  ricorda:  "Questa  infatti  è  volontà di Dio:  la  vostra  santificazione"  (Ts1  4,3).  Ha 

scritto anche che Cristo amò la Chiesa come se fosse la sua sposa, per santificarla. Tutti i fedeli 

cristiani  sono chiamati alla  santità e alla perfezione della carità.  Il passaggio da  imperfetti  a 

perfetti avviene sempre a partire dall’amore (Fl 3,12). 

In  realtà,  l’amore  di  Dio,  fonte  di  tutto,  si  incarna  nell’amore  umano.  L’amore  di  Dio  fa 

sbocciare e sviluppare  l’amore dell’uomo per  la donna e della donna per  l’uomo. È così che 

essi sono “immagine e somiglianza di Dio”.  

È così che il Genesi parla del matrimonio (1,27). San Paolo usa un linguaggio complementare: 

quello  del  dono di  sè  all’estremo. Dice:  “E  voi, mariti,  amate  le  vostre  donne,  come  anche 

Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei” (Ef 5,25).  

Nel  cuore  dell’amore,  c’è  la  Croce,  il  dono  totale  di  se  stesso  all’altro.  Amare  è  donarsi 

totalmente! Esigenza dell’amore.  

Padre  Caffarel,  uno  dei  fondatori  del  Movimento  delle  Equipes  Notre  Dame,  dedicato  alla 

spiritualità  coniugale,  corregge però  ciò  che potrebbe essere una  “mezza verità”:  “Amare è 

dare?”.  

Egli  insegna:  “Amare  è  respirare:  ispirare  e  espirare,  dare  e  ricevere.  L’amore  si  soffoca 

quando questo ritmo non è rispettato”. Quanto tempo è necessario per accettare, ricevere, 

dipendere dall’altro per amore… Dio è nel centro di questa relazione, Egli che è Padre e Figlio. 

Spiritualità  è  vivere  sotto  l’azione  dello  Spirito  Santo  accogliendo  le  sue  ispirazioni  e 

mettendole  in  pratica.  La  vita  spirituale  autentica  non  prescinde  dal  buon  senso,  dalla 

razionalitá,  dalla  coerenza  di  comportamento  e  si  armonizza  con  le  esigenze  fondamentali 



14 
 

dell’essere umano considerato nelle sue situazioni concrete. La vera spiritualità  ingloba tutti 

gli aspetti della vita. Integra nella propria vita spirituale tutti gli elementi che compongono la 

traiettoria umana. 

Una delle difficoltà che il cristiano incontra quando si sposa, è l’insicurezza che sente davanti a 

questa nuova creatura di Dio che è la coppia. Allo stesso tempo in cui ogni coniuge é chiamato 

a conservare una profonda identità  individuale,  il matrimonio cerca di  fondere in una nuova 

personalità,  in  una  nuova  spiritualità,  in  un  nuovo  essere  molte  caratteristiche  e 

atteggiamenti che diventano due. 

Così,  oltre  all’incontro  individuale  del  marito  e  della  moglie  con  Dio,  la  nuova  creatura  – 

l’"essere‐coppia" – sente anche il bisogno di comunicarsi con Lui. E questo si intensificherà più 

tardi, quando i figli verranno a complementare questa unità di amore e vita che è la famiglia. 

Spiritualità  coniugale  è  imparare  dallo  Spirito  come  vivere  coniugato,  unito;  deve  essere 

vissuta nella carne, situata nel tempo e nello spazio; è concreta, dinamica. È una spiritualità 

incarnata,  una  grazia  che  santifica  la  coppia,  non malgrado  la  vita  coniugale, ma mediante 

essa. La vita coniugale diventa strumento e mezzo di pratica e di espressione della spiritualità. 

Possiamo parlare di spiritualità coniugale esattamente perché è stato lo stesso Dio che, lungo 

le  pegine  della  Sacra  Scrittura,  si  è  appropriato  di  questa  immagine  per  esprimere  e 

manifestare  il  suo  infinito  amore  per  l’umanità.  L’amore  coniugale  deve  essere  l’annuncio 

esplícito  dell’amore  appassionato  di  Dio  per  l’umanità.  Tutto  ciò  perché  Dio  lo  ha  fatto 

strumento di rivelazione del suo amore per noi. 

La spiritualità coniugale, e come conseguenza la spiritualità familiare, ha la grande missione di 

aiutare  l’essere  umano  moderno  a  incontrare  le  vie  per  ottenere  quest’aiuto  dall’Alto.  La 

mancanza di una spiritualità coniugale è diventata uno dei grandi assassini dell’amore. Senza 

la forza che viene dall’Alto, nessuno persevera nell’amore. Senza la forza che viene dall’Alto 

nessuno  passa  dalla  passione  all’amore.  Senza  la  forza  che  viene  dall’Alto  è  impossibile 

trovare un senso alla vita coniugale. 

E  questa  spiritualità  deve  evolvere  nel  matrimonio,  per  la  grazia  del  sacramento  stesso. 

Evolvere  significa  variare,  conservando  lo  stesso  senso,  rimanendo  nella  stessa  direzione  e 

conservando gli obiettivi.  

Questa evoluzione passa per diverse tappe, come sono le tappe della vita di una coppia, in cui 

le aspettative sono diversificate, gli impegni sono nuovi, le sollecitazioni interiori sono altre, la 

distribuzione del  tempo varia, gli  impegni  sono altri,  il  lavoro acquisisce un nuovo senso;  le 

soddisfazioni, le frustrazioni, i conflitti e le sfide del domani saranno diverse da quelle di oggi. 

Tutto questo conta nella spiritualità. 



15 
 

Questa  evoluzione  non  è  uniforme  e  né  sempre  prevedibile.  Ci  sono  molte  sorprese  nel 

cammino,  anche  se  siamo  preparati  e  le  abbiamo  previste  come  probabili.  Una  vera 

spiritualità aiuta la coppia a vivere l’imprevisto e insieme, fiduciosi, andare avanti. Il cristiano 

non  può  fermarsi  alla  tappa  infantile  della  sua  fede.  Egli  è  chiamato  a  diventare  adulto  in 

Cristo e a crescere nella saggezza divina (1Cor 13,11). 

 

Papa Francesco nell’Amoris Laetitia afferma:  

“Una  comunione  familiare  vissuta  bene  è  un  vero  cammino  di  santificazione  nella  vita 

ordinaria e di crescita mistica, un mezzo per l’unione intima con Dio. Infatti i bisogni fraterni e 

comunitari  della  vita  familiare  sono  un’occasione  per  aprire  sempre  più  il  cuore,  e  questo 

rende possibile un incontro con il Signore sempre più pieno. Solo “se ci amiamo gli uni gli altri, 

Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi” (1 Gv 4, 12). Dato che “ la persona umana 

ha  una  nativa  e  strutturale  dimensione  sociale  e  la  prima  e  originaria  espressione  della 

dimensione  sociale  della  persona  è  la  coppia  e  la  famiglia”,  la  spiritualità  si  incarna  nella 

comunione  familiare.  Pertanto,  coloro  che  hanno  desideri  spirituali  profondi  non  devono 

sentire che la famiglia li allontana dalla crescita nella vita dello Spirito, ma che è un percorso 

che il Signore utilizza per  portare ai vertici dell’unione mistica”.  (nº 316) 

E continua: 

“Se  la  famiglia  riesce a  concentrarsi  in Cristo,  Egli unifica e  illumina  tutta  la  vita  familiare.  I 

dolori e i problemi si sperimentano in comunione con la Croce del Signore e, l’abbraccio con 

Lui permette di sopportare i momenti peggiori. Nei giorni amari della famiglia c’è un’unione 

con Gesù abbandonato che può evitare una rottura. Le famiglie raggiungono a poco a poco, 

“con  la  grazia  dello  Spirito  Santo,  la  loro  santità  attraverso  la  vita  matrimoniale,  anche 

partecipando  al mistero  della  Croce  di  Cristo,  che  trasforma  le  difficoltà  e  le  sofferenze  in 

offerta d’amore”. D’altra parte, i momenti di gioia, il riposo o la festa, e anche la sessualità, si 

sperimentano come una partecipazione alla vita piena della sua Rissurrezione. I coniugi danno 

forma  con  vari  gesti  quotidiani  a  questo  "spazio  teologale  in  cui  si  può  sperimentare  la 

presenza mistica del Signore risorto". (nº 317) 

 

 

 

LITURGIA: 
 

Nel rito latino, la celebrazione del Matrimonio tra due fedeli cattolici ha luogo normalmente 

durante  la Santa Messa, a motivo del  legame di  tutti  isacramenti con  il Mistero pasquale di 



16 
 

Cristo. (CCC, nº 1621) 

Nell’Eucaristia si   realizza il memoriale della Nuova Alleanza, nella quale Cristo si è unito per 

sempre alla Chiesa,  sua diletta sposa per  la quale ha dato  se  stesso. È dunque conveniente 

che gli sposi suggellino il loro consenso al donarsi l’uno all’altro con l’offerta delle proprie vite, 

unendola  all’offerta  di  Cristo  per  la  sua  Chiesa,  resa  presente  nel  sacrificio  eucaristico,  e 

ricevendo l’Eucaristia, affinché, nel comunicare al medesimo Corpo e al medesimo Sangue di 

Cristo, essi “formino un corpo solo” in Cristo. 

È Lui  il sigillo della loro alleanza, la sorgente sempre offerta del  loro amore, la forza in cui si 

rinnoverà la loro fedeltà. Questa unione sacramentale, che riceve lo Spirito Santo, favorirà il 

cammino verso la santificazione e la progressiva esperienza della spiritualità coniugale. 

È  per  questo  motivo  che  la  Chiesa  normalmente  richiede  per  i  suoi  fedeli  la  forma 

ecclesiastica della celebrazione del Matrimonio. Diverse ragioni concorrono a spiegare questa 

determinazione: 

 Il  Matrimonio  sacramentale  è  un  atto  liturgico.  È  quindi  conveniente  che  venga 

celebrato nella liturgia pubblica della Chiesa; 

 Il Matrimonio  introduce  in un ordo – ordine ‐ ecclesiale, crea dei diritti e dei doveri 

nella Chiesa, fra gli sposi e verso i figli; 

 Poiché il Matrimonio è uno stato di vita nella Chiesa, è necessario che vi sia certezza 

sul matrimonio (da qui l’obbligo di avere testimoni); 

 Il carattere pubblico del consenso protegge il “Sì” una volta dato e aiuta a rimanervi 

fedele. (CCC, nº 1631) 

“C’è una differenza importante tra il matrimonio e gli altri sacramenti. Questi durano il tempo 

di  una  liturgia.  Ciò  che  fa  il  sacramento  del  matrimonio  invece  non  è,  in  nessun modo,  la 

cerimonia. Se ne può anche fare a meno: durante secoli non è stata obbligatoria. Ciò che fa il 

sacramento è la vita coniugale. È quindi un sacramento che dura tutta la vita.   È un anticipo 

del Regno di Dio definitivo.” (José Comblin) 

 

SACRAMENTI: 
 

Il Battesimo,  la Confermazione e  l’Eucaristia  sono  i  sacramenti dell’iniziazione cristiana. Essi 

fondano  la  vocazione  comune  di  tutti  i  discepoli  di  Cristo,  vocazione  alla  santità  e  alla 

missione di evangelizzare  il mondo. Conferiscono  le grazie necessarie per vivere  secondo  lo 

Spirito in questa vita di pellegrini in cammino verso la patria. (CCC, nº 1533) 

Due  altri  sacramenti,  l’Ordine  e  il  Matrimonio,  sono  ordinati  alla  salvezza  altrui.  Se 

contribuiscono anche alla salvezza personale, questo avviene attraverso il servizio degli altri. 



17 
 

Esi conferiscono una missione particolare nella Chiesa e servono all’edificazione del popolo di 

Dio. (CCC, nº 1534) 

Padre Henri Caffarel, fondatore delle Equipes Notre Dame, afferma: 

“Questo  sacramento  (matrimonio)  ha  questa  caratteristica:  che  il  suo  soggetto  non  è 

l’indivíduo  come  negli  altri  sacramenti,  ma  la  coppia  in  quanto  tale.  Infatti,  esso  fonda, 

consacra,  santifica  questa  piccola  società,  unica  nel  suo  genere,  formata  dall’uomo  e  dalla 

donna sposati”. 

Le  sue  riflessioni  sono  molto  ricche  su  questo  tema:  Matrimonio  come  un  Sacramento.  È 

Cristo stesso che suggella questa unione tra due persone; è Cristo che sposa le giovani coppie, 

e  loro stessi ne sono  i ministri. Quindi,  i ministri di questo Sacramento sono gli  stessi  sposi. 

Cristo  pertanto  non  è  con  loro,  ma  in  loro.  È  dall’interno  della  coppia  che  Gesù  vuole 

purificare e nobilitare  ad ogni momento  la  loro vita  coniugale.  È un Dio  in azione nella vita 

della coppia. 

Alcune caratteristiche di questo matrimonio  come grazia di Cristo possono essere messe  in 

rilievo, a partire dalle riflessioni di padre Caffarel: 

 Cristo porta all’unione coniugale una grazia di cura  che dilata  il cuore dei coniugi e 

insegna loro ad aprirsi e a donarsi all’altro (amarsi sempre più e meglio); 

 È  un  Sacramento  di  trasfigurazione  nella misura  in  cui  la  grazia  di  Cristo  fa  sì  che 

ciascun coniuge superi se stesso in beneficio dell’altro (rinuncia totale); 

 La grazia sacramentale è una grazia di fecondità, di dare figli a Dio; 

 È  una  grazia  di  cooperazione,  di  essere  discepoli  e  testimoni  de  Cristo  della  sua 

esistenza quotidiana, nel  focolare domestico e  in qualsiasi  altro ambiente  sociale e 

comunitario; 

 Grazie  al  Sacramento,  il matrimonio non  solo è  santificato ma anche consacrato  (è 

chiamato a svolgere una funzione liturgica e ecclesiale). 

Finalmente,  il  Sacramento del matrimonio è un grande mistero perché  forma una comunità 

coniugale, che è solida perché la grazia di Dio è una poderosa operaia dell’unione. 

Così, per gli sposi che vogliono amare, che vogliono imparare ad amare sempre di più, c’è solo 

un  buon  consiglio:  unitevi  a  Dio,  date  a  lui  l’intero  posto.  Colui  che  si  separa  da  Dio 

abbandona il meglio del suo amore. E questo amore cresce a misura che cresce l’amore per 

Dio, conclude Padre Caffarel. 

Il Codice di Diritto Canonico si esprime così sul matrimonio: 

“L’alleanza matrimoniale, per la quale l’uomo e la donna stabiliscono un vincolo permanente, 

è ordinata per sua indole naturale al bene dei coniugi  e alla procreazione ed educazione della 



18 
 

prole, tra i battezzati è stata elevata da Cristo Signore alla dignità di sacramento”. 

Il Catechismo della Chiesa Cattolica afferma: (CCC, nº 1638) 

 “Dalla  valida  celebrazione  del  Matrimonio  sorge  tra  i  coniugi  un  vincolo  di  sua  natura 

perpetuo ed esclusivo; inoltre nel matrimonio cristiano i coniugi, per i compiti e la dignità del 

loro stato, vengono corroborati e come consacrati da uno speciale sacramento”. 

O Sacramento del Matrimonio è una promessa reciproca e la realizzazione di questo impegno 

avviene durante tutta la vita della coppia. Ciò significa che il Signore diventa presente per la 

sua  grazia  in  un  modo  nuovo  e  più  profondo  nello  momento  stesso  dello  scambio  di 

promesse. Significa anche che Cristo diventa presente tutte le volte che gli sposi mantengono 

queste promesse, ogni volta che si uniscono, che si aiutano, che si perdonano, e tutte le volte 

che si rivolgono a coloro che gli sono vicini. 

Nell’Esortazione Apostolica Amoris Laetitia, Papa Francesco dice nel paragrafo 324: 

“Sotto  l’impulso  dello  Spirito,  il  nucleo  familiare  non  solo  accoglie  la  vita  generandola  nel 

proprio seno, ma si apre, esce da sé per riversare il proprio bene sugli altri, per prendersene 

cura  e  cercare  la  loro  felicità.  Questa  apertura  si  esprime  particolarmente  nell’ospitalità, 

incoraggiata  dalla  Parola  de  Dio  in  modo  suggestivo:  “Non  dimenticate  l’ospitalità;  alcuni, 

praticandola,  senza  saperlo  hanno  ospitato  degli  angeli”  (Eb  13,  2).  Quando  la  famiglia 

accoglie,  e  va  encontro  agli  altri,  specialmente  ai  poveri  e  abbandonati,  è  “simbolo, 

testimonianza,  partecipazione  della  maternità  della  Chiesa.  L’amore  sociale,  riflesso  della 

Trinità, è in realtà ciò che unifica il senso spirituale della famiglia e la sua missione all’esterno 

di sé stessa, perché rende presente il kerygma con tutte le esigenze comunitarie. La famiglia 

vive  la  sua  spiritualità  peculiare  essendo,  nello  stesso  tempo,  una  Chiesa  domestica  e  una 

cellula vitale per trasformare il mondo. ” 

 

 

 

 

 


