
1 
 

 

EQUIPES DE NOSSA SENHORA – ENS 

EQUIPE RESPONSÁVEL INTERNACIONAL - ERI 

Equipe Satélite de Formação Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURSO/ALBERGUE DE ECLESIOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



2 
 

DOCUMENTOS CONSULTADOS PARA PREPARAÇÃO DESTE CURSO/ALBERGUE  

AA  Apostolicam Actuositatem (Decreto do Concílio Vaticano II, sobre o 

Apostolado dos Leigos, 1965)  

AD Ad Gentes (Decreto do Concílio Vaticano II, sobre a atividade 

missionária da Igreja, 1965) 

CD Christus Dominus (Decreto do Concílio Vaticano II, sobre o Múnus 

Pastoral dos Bispos na Igreja, 1965) 

CIC Catecismo da Igreja Católica 

DAp Documento de Aparecida 

DV Dei Verbum (Constituição Dogmática do Concílio Vaticano II, sobre a 

Revelação Divina, 1965) 

EG Exortação Apostólica Evangelii Gaudium 

EV Evangelium Vitae (Carta Encíclica de João Paulo II, sobre o valor e 

inviolabilidade da vida humana, 1995) 

GS Constituição Pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no Mundo de 

Hoje 

LG Lúmen Gentium (Constituição Dogmática do Concílio Vaticano II, sobre 

a Igreja, 1964) 

MR Missal Romano 

PO Presbyterorum Ordinis (Decreto do Concílio Vaticano II, sobre o 

Ministério e Vida dos Presbíteros, 1965) 

SC Constituição Dogmática Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada 

Liturgia 

UR Unitatis Redintegratio (Decreto do Concílio Vaticano II, sobre o 

Ecumenismo, 1964) 

UUS Ut Unum Sint (Carta Encíclica, João Paulo II, sobre o Empenho 

Ecumênico, 1995) 

 

  



3 
 

SUMÁRIO 

 

 

 INTRODUÇÃO GERAL .................................................................. 3 

   

MESA 1 Eclesiologia: o que é e sua evolução............................................ 9 

 

MESA 2 

 

O povo de Deus no Antigo Testamento........................................ 

 

 

21 

 

MESA 3 O povo de Deus no Novo Testamento.......................................... 25 

 

MESA 4 

 

A Igreja e os Concílios.................................................................. 

 

33 

   

MESA 5 LUMEN GENTIUM ....................................................................... 51 

   

MESA 6 Imagens da Igreja ....................................................................... 61 

   

MESA 7 Maria, Mãe da Igreja .................................................................. 78 

   

MESA 8 Ser Igreja hoje, e a eclesiologia da Papa Francisco ....................... 86 

 

ANEXO “Creio na Santa Igreja” ................................................................. 106 

   

 BIBLIOGRAFIA UTILIZADA E CITADA ............................................. 120 

 

  



4 
 

 

CURSO/ALBERGUE DE ECLESIOLOGIA 

 

INTRODUÇÃO GERAL 

 

“O visível da Igreja vive do invisível; é marcado, formado, dominado pelo 

invisível. A Igreja é, portanto, na sua essência, mais do que aquilo que 

visivelmente aparece: não apenas um povo ou população, mas um povo 

eleito; não só um corpo, mas um corpo misterioso; não um edifício 

qualquer, mas um edifício espiritual”.1 

 

Ao iniciar este curso/albergue, vem à mente as palavras do Concílio Vaticano II, 

que, precisamente no documento sobre a Igreja, Lumen Gentium (LG, 9), diz:  

“Em todo tempo e lugar é agradável a Deus quem teme e pratica a 

justiça (cf. At 10,35). Quis, contudo, o Senhor santificar e salvar os 

homens, não individualmente nem isolados entre si, mas constituir com 

eles um povo que o conhece na verdade e o serve santamente”.  

 

Essa experiência de não nos sentirmos isolados e de estarmos numa relação 

intimista com Deus nos faz voltar os olhos para Ele e aprender que a experiência da 

Igreja, na qual alguns estão acomodados – mas, também, na qual muitos sofrem de 

alguma forma, ou não entendem o que está acontecendo –, necessita ser 

aprofundada, mais bem conhecida e mais amada.  

Somos um povo que caminha na história pretendendo conhecer a missão de 

Jesus. E, na realidade, grande parte dos que pretendem ser cristãos, mas prescindindo 

da Igreja, fazem isso com base em experiências não discernidas ou pouco 

amadurecidas, e que, na medida em que são abordadas e analisadas, os convidam a 

redescobrir a identidade da verdadeira Igreja e a importância de pertencer a ela.  

Com o Papa Francisco temos consciência de um novo ardor pela evangelização 

e pelo papel que cabe a Igreja. Abre-se passagem para um novo período da história 

                                                             
1 KÜNG, Hans. A igreja. Lisboa: Moraes Editores, 1970, p. 59; KÜNG, Hans. O que deve permanecer na 
Igreja. Petrópolis: E. Vozes. 1976.  



5 
 

com desafios e exigências, caracterizado pelo desconcerto generalizado que se 

propaga por novas turbulências sociais e políticas; pela difusão de uma cultura distante 

e hostil à tradição cristã; pela emergência de variadas ofertas religiosas, que tratam de 

responder, à sua maneira, à sede de Deus que manifestam os povos.  

A Igreja – que somos todos nós – está chamada a repensar profundamente e a 

relançar com fidelidade e audácia sua missão nas novas circunstâncias enfrentadas 

pela humanidade de hoje. 

Sabemos que este curso/albergue é uma oportunidade de reflexão para o casal 

sobre a nossa Igreja, que se insere num longo caminho que foi empreendido por ela 

desde sua origem, sempre procurando discernir sobre o modo e a intensidade de 

realizar o anúncio evangelizador à toda pessoa humana.  

Esse caminho ou processo, que não esteve livre de sombras e tensões devido às 

distintas interpretações sobre a maneira de ser Igreja, influiu na formação da 

consciência eclesial de inúmeros cristãos. E certamente na formação da consciência de 

cada um de nós em particular. 

Deve-se esclarecer que o conteúdo, que está neste curso/albergue, é muito 

amplo e, portanto, necessita que elementos mais fundamentais sejam selecionados. 

Para tanto, achamos interessante estabelecer algumas premissas que foram úteis na 

seleção destes elementos, e que também poderão ser úteis para os casais desejosos 

de discernir e participar cada vez mais da missão de nossa Igreja. 

Partimos da premissa de que não sabemos o que é Eclesiologia, e assim nos 

colocamos na situação de participantes atentos a aprender. Em seguida, avançamos 

para remontar às origens bíblicas da Igreja e assim poder compreendê-la melhor, e 

como por meio dos diferentes Concílios passou a ser entendida e praticada. 

Finalmente, voltaremos ao momento atual para descobrir seu papel e importância 

para a construção do Reino de Deus.  

Este curso é dirigido a casais para que evoluam na sua fé, esperança e caridade 

dentro da Igreja una, santa, católica, apostólica. A Igreja é descrita na Lumen 

Gentium (LG, 8) como sinal e sacramento de salvação, ou seja, torna visível na história 

uma realidade invisível: a íntima união com Deus e a unidade de todo o gênero 

humano.  



6 
 

O conceito clássico de Igreja – “congregação de todos os batizados, unidos na 

mesma fé verdadeira, no mesmo sacrifício e nos mesmos sacramentos, sob a 

autoridade do Sumo Pontífice e dos bispos em comunhão com ele” – é uma 

consideração sob um ponto de vista externo, jurídico e que, portanto, enfraquece 

muito a sua realidade.   

Assim como o homem é mais do que seu corpo físico, a Igreja é infinitamente 

mais do que uma mera organização exterior e visível.  O que torna o homem um ser 

humano é a alma, e é a alma da Igreja que a torna um organismo vivo, um mistério. 

Assim como a graça santificante dá à alma a vida sobrenatural, o Espírito Santo 

dá à Igreja a sua perene vitalidade – “o que o nosso espírito, quer dizer, a nossa alma, 

é em relação aos nossos membros, assim é o Espírito Santo em relação aos membros 

de Cristo, ao corpo de Cristo que é a Igreja”. 

O estudo da Igreja nos convoca, também, a uma evangelização mais profunda, 

a uma atividade pastoral mais eficaz, ou seja, a OUSAR O EVANGELHO. Enfim, somos 

chamados a “crer com as mãos”.   

No entanto, neste trabalho pastoral encontramos muitas dificuldades, 

principalmente relacionadas com a aceitação da Igreja, de sua hierarquia e de suas leis.  

Dentre os vários obstáculos encontrados podemos destacar:  

� Alguns afirmam que a Igreja não está conseguindo acompanhar a evolução 

do mundo moderno, porque sua mensagem está ultrapassada; acusam-na 

de moralismo, legalismo, etc. 

� Outros confundem “a Igreja” com o “pessoal da Igreja” e criticam-na 

baseados em atitudes pessoais e individuais de muitos clérigos ou mesmo 

de leigos, membros das diversas pastorais.  

� Vivemos a época da comunicação e, neste contexto, a Igreja não está 

conseguindo passar seus valores, enquanto que os meios de comunicação 

difundem seus “contravalores” com muita facilidade e agilidade, e 

conseguem resultados surpreendentes.  

� Na tentativa de difundir e/ou atualizar sua mensagem, o “pessoal da 

Igreja”, muitas vezes, enfraqueceu ou deturpou o conteúdo evangélico da 

Igreja de Cristo.  



7 
 

� A atuação dos leigos na Igreja, embora amplamente enfatizada e valorizada 

no Concílio Vaticano II, é ainda ambígua.  Ora os leigos são valorizados 

como ajudantes do clero, e a sua formação é estimulada, ora afirma-se que 

estão procurando se aprofundar para “tomar o lugar do padre”. 

Em vista desses variados problemas que aparecem de todos os lados, somos 

chamados a entender melhor esta realidade chamada Igreja de Cristo: 

� A Igreja, realização do plano eterno de Deus Pai, fundada no tempo por 

Deus Filho e continuamente santificada por Deus Espírito Santo.   

� A Igreja, Povo de Deus, Corpo de Cristo, Templo do Espírito Santo.   

� A Igreja, divina e humana, celestial e terrena, visível e invisível, atual e 

futura.  

� A Igreja santa, composta na terra por pecadores.   

� A Igreja visível, germe e princípio do Reino de Deus, que chegará à 

plenitude no “final dos tempos”. 

� A Igreja continuadora da missão do Verbo Encarnado. 

� A Igreja sacramento universal de salvação dos homens. 

� A Igreja, sociedade hierarquicamente presidida pelo Romano Pontífice (o 

Papa) e os bispos; constituída por clérigos e leigos, o “Novo Povo de Deus”. 

� A Igreja “Povo santo e pecador”… 

Todos estes aspectos constituem a Igreja de Jesus Cristo, mistério de comunhão 

dos homens entre si e com Deus, que na Sua infinita bondade quis oferecer-nos 

gratuitamente este instrumento de salvação. 

Isto é a Igreja: Cristo presente entre nós; Deus que vem até a humanidade para 

a salvar, chamando-a com sua revelação, santificando-a com a sua graça, amparando-a 

com a sua ajuda constante, tanto nos pequenos como nos grandes combates da vida 

cotidiana. 

Como vimos, estudar a Igreja comporta muitos temas, e alguns deles 

necessitam obrigatoriamente serem aprofundados, porque exigem informação, 

conhecimento, razão, mas, e especialmente, meditação/reflexão. Não é um estudo da 

história da Igreja, de sua hierarquia, de seu poder temporal. É fundamentalmente um 

mistério que deve ser explorado à luz da fé.  



8 
 

Assim, optamos por organizar este albergue/curso em torno de oito eixos 

temáticos que são: 

1. Eclesiologia: o que é e sua evolução 

2. O povo de Deus no Antigo Testamento 

3. O povo de Deus no Novo Testamento 

4. A Igreja e os Concílios 

5. Lumen Gentium 

6. Imagens da Igreja 

7. Maria, Mãe da Igreja 

8. Ser Igreja, hoje e a eclesiologia do Papa Francisco 

  



9 
 

 

MESA 1 – ECLESIOLOGIA: O QUE É E SUA EVOLUÇÃO 

 

Iniciaremos, a partir desta Mesa, o estudo sobre eclesiologia. Mas, por que 

estudar a eclesiologia?  

A Igreja não surgiu ao acaso, muito menos é obra do homem: ela é um projeto 

Trinitário, isto é, foi pensada ou planejada desde toda a eternidade pelas Três Pessoas 

da Santíssima Trindade – ela existe pelo desígnio amoroso do Pai Eterno, foi 

inaugurada, no tempo, por Jesus Cristo e é constantemente vivificada pelo Espírito 

Santo.     

Para nós, seres humanos, o desenvolvimento deste grande projeto divino 

constitui-se a História da Salvação – “Historia Salutis” – fruto da misericórdia de Deus 

para oferecer aos homens a libertação dos seus pecados e a Bem-Aventurança Eterna. 

Esta História da Salvação iniciou-se no momento da queda de Adão e Eva 

(pecado original), passou pela eleição de Israel como povo de Deus, alcançou seu ápice 

no Mistério Pascal de Jesus Cristo e prossegue o seu curso até se completar no final 

dos tempos, com a instauração definitiva do Reino de Deus, quando “Deus será tudo 

em todos” (1Cor 15,22-28).   

Nesta História da Salvação, a Igreja, por vontade divina, exerce papel 

primordial, tanto que se denomina de “tempo da Igreja” àquele tempo que vai da sua 

fundação por Cristo (Pentecostes) até a futura consumação no final dos séculos, isto é, 

o tempo em que estamos vivendo.     

 

1.1- A palavra “Igreja” 

Etimologicamente, “igreja” é um termo proveniente do grego – “ekklesía”, que 

por sua vez traduz a palavra hebraica “qahal”, que pode significar tanto “assembleia 

convocada” como “assembleia reunida”.   

No texto grego do Antigo Testamento (versão dos Setenta ou Septuaginta) é 

um termo frequentemente usado para designar a assembleia do povo eleito na 

presença de Deus, sobretudo quando se tratava da congregação no Sinai.  A palavra foi 

empregada no Antigo Testamento para assinalar Israel como comunidade santa, povo 

de Deus (Ex 19,3-6).     



10 
 

O Novo Testamento recolhe o duplo significado original e dá ao termo seu 

sentido definitivo que identifica a nova comunidade dos santos, como o novo Povo de 

Deus redimido por Cristo, como a assembleia constituída pelos que respondem à 

chamada universal de Deus para o seu Reino e a sua glória (1Ts 2,12).  Quando a 

primeira comunidade cristã se designa com o nome de “ekklesía”, de algum modo, se 

reconhece como herdeira daquela assembleia do Antigo Testamento.     

Os primeiros cristãos também utilizaram a palavra “igreja” para designar as 

diferentes comunidades locais (Jerusalém, Corinto, Éfeso, etc.), além de designar o 

conjunto de todos os cristãos espalhados pelo mundo.  “A Igreja é o povo que Deus 

reúne no mundo inteiro. Ela existe nas comunidades locais e realiza-se como 

assembleia litúrgica, sobretudo eucarística”.     

O estudo da Igreja de maneira específica é recente na História da Igreja. Não 

havia essa disciplina entre as matérias teológicas. Não se encontra em nenhum dos 

grandes teólogos da Antiguidade e da Idade Média um estudo especial sobre a Igreja. 

Hoje, podemos definir a Eclesiologia (do grego ekklesía e logos) como o ramo 

da teologia cristã que trata da doutrina da Igreja: seu papel na salvação, sua origem, 

sua disciplina, sua forma de se relacionar com o mundo, seu papel social, as mudanças 

ocorridas, as crises enfrentadas, suas doutrinas, a relação com outras denominações e 

sua forma de governo.  

Considera-se como inaugurador da Eclesiologia o tratado “De regimine 

christiano”, de Tiago Viterbo (1301-1302). Porém, foi a partir do século XVI, devido às 

questões levantadas pela Reforma Luterana, que surgem vários trabalhos escritos para 

defender que a Igreja Católica é a verdadeira Igreja. Em geral, esses estudos se 

baseiam em três tipos de argumentos:2 

a) Histórico: a Igreja Católica é a única que surge na história continuamente 

como sociedade una, visível, hierárquica e seu chefe é o único sucessor de 

Pedro. 

b) Caráter: só a Igreja Católica possui as quatro notas dadas por Cristo: 

unidade, catolicidade, santidade e apostolicidade. 

                                                             
2 PIÉ-NINOT, Salvador. Introdução à Eclesiologia. São Paulo: Loyola, 4ª ed., 2008. 

. 



11 
 

c) Empírico: a existência mesma da Igreja é como um milagre, pois, apesar de 

todos os seus erros, sobreviveu na história, o que prova sua sustentação 

divina. 

Entretanto, é depois do Concílio Vaticano I, em 1870, que se fortalece 

definitivamente a Eclesiologia como uma disciplina específica dentro da Teologia. Esse 

Concílio foi o que definiu como dogma o primado e a infalibilidade do Papa, o que 

levantou uma série de questões (inclusive rupturas) dentro da Igreja e que, talvez 

exatamente por isso, forçou os teólogos a repensar a Igreja.  

O que se pode constatar, é que predominou uma concepção de Igreja 

centralizada na hierarquia, que se percebe até hoje quando se ouve falar, por 

exemplo: “A Igreja defende tal posição...”. “Igreja”, nesse sentido, quer dizer a 

hierarquia – o Papa, os bispos, os vigários. Essa ideia é muito antiga e a encontramos, 

em 1601, em Roberto Belarmino:3 

 “É a comunidade dos homens reunidos mediante a profissão da 

verdadeira fé, a comunhão dos mesmos sacramentos, sob o governo dos 

legítimos pastores e, principalmente, do único vigário de Cristo sobre a 

terra, o romano pontífice (...)” 

Para que alguém possa ser declarado membro dessa Igreja verdadeira, da qual 

falam as Escrituras, não é necessário que se peça nenhuma virtude interior. Basta a 

profissão de fé exterior e da comunhão dos sacramentos, coisa que é fácil de ser 

percebido. Desse modo, a igreja é uma comunidade (coetus) de homens tão visíveis e 

palpáveis quanto a comunidade do povo romano, ou o reino de França, ou a república 

de Veneza.  

Outro exemplo é essa famosa frase de Pio X, de 1906: 

“Só na hierarquia residem o direito e a autoridade necessários para 

promover e dirigir todos os membros para o fim da sociedade. Quanto à 

multidão, não possui outro direito senão o de deixar-se conduzir e, 

docilmente, seguir os seus pastores”. 

 
                                                             
3 BELLARMINO, R. De controversis Christianae fidei adversus nostri temporis 
haereticos, tII: Prima controvérsia generalis. Livro III: De Ecclesia militante, caput II: 
De definicione Ecclesia, p. 137-138. 
 



12 
 

1.2- Fundamentação bíblica 

O desígnio do Pai de salvar todos os homens pela Igreja (por Cristo, no Espírito 

Santo) tem as seguintes etapas históricas: 

a) No começo do mundo: a prefiguração; 

b) Na história de Israel: a preparação; 

c) No tempo de Cristo: a inauguração ou nascimento; 

d) No final dos tempos: a consumação. 

Os mais importantes marcos preparatórios da Igreja são as duas alianças 

realizadas por Deus com Abraão e Moisés.  Na primeira, estabelecida por volta de 1850 

A.C, o Senhor promete a Abraão torná-lo pai de um grande povo, que será bendito 

entre as nações (Gn 12,1-3; 17,1-8); mediante a segunda, realizada com Moisés no 

Sinai, cerca de 600 anos depois, Israel converte-se no “povo de Deus” (Ex 19,3-8).     

Nestes dois episódios vemos claramente a prefiguração do mistério da Igreja.  A 

verdadeira descendência de Abraão, diz São Paulo, são aqueles que pela fé imitam o 

Patriarca, tornando-se herdeiros das bênçãos prometidas e que constituem a Igreja 

que tem por cabeça Jesus Cristo (Rm 9,6-8).  No século XIII A.C., o povo de Abraão, 

cativo no Egito, é libertado por Deus por meio de Moisés.  Este acontecimento 

prefigura o grande êxodo a ser efetuado na plenitude dos tempos por Jesus Cristo, que 

libertaria o povo de Deus cativo do pecado e da morte para o Reino de Deus, Reino de 

amor e vida.    

No Novo Testamento, Jesus Cristo lança os fundamentos para a inauguração da 

Igreja, que ocorre nos “últimos tempos”, através de uma série de atos que, vistos em 

conjunto, permitem vislumbrar a clara intenção de Cristo em fundar a sua Igreja.  Entre 

estes atos podemos destacar principalmente: a vocação dos doze apóstolos, a 

concessão do primado de Pedro e a instituição da Eucaristia.  Entretanto, não podemos 

esquecer que a Igreja não começa a existir propriamente até Pentecostes.     

Podemos identificar os seguintes passos de Jesus para a estruturação e 

inauguração de sua Igreja: 

� Inicialmente, dentre todos os discípulos, Jesus chamou “os que ele quis” 

(Mc 3,13-15), deu-lhes seu poder e os enviou (Lc 9,1-6) para atuarem em 

nome de Jesus (Mc 6,35-44).  Jesus estabelece uma hierarquia entre os 

Apóstolos, instituindo Pedro como o “chefe” (Mt 16,13-20), concedendo-



13 
 

lhes uma unção e poder particular (Jo 20,19-23) para que pudessem 

continuar sua missão até o final dos séculos (Mt 28,18-20), cooperando com 

eles para a realização da missão (Mc 16,15-20). 

� Na Ascensão promete o auxílio do Espírito Santo (At 1,1-8) que é enviado 

em Pentecostes (At 2,1-4) e os discípulos saem a pregar em nome de Jesus: 

nasce a Igreja (At 2,40s) e os Apóstolos realizam as mesmas ações de Jesus 

(At 3).     

Portanto, é indiscutível a vontade de Jesus Cristo em fundar sua Igreja como 

continuadora de sua missão através dos tempos.    

 

1.3- A missão da Igreja na Terra      

“Missão”, propriamente dita, significa “envio”; mas, na linguagem popular, 

designa aquilo que é feito por determinada pessoa ou instituição.      

A missão da Igreja nasce da missão de Cristo e do Espírito por parte do Pai.  

Porém, esta missão que, em sua essência, consiste em perpetuar no mundo a obra de 

salvação de Cristo, é também, sob a força do Espírito, permitir aprender e 

compreender melhor a palavra de Cristo e impulsionar o agir eclesial (a pastoral) 

através dos carismas.  O Espírito Santo habita na Igreja e em cada um dos fiéis (1Cor 

3,16; 1Pd 2,5) e é o doador do dom do apostolado (1Cor 12,1ss).  O próprio Espírito é 

dom do Mistério Pascal de Cristo para a edificação da comunidade eclesial (1Cor 10,8; 

12,19; Ef 4,12).      

O Decreto Ad Gentes sobre a Atividade Missionária da Igreja (AG, 1) afirma que 

“a Igreja peregrina é, por sua natureza, missionária, visto que procede da missão do 

Filho e do Espírito, segundo o desígnio do Pai”. A Igreja é enviada por Deus a todas as 

pessoas para ser sacramento universal de salvação, por íntima exigência da própria 

catolicidade, obedecendo um mandato de seu Fundador, e por isso procura 

incansavelmente anunciar o Evangelho a todos os homens, a exemplo dos Apóstolos 

após Pentecostes, que pregaram a palavra da verdade e geraram as igrejas.   

E continua afirmando que aos seus sucessores compete perpetuar esta obra, 

para que a Palavra de Deus se propague rapidamente e seja glorificada, e o Reino de 

Deus seja anunciado e estabelecido em toda a terra.   



14 
 

“A missão da Igreja, portanto, cumpre-se quando, obediente ao mandato de Cristo e 

movida pela graça e pelo amor do Espírito Santo, se faz presente aos homens e aos 

povos para levá-los com o exemplo de sua vida e a pregação do Evangelho, com os 

Sacramentos e os demais meios de salvação, à fé, à liberdade e à paz de Cristo, 

fazendo-os participar plenamente no Mistério de Cristo” (AG, 5).      

Atualmente, verifica-se uma grande variedade de igrejas cristãs.  Perante esta 

realidade muitos questionam se Jesus Cristo fundou verdadeiramente uma só Igreja e, 

se assim foi, como se pode reconhecer a verdadeira?  Para responder a este 

questionamento só poderemos recorrer ao Evangelho; e nele, encontramos a vontade 

inequívoca de Jesus de fundar apenas uma Igreja (Mt 16,18s.).    

Com sua autoridade de Concílio Ecumênico, o Vaticano II afirma na Constituição 

Dogmática Lumen Gentium (LG, 8):  

“Existe uma única Igreja que no Símbolo chamamos una, santa, católica e apostólica; 

que nosso Salvador, depois da sua Ressurreição, entregou a Pedro para a apascentar 

(Jo 21,17); e confiou a ele e aos demais Apóstolos para a propagar e reger (Mt 28,18s); 

e erigiu para sempre como coluna e fundamento da verdade (1Tm 3,15).  Esta Igreja, 

constituída e organizada neste mundo como uma sociedade, subsiste na Igreja 

Católica, governada pelo sucessor de Pedro e pelos Bispos em comunhão com ele, 

embora fora de sua visível estrutura se encontrem vários elementos de santificação e 

verdade que, como dons próprios à Igreja de Cristo, impulsionam à unidade católica”.    

 

1.4- Dimensões da Igreja 

Una, santa, católica e apostólica. Presentes no símbolo do Concílio de 

Constantinopla, realizado em 381, as origens dessas definições encontram-se em S. 

Cirilo de Alexandria. Inerentes ao ser íntimo da Igreja, não separáveis entre si graças à 

mútua interioridade de cada uma delas e de todas unidas. Permitem conhecer a Igreja 

revelando sua íntima relação com o mistério de Cristo. 

 

1.4.1- Unidade 

Devem-se distinguir dois conceitos: a unidade e a unicidade.  Unidade significa 

coesão, “ausência de divisão interna”.  Unicidade é a qualidade de quem não tem par 

ou igual a si mesmo.    

A verdadeira Igreja é una e única porque Deus é uno e único em si mesmo. A fé 

é o princípio de união entre as pessoas na Igreja porque todas creem na mesma coisa, 



15 
 

é princípio de unidade. Os sacramentos exprimem essa unidade, sobretudo na 

Eucaristia e no Batismo que significam e realizam a Igreja. Por isso, segundo os Padres, 

a “Eucaristia faz a Igreja”, o corpo eucarístico faz o corpo eclesial. Tudo isso radicado 

no serviço aos irmãos e irmãs, na diaconia. 

A unidade da Igreja é expressa também pela palavra “comunhão” (“koinonia”), 

que significa o intercâmbio, o fluxo de vida dos fiéis entre si (1Jo 1,3.6s).  Esta unidade 

só se consumará escatologicamente “quando Deus será tudo em todos” (1Cor 15,28), 

consumação que o povo de Deus prepara e inicia quando ainda é peregrino na terra: o 

Deus possuído e que nos possuirá perfeitamente, será o princípio, interior a cada um e 

comum a todos, de nossa comunhão.   

Esta condição terrena é caracterizada por um “já” e um “ainda não”, 

simultaneamente verdadeiros, pois a Igreja “já” é aquilo que é chamada a ser e por 

isso seus filhos já são filhos de Deus (1Jo 3,1; Rm 8,14-17), mas que “ainda não” gozam 

da liberdade gloriosa que caracteriza estes filhos de Deus (Rm 8,21ss).  Possuímos as 

primícias do Espírito Santo (Rm 8,23; 2Cor 1,22; 5,5; Ef 1,14), mas isto é somente o 

começo de uma realidade ainda não plenamente realizada.    

Esta unidade, não pode ser confundida com “uniformidade”, pois Cristo quis 

para a sua Igreja este complexo entrelaçado de “unidade” e “diversidade” chamado 

“comunhão”, muito bem ilustrada por São Paulo na imagem do Corpo com diferentes 

órgãos e funções.  Cabe, portanto, dentro da Igreja um amplo espectro de pessoas, 

ritos e culturas, simultaneamente “solícitos em conservar a unidade de espírito 

mediante vínculo da paz” (Ef 4,3-5; LG, 8).    

 

1.4.2- Santidade 

A palavra “santo” significa originalmente “o que é separado, reservado”; na 

teologia, santo é o “separado ou reservado para Deus”.  Disto se segue que a pessoa 

separada para Deus deve levar uma vida compatível, isto é, uma vida moralmente 

santa (1Pd 1,15s; Rm 12,1).    

A denominação “santa” para a Igreja surgiu no século II com Santo Inácio de 

Antioquia. A importância de qualificar a Igreja como santa aparece também na fórmula 

da comunhão dos santos; é a comunhão dos santos santificados, tanto daqueles já 



16 
 

glorificados, como daqueles que ainda são peregrinos. Por isso, já na terra a Igreja é 

assinalada com a verdadeira santidade, embora imperfeita (LG, 48).  

O Concílio Vaticano II, nessa mesma linha, não deixa de expor que a Igreja é 

santa, mas sempre com a necessidade de purificar-se; o caráter peregrinante da Igreja. 

A qualificação de santo só poderá ser atribuída a uma realidade na medida em 

que está em relação com Deus (o Santo dos santos), dele procede, a Ele pertence ou 

lhe é consagrado.  De fato, o Povo de Deus é santo, constitui “uma nação santa” (Ex 

19,6) porque é de Deus e para Deus.  Em geral, também é santo tudo aquilo que está 

relacionado ao culto; por isso, o povo consagrado é ainda mais santo quando é 

convocado e reunido para o culto ao Deus Santo numa santa assembleia (ecclesiae).    

A Igreja é o lugar onde se presta a Deus o culto que Ele deseja, “em espírito e 

verdade”.  A santificação dos homens é a finalidade definitiva da Igreja e que 

dificilmente poderia ser realizada, se ela própria não fosse santa e não possuísse os 

meios de santificação.    

Apesar de estar composta por pecadores na terra, a Igreja é originalmente 

santa, isto é, sem qualquer mancha ou imperfeição em virtude da presença de Deus no 

mais íntimo do seu ser. A Igreja demonstra ser santa devido aos frutos abundantes de 

santificação que produz desde a sua origem – os santos e em especial a Santíssima 

Virgem.    

A Igreja não é só santa sob a forma em que, personificada, é Esposa de Cristo 

(Ef 5,26s); é também a Igreja dos santos, isto é, dos homens que se esforçam por viver 

sua consagração batismal e sua condição de membros do Corpo de Cristo.    

 

1.4.3- Catolicidade 

O termo “katholikós” é aplicado pelos filósofos às “proposições universais”, 

significa “geral” e é aplicado à Igreja pela primeira vez por Santo Inácio de Antioquia. 

A Igreja é católica. Assume duplo significado: universalidade e autenticidade. 

Impõe-se (no sentido positivo do termo) a todos pela sua veracidade e está difundida 

por toda parte pela sua universalidade.  

Existiram, ao longo do tempo, duas formas de viver a catolicidade: no primeiro 

século predominou o regime de comunhão das Igrejas locais, que se mantém na 

eclesiologia oriental; no segundo século, um regime de organização unitária de uma 



17 
 

Igreja que constitui um só corpo com uma estrutura até visível, de povo único, para o 

qual se inclinou progressivamente o papado. Na verdade, existe entre as Igrejas locais 

e a Igreja universal uma interioridade recíproca, uma “espécie de osmose”. 

A Igreja é católica (universal) desde a sua manifestação pública em Pentecostes.  

Em sentido fundamental e interior, a Igreja é católica porque “nela subsiste a plenitude 

do Corpo de Cristo unido à sua Cabeça, o que implica que ela recebe D’Ele a plenitude 

dos meios de salvação”.  Na sua faceta exterior, a Igreja é católica porque a redenção 

de Cristo é universal (Mt 16,15; At 1,8).   

Desde o século II se torna frequente o sentido de universal, sem, contudo, 

excluir o de autêntica, isto é, portadora da plenitude dos meios de salvação instituídos 

por Cristo.   

A partir do século III, este termo passa a designar a Igreja verdadeira através de 

todo o mundo ou uma comunidade local que se encontra em comunhão com essa 

Igreja.   

A partir do século IV é incorporado em diversos símbolos até se tornar 

definitivo no niceno-constantinopolitano.   

O Concílio Vaticano II, na Lumen Gentium (LG, 13 e 17) uniu a afirmação da 

catolicidade da Igreja com a da sua missão: 

“Todos os homens, pois, são chamados a esta católica unidade do Povo de Deus, que 

prefigura e promove a paz universal.  A ela pertencem ou são ordenados de modos 

diversos, quer os fiéis católicos, quer os outros crentes em Cristo, quer enfim todos os 

homens em geral, chamados à salvação pela graça de Deus”.   

“Assim, a Igreja reza e trabalha ao mesmo tempo, para que a plenitude do mundo todo 

entre no grêmio do Povo de Deus, Corpo do Senhor e Templo do Espírito Santo. E em 

Cristo, Cabeça de todos, se dê toda honra e glória ao Criador e Pai de todas as coisas”.    

Portanto, a Igreja é católica enquanto dimensão visível, devido ao caráter 

universal que recebeu de Cristo; isto significa que é capaz de integrar na sua unidade 

todas as verdadeiras riquezas das culturas, purificando-as, bem como de dar resposta 

às mais profundas aspirações de todos os homens, seja qual for sua raça, língua, 

cultura ou condição social.   

Tal como a unidade, a catolicidade não é de modo algum diminuída; antes, é 

enriquecida pela existência de uma pluralidade de tradições, sempre que se mantenha 

em comunhão com o Papa.    



18 
 

 

1.4.4 –Apostolicidade 

A ideia de apostolicidade foi elaborada primeiramente por Santo Irineu, que 

reivindica a tradição que provém dos apóstolos e que se conserva nas Igrejas pelas 

sucessões dos presbíteros. É uma dimensão essencial da Igreja e, ao mesmo tempo, é 

critério de verdade. A sucessão apostólica aspira precisamente perpetuar os vigários 

de Cristo, seja na participação nos poderes que Cristo confiou aos seus, seja na 

continuidade do vicariato no tempo.  

Apostolicidade coincide, portanto, com autenticidade e assume vários 

aspectos: doutrinal, existencial, missionário e ministerial, que são características 

próprias da Igreja desde sua origem no tempo. 

A identificação da Igreja atual com a Igreja dos Apóstolos, manifestada por um 

fato verificável: deriva deles por uma sucessão histórica e ininterrupta (Mt 28,18-20; 

At 2,42).  Trata-se da vontade de Cristo, que deixou o sacramento da Ordem como 

instrumento para perpetuar a Igreja edificada sobre o fundamento dos Apóstolos, 

preservando, ao longo dos séculos, os elementos essenciais que Cristo lhes confiou: a 

doutrina, os meios de santificação, o governo e a missão.    

A palavra “apóstolo” é grega e significa “enviado”. Jesus escolheu doze 

apóstolos para que vivessem mais unidos a Ele e fossem seus mensageiros (Mc 3,14; 

Mt 10,40; Ap 21,14; At 1,21s). Consequentemente, Apóstolo é alguém que 

acompanhou Jesus e principalmente é testemunha da ressurreição, ponto culminante 

de Sua obra; quanto a Paulo, que não conviveu com Jesus em sua vida terrestre, teve 

uma visão particular de Jesus ressuscitado na estrada de Damasco e foi diretamente 

enviado por Ele (At 9,3-6. 15).    

O verdadeiro magistério apostólico está ligado à palavra do Senhor. Nada na 

Igreja escapa à mediação apostólica. Isso porque os apóstolos cumpriram bem uma 

dupla missão: a de ser testemunhas especiais da ressurreição e, como tais, fundadores 

de Igrejas, missão única e intransferível, e a de ser mestres e pastores das Igrejas por 

eles fundadas, missão para a qual são seus sucessores os Bispos. Nesse sentido, tanto 

o apostolado como o episcopado têm uma missão comum: realizar a presença ativa do 

Senhor ausente. 



19 
 

Quando se fala na apostolicidade da Igreja, vem à mente a questão do primado. 

O texto de Mt 16, 16-19, de provável origem pós-pascal, é de muita importância. 

Recorda o primado de Pedro. Esse texto nos revela o mistério da Igreja em sua 

natureza, fundamento e condição terrena. Quanto à sua natureza, a Igreja de Jesus 

Cristo é construída por ele. No que se refere ao seu fundamento, está edificada sobre 

Pedro, confessor da fé. Na sua condição terrena, a Igreja está exposta aos ataques do 

inferno, mas Jesus garante que as forças do inferno não prevalecerão. 

São Leão Magno ajuda a compreender a questão do primado de Pedro dizendo 

que Pedro perpetua o exercício de sua autoridade na Igreja. “[...] lá do céu, Pedro 

continua a orar pela Igreja e governá-la por intermédio do seu vigário, o bispo de 

Roma”.  

No século XVI os reformadores também levantaram a questão do primado. Um 

cardeal de nome Caetano, em um de seus escritos, De divina institutione pontificatus 

romani pontificis, apresenta três questões que se tornam o eixo central da discussão 

teológica posterior: a primazia petrina (no colégio apostólico), a sucessão petrina 

(sucessor do ministério petrino) e o ministério petrino romano (o bispo de Roma como 

legítimo sucessor de Pedro). 

Essas quatro dimensões – una, santa, católica e apostólica –, por se tratar de 

traços essenciais da Igreja, devem ocorrer juntas; não é o bastante que se verifique 

uma ou várias, visto que é preciso que a Igreja verdadeira as possua simultânea e 

inseparavelmente unidas entre si.    

Assim, somente na Igreja Católica se dão, simultaneamente e com o seu 

significado pleno, as quatro dimensões: unidade, santidade, catolicidade e 

apostolicidade. Deve-se reafirmar que não são condições fixadas interessadamente, 

mas sim propriedades essenciais da Igreja verdadeira, confessadas desde sempre no 

Credo e presentes e visíveis nela até hoje.   

Além disso, sem desprezar o fato de que nas outras igrejas cristãs encontramos 

“muitos elementos de santidade e de verdade”, convém dizer que algumas delas 

preservaram a sua unidade particular com grave quebra da catolicidade missionária, 

resumindo seu trabalho a grupos nacionais ou étnicos, uma ambiguidade doutrinal 

progressiva; ou mostraram-se carentes de fundamentos sólidos, desfizeram a cadeia 

da sucessão apostólica ou abandonaram uma boa parte dos meios de santificação.    



20 
 

 

Para refletir: 

1) Como entender a origem trinitária da Igreja? 

2) De que forma Cristo ordenou a sua Igreja a cumprir a sua missão? 

3) Como você entende as quatro dimensões da Igreja: unidade, santidade, 

catolicidade e apostolicidade? 

4) Você acredita ser Igreja, isto é, parte ativa deste Corpo Místico de Cristo? Você 

utiliza plenamente os seus dons em favor desta Igreja? 

5) Você se considera um discípulo missionário de Cristo, principalmente no 

fortalecimento do Matrimônio e da família cristã? 

 

 

 

  



21 
 

MESA 2 – O POVO DE DEUS NO ANTIGO TESTAMENTO 

 

No Antigo Testamento, como em toda a Bíblia, é reconhecida em sua origem 

uma autêntica experiência religiosa. Deus se revelou ao povo de Israel na realidade da 

sua história e fez isso como o único Deus, Criador e Senhor do universo e da história, 

não se assemelhando a nenhuma outra experiência humana, nem se identificando com 

alguma imagem feita pelos homens.  

Deus é o Autor da vida, o Criador da existência de todos os seres e é um Deus 

salvador, que está sempre ao lado do seu povo, mas que não se deixa manipular por 

ele, que impõe obrigações morais e sociais, que não se deixa subornar, que protege os 

fracos e ama a justiça.  

É um Deus que se achega ao povo, especialmente no culto; é um Deus que 

perdoa, que quer que o pecador viva; porém julga com justiça e castiga a maldade.  

As ideias e a linguagem do Antigo Testamento transparecem nos escritos do 

Novo Testamento, em cujo pano de fundo está sempre presente o Deus do Antigo 

Testamento, o Pai de Jesus Cristo, em quem é revelado, definitivamente, o seu amor e 

a sua vontade salvadora para todo aquele que o recebe pela fé.  

O Antigo Testamento dá especial atenção ao relacionamento de Deus com 

Israel, o seu povo escolhido. Um dos mais importantes aspectos desse relacionamento 

é a Aliança com Israel, mediante a qual Javé se compromete a ser o Deus daquele povo 

que tomou como a sua possessão particular e dele exige o cumprimento religioso dos 

mandamentos e das leis divinas.  

Assim, a fé comum, as celebrações nos cultos e a observância da Lei são os 

elementos que configuram a unidade de Israel, uma unidade que se rompe quando se 

torna infiel ao Deus ao qual pertence.  

A história de Israel, como povo escolhido, revela que o mais importante é 

manter a sua identidade religiosa em meio ao mundo ao seu redor, passo necessário 

que será dado em direção à mensagem universal, e que depois, em Jesus Cristo, será 

proclamada pelo Novo Testamento. 

A expressão literal Povo de Deus é rara tanto no Antigo Testamento como no 

Novo Testamento. Entretanto, o termo “povo” é empregado inúmeras vezes, em 

ambos os Testamentos (360 vezes no AT e 104 vezes no NT), com diversos 



22 
 

equivalentes, tais como: “meu povo”, quando Deus fala com Israel; ou, “nós somos um 

povo”, quando Israel repele sua eleição e pertença a Deus.4 

No AT, a expressão Povo de Deus se encontra em: Nm 11,29; 17,6; Jz 5,11; 1Sm 

1,12; 6,21; 14,13; 2Rs 9,6; Sb 2,10.  

No NT, tal expressão encontra-se uma só vez, aplicada a toda a Igreja, no texto 

de 1Pd 2,10. A expressão “povo de Deus”, no NT, não aplicada diretamente à Igreja 

cristã, aparece 140 vezes. 

Assim, pode-se ver que a realidade da Igreja Povo de Deus não aparece como 

tal no Antigo Testamento, mas apenas se encontram manifestações diversas, 

indicativas da Igreja como é conhecida a partir do Novo Testamento.  

A categoria Povo de Deus é uma destas manifestações, a qual permite 

descobrir um significado profundo: “a Igreja está colocada sob o signo da vocação e da 

convocação divinas”. 

Aprouve a Deus tomar a iniciativa de constituir um povo, santificá-lo e salvá-lo, 

de modo que pudesse conhecê-Lo na verdade e santamente servi-Lo.  

Deus “escolheu, por isso, a Israel como o Seu povo. Estabeleceu com ele uma 

aliança. E instruiu-o passo a passo” (LG, 9). Além de escolher, estabelecer aliança e 

instruir, Deus Se manifestou a Si mesmo e os desígnios de Sua vontade, santificando 

este povo para Si. 

Portanto, Javé é o Deus de Israel e Israel é o Povo de Javé. Israel, enquanto 

povo de Deus, pertence a Deus e a Deus somente (cf. Ex 19,5; Dt 26,18). É um povo 

santo para o Senhor seu Deus (cf. Dt 7,6), no sentido específico da eleição divina (cf.Dt 

7,7-8).  

Consequentemente, o elemento formal de Israel, enquanto povo de Deus, é a 

aliança (berit), na qual Deus empenha a si próprio, como no evento da criação, porém, 

lida agora à luz da libertação e no contexto da Palavra (cf. Gn 1). Deus, na aliança, 

torna-se o princípio unificador do povo. 

Trata-se de uma aliança expressa na fidelidade do amor divino. Destarte, o 

povo de Israel é convidado a corresponder a esse amor e a essa fidelidade, vivendo 

unicamente para Deus.  

                                                             
4 HACKMANN, Geraldo. A amada Igreja de Jesus Cristo: manual de eclesiologia como comunhão 
orgânica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003, p. 156. 



23 
 

Todavia, essa vocação de povo escolhido não é motivo de vanglória, pois não é 

exclusiva, mas, sim, tornando Israel sinal para todos os povos.  

Esta aliança de Deus com seu povo “pode ser descrita em termos de hesed, que 

exprime a fidelidade do amor divino. Por isso, Deus é o Pai de Israel (cf. Dt 32,6; Os 

11,1-3), que é seu filho (Os 11,1), seu primogênito (cf. Ex 4,22), primícias de sua 

colheita (cf. Dt 1,31; Jr 2,3)”.  

Chamado a ser fiel à aliança, o povo de Israel é marcado por constantes 

infidelidades. Diante destas, Deus promete uma nova, definitiva e universal aliança (cf. 

Jr 31,31; Ez 37,26; Is 53,10ss).  

O Concílio Vaticano I declara que Cristo decidiu edificar a santa Igreja, 

afirmando que a Igreja foi instituída imediata e diretamente pelo próprio Cristo, 

verdadeiro e histórico, enquanto vivia entre nós.  

Começam a surgir expressões para designar a relação de Cristo e da igreja: 

instituir, fundar, edificar.  

E são enumerados os principais atos fundadores de Jesus: a vocação e a missão 

dos doze, o primado de Pedro, a transmissão do tríplice poder de Cristo aos apóstolos 

e a Eucaristia.  

Nos números 2-5 da Lumen Gentium estão empregados pela primeira e única 

vez os termos “fundação” e “fundador”. 

Nesse sentido, o Concílio Vaticano II proclama, na Lumen Gentium (nº 9), que  

“Tudo isso, porém, aconteceu em preparação e figura para aquela nova e perfeita 

aliança que se estabeleceria em Cristo, e para transmitir uma revelação mais completa 

através do próprio Verbo de Deus feito carne”. 

Por isso, o Novo Testamento mostra que os discípulos se compreendem como 

verdadeiro Israel, novo Povo de Deus.  

Ainda afirma que “foi Cristo quem instituiu esta nova aliança, isto é, o novo 

testamento em seu sangue (cf. 1Cor 11,25), chamando de entre judeus e gentios um 

povo, que junto crescesse para a unidade, não segundo a carne, mas no Espírito, e que 

fosse o novo Povo de Deus” (LG, 9). Portanto, quem participa da nova aliança, 

instituída por Jesus Cristo, é o novo Povo de Deus.  

Logo, a relação de Cristo com o Povo de Deus é essencial para a constituição do 

novo Povo de Deus, pois se em Cristo realizam-se a Lei e os profetas, o Israel de Deus é 



24 
 

formado por todos os que são nele nova criação (cf. Gl 6,6; 1Cor 10,18; Rm 9,6); ser 

descendência de Abraão está agora subordinado a pertencer a Cristo (cf. Gl 3,29); a 

Igreja cristã é vista como o povo em meio ao qual Deus habita (cf. 2Cor 6,16 com Ez 

37,27).  

 

Para refletir: 

1) Como entender o Povo de Deus no Antigo Testamento? 

2) Quais primícias da Igreja estão contidas no Antigo Testamento? 

3) Como entendemos o papel de Abraão e de Moises para com o Povo de Israel? 

4) Veja no nº 6, da Lumen Gentium, as várias imagens da Igreja a partir do Antigo 

Testamento. 

 

  



25 
 

MESA 3 — O POVO DE DEUS NO NOVO TESTAMENTO 

 

Nem todos os aspectos do Antigo Testamento mantêm igual vigência para o 

cristão. O Antigo Testamento deve ser interpretado à luz da sua máxima instância, que 

é Jesus Cristo. A projeção histórica e profética do povo de Israel no Antigo Testamento 

é uma etapa precursora no caminho que conduz à plena revelação divina em Cristo 

(Hb 1,1-2).  

Por outro lado, o Novo Testamento é o testemunho de fé de que as promessas 

feitas por Deus a Israel são cumpridas com a vinda do Messias (cf., p. ex., Mt 1,23 Lc 

3.4-6; At 2,16-21; Rm 15,9-12).  

Por isso, certas instruções absolutamente válidas para o povo judeu deixam de 

ser igualmente vigentes para o novo povo de Deus, que é a Igreja (cf. At 15; Gl 3,23-29; 

Cl 2,16-17; Hb 7,11; Hb 10,18), e alguns aspectos da lei de Moisés, do culto do Antigo 

Testamento e da doutrina sobre o destino do ser humano – pessoal e 

comunitariamente considerado – devem ser interpretados à luz do evangelho de Jesus 

Cristo, o Filho de Deus. 

A nova aliança, instituída por Jesus Cristo, da qual nasce o novo Povo de Deus, 

contém três elementos essenciais e indissociáveis:  

� O enraizamento da Igreja no Antigo Testamento;  

� Sua novidade radical em Jesus Cristo; e  

� Sua abertura para todas as pessoas, tanto judeus quanto pagãos.  

Portanto, o Povo de Deus não se restringe mais apenas a Israel, mas está aberto 

a todos os povos (Ef 2,14), uma vez que Jesus morreu “não só pela nação, mas para 

congregar na unidade todos os filhos de Deus dispersos” (Jo 11,52).  

Assim, o povo santo, “o Israel de Deus” (Gl 6,16), agora é formado por pessoas 

de “todas as tribos, povos, nações e línguas” (Ap 5,9), incluindo Israel, pois “Deus não 

repudiou o seu povo, que ele escolheu desde o princípio” (Rm 11,2).  

No final dos dias, um único povo servirá o próprio Deus (Ap 21,3). O novo Povo 

de Deus não se refere mais a uma raça (etnia judaica), mas a uma opção por Cristo 

pela fé, que conduz à recepção do Batismo, o que corresponde ao conteúdo da 

realidade denominada “Igreja”.  



26 
 

Com efeito, “a Igreja se realiza, agora, em âmbito espiritual, contrapondo-se 

não mais aos outros povos, mas somente àqueles indivíduos ou coletividades que 

expressamente não querem manter nenhum relacionamento salvífico com Jesus 

Cristo”.  

A Igreja primitiva passa a indicar, com as expressões ekklesía (língua grega) e 

ecclesia (línguas latinas), o novo Povo de Deus, isto é, a “Igreja”, que é recordação 

daquela assembleia do antigo Israel. Paulo fala de “ekklesía de Deus” para indicar a 

comunidade convocada por Deus (cf. 1Ts 2,14; 2Ts 1,4; 1Cor 1,1; 10,32).  

Em geral, no Novo Testamento, este termo é bastante frequente: nos 

Evangelhos aparece somente em Mateus (16,18; 18,17), mas nos Atos dos Apóstolos 

aparece 23 vezes, e em Paulo 61 vezes. 

Os textos do Novo Testamento revelam traços fundamentais e constantes, mas 

também uma pluralidade de situações de releitura e de interpretação do Antigo 

Testamento. A Igreja nasceu da Páscoa: este Deus que ressuscitou Jesus reúne, através 

do Espírito Santo, os dispersos, derrotados e vencidos. 

A abordagem canônica da fundação da Igreja se dá no conceito “jus divinum”, 

que significa que a Igreja está permanentemente ligada ao Evangelho que lhe foi 

confiado de maneira inalienável. 

Embora o tema da fundação da Igreja tenha causado, ontem e hoje, inúmeras 

controvérsias, a pesquisa atual diz que só se pode falar de Igreja depois da glorificação 

de Jesus e de Pentecostes. No entanto, ressalta-se que a manifestação da Igreja depois 

da Páscoa está em continuidade com Jesus e com suas obras e palavras.  

Fala-se ainda de uma eclesiologia implícita, na qual Deus leva adiante o Reino 

iniciado por Jesus e que permanece fiel a esse início quando o confia, depois da 

Páscoa, a uma Igreja, ligada ao mesmo tempo a esse início. Cristo seria entendido 

como o salvador de Israel, não como o fundador, que reuniu o verdadeiro Israel: a 

Igreja. 

O Concílio Vaticano II fala do povo reunido na unidade do Pai, do Filho e do 

Espírito Santo (LG, 2-5). E o mistério de sua fundação está relacionado aos atos 

fundadores, ou seja, uma fundação durante toda a atividade de Jesus; vestígios, 

portanto, pré-pascais.  



27 
 

Assim, a fundação da Igreja deve ser entendida como um processo histórico, 

como o devir da Igreja no interior da história da Revelação. É preciso afirmar, portanto, 

que Jesus quis fundar a Igreja, a partir da eclesiologia implícita. 

Em consequência, a relação de Jesus e da Igreja pode ser assim iluminada: 

a) A sua instituição por parte de Jesus: ligada às questões relativas à pessoa e 

consciência de Jesus, eclesiologia implícita e processual; 

b) O sinal exterior: analogia ao Verbo Encarnado; 

c) O efeito interno da graça: Jesus Cristo como fundamento da Igreja. 

Nos evangelhos aparecem duas vezes a menção à Igreja: Mt 18, 17 e Mt 16, 18. 

A primeira refere-se à Igreja local, ao tratar da correção fraterna. A segunda, recorda o 

que Jesus falou da Igreja em sentido amplo: sobre esta pedra edificarei a minha Igreja. 

Em Ef 5, 25 também aparece menção à Igreja a partir do amor de Cristo por ela. 

A Igreja foi definida ao longo de sua história por muitos termos: os discípulos, 

os santos, os cristãos e, por último, a Igreja. O modelo dessa comunidade que surgia 

está em At 2, 42: oração, fração do pão, ensinamento dos apóstolos e comunhão dos 

bens. 

As comunidades cristãs, na medida em que entenderam Jesus, proclamaram 

sua Palavra, anunciaram o Reino e estabeleceram Jesus como mediador do projeto de 

salvação. Estas comunidades também se tornaram cada vez mais missionárias e se 

abriram aos povos vizinhos, chamados de gentios. São Paulo, por exemplo, insistia no 

tripé: Povo de Deus; Corpo de Cristo; e Templo do Espírito Santo. 

O importante da eclesiologia que aparece no Novo Testamento é o da 

capacidade de agregação para a comunhão, ou seja, uma eclesiologia de comunhão, 

com a missão de realizar o Reino de Deus no mundo. Estes grupos de Igrejas 

domiciliares sentiram-se na missão de semear sementes, ou, sinais deste Reino de 

Deus. 

Mesmo que cada comunidade acentuasse aspectos que lhes parecessem mais 

importantes, havia, desde o começo, alguns riscos de desvio. Por exemplo, o 

isolamento de serviços pastorais poderia levar a um conservadorismo muito rígido; os 

fatos marcantes dos Atos dos apóstolos e das Cartas aos Colossenses e Efésios 

permitiriam exaltar o triunfalismo da Igreja; o evangelho de João, o individualismo 



28 
 

gnosticista; Mateus, uma preocupação muito juridicista; e as comunidades de Corinto, 

exageros carismáticos.  

No entanto, o conjunto de todos os textos do Novo Testamento permitiu que 

se formasse uma imagem unitária da Igreja, especialmente em torno de alguns pontos 

básicos:5 

� A fé decorreu da vivência comunitária; é na vida comunitária que as pessoas 

sentiram a interpelação do Deus Trino; 

� O entendimento da unidade da Igreja, como sendo povo de Deus, 

dependeu do batismo e não do status ou de outras grandezas, segredos ou 

acessos especiais; 

� Havia distribuição de funções e de serviços, segundo carismas para o êxito 

da comunidade: estas não eram controladas nem por grupos hierárquicos e 

nem por anarquias carismáticas; 

� As comunidades se encarnaram nos ambientes locais e nas diferentes 

culturas, onde se estabeleceram e se interpretaram como peregrinas, pois 

se sentiam responsáveis por ações para que o Reino pudesse aumentar 

naqueles ambientes;  

� A Igreja era pensada em torno de Jesus, visto como cabeça da comunidade;  

� A autointerpretação das comunidades era a de que elas, no seguimento de 

Cristo, teriam que ser pobres, humildes e assumir a cruz da vida, pois o 

Espírito de Deus as faria crescer; 

� A Igreja não se pensava como sendo o Reino, mas se sentia impelida a fazê-

lo acontecer; 

� Dava-se grande atenção aos pobres, os negados e oprimidos, a fim de que 

estes pudessem receber boa acolhida e se sentirem participantes na Igreja. 

Para as primeiras comunidades, a Igreja se autocompreendia como o “Povo de 

Deus da nova aliança”.  

Tendo como pressuposto a relação de Jesus com a Igreja, será possível ver a 

Igreja apostólica como norma e fundamento da Igreja de todos os tempos devido ao 

caráter definitivo da revelação de Jesus Cristo.  

                                                             
5 Ver em http://padrejoaoinacio.blogspot.com.br/2013/10/eclesiologia.html. Pesquisado em março de 
2015.  



29 
 

O lugar do desenvolvimento da Igreja é o acontecimento de Pentecostes, como 

também a função protagonista dos apóstolos, Pedro e Paulo (portadores do 

desenvolvimento e da formação da Igreja). Mas será somente na patrística que o tema 

da fundação da Igreja gerará questionamentos teológicos. 

Chamamos de “Padres da Igreja” (Patrística) aqueles grandes homens da Igreja, 

aproximadamente do século II ao século VII, que foram no Oriente e no Ocidente como 

que “Pais” da Igreja, no sentido de que foram eles que firmaram os conceitos da nossa 

fé, enfrentaram muitas heresias e, de certa forma, foram responsáveis pelo que 

chamamos hoje de Tradição da Igreja; sem dúvida, são a sua fonte mais rica. Certa vez 

disse o Cardeal Henri de Lubac: 

“Todas as vezes que no Ocidente tem florescido alguma renovação, tanto na ordem do 

pensamento como na ordem da vida – ambas estão sempre ligadas uma à outra –, tal 

renovação tem surgido sob o signo dos Padres”.  

É a Patrística, basicamente, a responsável pela elucidação progressiva dos 

dogmas cristãos e pelo que se chama hoje de Tradição Católica. Os Escritores dos 

primeiros séculos nos permitem voltar às origens cristãs, o que se chama comumente 

de volta às fontes. 

Assim, patrística é o nome dado à filosofia cristã elaborada pelos Padres da 

Igreja, sendo a ponte que une a Tradição Apostólica às gerações cristãs posteriores. 

Foram eles, os Pais da Igreja, responsáveis por confirmar e defender a fé, a liturgia, a 

disciplina, criar os costumes e decidir os rumos da Igreja, ao longo dos sete primeiros 

séculos do Cristianismo. 

É inegável a importância da Patrística para a Igreja cristã. Durante esse período, 

muitas perseguições e heresias surgiram e ameaçaram o Cristianismo, mas graças aos 

esforços empreendidos por diversos cristãos, de homens simples e figuras anônimas a 

grandes bispos e teólogos, a fé cristã não apenas triunfou sobre os perseguidores, 

como também afastou o perigo de ser contaminada com o veneno das heresias. 

À medida que conquistava novos membros, o cristianismo surge como uma 

nova religião e seus seguidores eram expulsos da sinagoga. A missão é uma marca. E a 

Igreja vai tomando forma, sobretudo com as cartas paulinas que manifestam o início 

de certa institucionalização que constrói comunidade, estabiliza e protege 

definitivamente a comunidade.  



30 
 

Passa-se, aos poucos, de um apostolado missionário ao episcopado local. O 

último escrito do Novo Testamento (2Pd) encerra a época apostólica da Igreja 

primitiva. 

Até o século IV, o termo “povo” é empregado pelos Padres apostólicos para a 

Igreja, apesar de não constituir uma temática propriamente dita, visto que o enfoque 

da eclesiologia, neste período, era a dimensão cristológica. Assim, a noção de povo não 

nutria sua reflexão. Passa-se do conceito histórico de povo para uma concepção 

teológico-salvífica; assim, os justos do Antigo Testamento são vistos como pré-cristãos, 

que se salvaram graças à sua fé e não por meio de Israel, segundo Orígenes, Atanásio e 

Agostinho.  

A partir de Agostinho, o conceito jurídico-romano de populus substitui o 

conceito histórico-salvífico de Povo de Deus: a Igreja é a Igreja de todos os povos 

compreendidos pelo Império Romano. Assim, já no século IV, o conceito Povo de Deus 

representa cada vez mais os leigos frente aos bispos.  

No século V não há mais a preocupação de relacionar a comunidade cristã com 

o povo eleito do Antigo Testamento. Seu lugar é ocupado, progressivamente, pelo 

conceito agostiniano de congregatio fidelium.  

Somente no século XIX, com a ideia do Corpo Místico de Cristo, desenvolvida 

pelas Escolas teológicas de Tubinga e de Roma, começa a reaparecer a ideia da Igreja 

como Povo de Deus. Soma-se a isto a ideia do sacerdócio universal dos batizados, o 

qual levou à superação da imagem de uma Igreja clerical.  

Os teólogos colocam novamente em relevo a conexão histórica entre o Povo de 

Deus do Antigo Testamento e do Novo Testamento.  

Aos poucos se firma uma nova compreensão da dimensão histórica do Povo de 

Deus e se colocam as bases para o conceito histórico-salvífico de Povo de Deus, que 

será decisivo para a Lumen Gentium, na qual aparecerá com uma dimensão eclesial 

histórico-salvífica.  

 

A Igreja edificada pelos sacramentos 

Na interpretação patrística de Jo 19, 34 é tradicional a forma que vê nessa cena 

a edificação da Igreja a partir dos dois sacramentos: Batismo e Eucaristia.  



31 
 

Nessa perspectiva, a condição sacramental do cristão na ecclesia é aquela que o 

torna membro já a partir do Batismo, partícipe do sacerdócio batismal ou comum. 

Assim, o já batizado se apresenta com os três elementos constitutivos do leigo: 

a) O fundamental: pertença à Igreja pelo batismo; 

b) O negativo: o fato de não ser clérigo; e 

c) O positivo e distintivo: relação peculiar com o mundo secular.  

Portanto, o sujeito da missão é todo o povo de Deus. Participam de modo 

diferente, evidentemente, mas todos exercem uma função: a primeira é a sacerdotal e 

dela o leigo participa de acordo com o sacerdócio comum. A segunda é a função 

profética, que trata do sentido sobrenatural da fé e dos carismas. E, em terceiro, a 

participação dos leigos na missão régia. 

Com isso, nota-se que os leigos deixaram de ser simples objetos de atenção dos 

pastores para serem participantes da missão apostólica, até chegar a ser sujeitos por 

excelência da própria comunidade eclesial. A Lumen Gentium, do Concílio Vaticano II, 

faz essa bonita relação entre o sacerdócio comum dos fieis relacionando-o com o 

sacerdócio ministerial. 

Além dos presbíteros e dos leigos, na eclesiologia – vista a partir da hierarquia –  

há ainda a plenitude da ordem, ou seja, os epíscopos. Esses também têm três 

dimensões de seu ministério: 

a) Pessoal-local: o Bispo age como pastor, guia e mestre do povo, origem do 

sagrado ministério e centro da caridade; 

b) Colegial-supralocal: membro do colégio episcopal que continua e prolonga 

na Igreja a presença do colégio apostólico; e 

c) Pessoal-universal: reservado ao sucessor de Pedro. 

Lugar merecido na Lumen Gentium têm os religiosos. São chamados alguns fieis 

por Deus, afirma a Constituição (LG, 43), afim de desfrutar esse peculiar dom na vida 

da Igreja, procurando cada qual a seu modo ser útil à sua missão salvífica. 

O Concílio Vaticano I, por sua vez, definirá o poder e a natureza do primado 

romano como pleno e supremo poder de jurisdição sobre a Igreja universal e o seu 

magistério infalível quando fala como pastor universal “ex cátedra”, referindo-se à fé e 

aos costumes.  



32 
 

O Concílio Vaticano II repete as afirmações do Concílio anterior em relação ao 

ministério petrino, mantendo em relevância uma significativa relação entre o colégio 

episcopal e o seu chefe. 

 

 

Para refletir 

1) Como entender o Povo de Deus no Novo Testamento? 

2) Qual é a importância da patrística para a eclesiologia?  

3) Como estamos valorizando os sacramentos do Batismo e da Eucaristia em 

nossa caminhada dentro da Igreja para a construção do Reino de Deus? 

4) O que significa “a Igreja simultaneamente visível e espiritual”? (ver nº 8 da 

Lumen Gentium) 

5) Você acredita que todos os homens são chamados à salvação, ou apenas os 

fiéis católicos? Por que este chamado à salvação é fruto da graça de Deus? 

  



33 
 

MESA 4 – A IGREJA E OS CONCÍLIOS 

 

 Os concílios “são marcos fundamentais na história cristã”.6 De Jerusalém ao 

Vaticano II aconteceram umas duas dezenas de concílios convocados para resolver 

dificuldades teológicas e proclamar a fé da Igreja.  

O Concílio Vaticano II veio para concretizar uma renovação da Igreja. 

Renovação que estava amadurecendo fazia um bom período. Segundo TRENTIN, a 

“história atesta que havia, na Igreja, um desejo de responder aos novos desafios 

pastorais”.7  

O Vaticano II teria sido um “catalisador” das ideias de mudanças que 

borbulhavam. Seria uma espécie de confirmação de muitas reformas que já estavam 

iniciadas em diversas Igrejas locais. É possível ver no desenvolvimento dos trabalhos 

que o Vaticano II adequou a mensagem cristã tradicional aos novos tempos. “Foi o 

concílio da autoconsciência, da clarificação, da compreensão e do diálogo”.8 

Assim, na revisão das decisões conciliares ao longo da história da Igreja 

optamos por considerar quatro dos concílios, devido à importância que tiveram para a 

eclesiologia: Jerusalém, Trento, Vaticano I e Vaticano II. 

 

4.1- O Concílio de Jerusalém (AT 15,1-35) 

A partir da missão de Jesus Cristo, de sua morte e ressurreição, do testemunho 

dos Apóstolos, muitas formas de seguir os ensinamentos e testemunhos cristãos foram 

surgindo e compondo o cristianismo.  

A Igreja Cristã, que bem depois passou a ser chamada de Igreja Católica 

Apostólica Romana, foi construindo como que um apoio institucional responsável pela 

“formatação" e organização deste estilo de vida chamado cristianismo. 

Quando surge a oportunidade ou necessidade de dar uma formatação 

organizacional para determinado grupo ou determinada realidade, também surgem as 

mais diversas possibilidades de formatação, dentre as quais se deve optar. Isso tudo 

                                                             
6 TRENTIN, G. Struttura e funzioni della coscienza nella teologia morale. Sito WEB: Credere oggi. Ano 
2004, p. 64. 
7 TRENTIN, G., op cit., p.72. 
8 SANTOS, M.A. (org). Concílio Vaticano II – 40 anos de Lumen Gentium. Porto Alegre, Edipucrs, 2005, p. 
13. 



34 
 

forma um terreno fértil para a exploração de contradições, controvérsias, mal 

entendidos, disputas. 

Nossa Igreja não passou ilesa a essa realidade bem humana. Os primeiros 

cristãos não sabiam bem o que estava acontecendo e, consequentemente, não sabiam 

bem como se portar, muito menos o que fazer.  

Na época dos primeiros evangelistas já existiam compreensões diferentes de 

cristianismo. Na época dos Atos dos Apóstolos já surge a necessidade de aprender a 

amenizar e a conviver com as controvérsias, que cada vez mais ganhavam corpo. Tais 

controvérsias fazem surgir a necessidade de um primeiro concílio. 

O Concílio de Jerusalém (At 15,1-35) coroa a narrativa de Lucas, registrada no 

livro dos Atos dos Apóstolos. Registra o momento em que Paulo e Barnabé teriam 

oficializado sua missão entre os gentios. Para tanto, cria toda uma narrativa em torno 

de várias viagens missionárias de Paulo.  

O conflito que tais missões teriam gerado na Igreja nascente provocou a 

necessidade de conciliar as duas correntes então identificadas como paulina e petrina. 

 

4.1.1- As missões de Paulo e de Barnabé 

O capítulo quinze dos Atos dos Apóstolos, pode-se dizer, é uma espécie de auge 

da narrativa das primeiras viagens missionárias de Paulo e Barnabé (At 13-14). O autor 

dos Atos dos Apóstolos relata a missão de Paulo em diversas viagens. Dentre essas 

viagens, neste capítulo, o autor registra aquela da qual Paulo retorna de Antioquia a 

Jerusalém para a Conferência que leva o nome desta cidade (At 15,2-5). 

O que se sabe é que já nas primeiras viagens missionárias de Paulo e Barnabé 

surgiram problemas. O problema mais explícito se referia à forma como os pagãos, que 

abraçavam a fé, deveriam viver.  

Alguns, mais radicais, vindos de Jerusalém, espalharam em Antioquia a ideia de 

que todo aquele que se convertesse deveria ser circuncidado e observar a Lei de 

Moisés (At 15,1). O que significaria que, antes de ser cristão, precisava ser judeu, 

pertencer ao povo de Israel.  

Tal problema fez com que Paulo e Barnabé consultassem a Igreja-mãe de 

Jerusalém, onde ainda viviam apóstolos, juntamente com anciãos ou presbíteros, 



35 
 

dentre eles Tiago, que parece ter tido uma função importante nesta Igreja (At 15, 

2.6.13). 

Deste conflito surge a necessidade de se organizar a conferência de Jerusalém 

para dirimir tais problemas aflorados na missão entre os gentios. Esta conferência 

precisava definir um acordo entre Antioquia e Jerusalém no que diz respeito a 

costumes, tradições e leis que geravam choque entre judeus farisaicos e gentios 

helenistas. 

O que parecia ser claro para Paulo era que Deus acolheria a todos: judeus e 

pagãos. Mas, como tal fato gerava confusões e discórdias, Paulo volta para Jerusalém 

para, em assembleia, tomarem uma posição única enquanto Igreja. 

Pela veemência como irrompe o conflito é possível imaginar que o trabalho de 

Paulo e Barnabé estivesse surtindo bom êxito. Não devia ser pequeno o número de 

pagãos que estava se convertendo. O fenômeno devia estar sendo bem visível. Por isso 

se justificaria a união e reação dos judeu-cristãos que não estavam dispostos a 

abandonar nenhuma vírgula da Lei e da tradição sagrada de Israel (At 15,1-2).  

É do conhecimento de todo aquele que estuda um pouco de história bíblica, o 

fato do povo de Israel ter uma longa, sofrida e vitoriosa caminhada de fidelidade à Lei. 

O que não nos deve fazer estranhar esta situação de reação ao rompimento que a 

nova missão estava irrompendo. 

Paulo e Barnabé estavam aceitando a conversão sem que os pagãos passassem 

pela lei judaica, o que implicava de forma inquestionável a circuncisão. Para os judeus 

não existia nenhum rito que substituísse a circuncisão. Logo, os pagãos, para 

abraçarem o Evangelho, precisavam passar pela circuncisão. “Ao mencionar a 

circuncisão supõe-se a observância da lei como consequência inseparável”. Em outras 

palavras, para seguir o Evangelho era preciso antes tornar-se judeu. 

Paulo, livre das imposições legalistas, insistia que a Lei havia sido superada pela 

graça de Deus e pela fé. Segundo Paulo, sem desprezar o Antigo Testamento, Cristo 

teria trazido uma nova lógica de salvação (Ef 2,15). 

Por isso, a importância do caminho de volta de Paulo e Barnabé de Antioquia 

para Jerusalém. Assim estariam provando que continuavam reconhecendo a 

autoridade da Igreja Apostólica e estavam dispostos a dialogar.  



36 
 

Outra questão que aflorava era a de comer juntos, participar da mesma 

eucaristia. Em Antioquia houve o surgimento das comunidades mistas constituídas por 

judeus e gentios. Essa iniciativa, bem aceita em Antioquia, soou como tão absurda 

para os cristãos de Jerusalém, ao ponto de deles não resistirem ao empreendimento 

de interferências (At 15,1-2). 

Pelo que se percebe, se não fosse pela interferência e firmeza de Paulo, a 

comunidade de Antioquia teria permanecido dividida entre os que concordavam e se 

adaptavam à Lei, e os que seriam considerados fora da Lei pelo costume e tradição que 

reinava em Jerusalém. A aprovação para que judeus e gentios pudessem participar da 

mesma comunidade de mesa (At 15,27) teve muita importância para o processo de 

aceitação e inclusão dos gentios nas comunidades cristãs. 

 

4.1.2- A Conferência de Jerusalém 

Esta assembleia é também chamada de Concílio, o que implicaria a reunião de 

toda a Igreja. No entanto, aí só estavam reunidas as Igrejas de Antioquia e a de 

Jerusalém. Por outro lado, na reunião destas duas Igrejas estaria acontecendo o maior 

evento do primeiro século do cristianismo, o que conferiria grau de concílio para tal 

reunião. Para evitar confusões, o termo mais usado passou a ser Conferência de 

Jerusalém. 

Mesmo sem utilizar o termo conferência, este evento de Jerusalém também é 

retratado pelo próprio Paulo em sua Carta aos Gálatas 2,1-10. Esta trata 

especificamente da questão da circuncisão. 

Esta conferência estabelece a unidade entre a missão de Paulo e a Igreja dos 

Apóstolos em Jerusalém. A Conferência de Jerusalém situa a missão de Paulo em 

continuidade com a história de Israel, a história de Jesus e o envio dos Doze, assim 

como com a Igreja de Jerusalém.  

Se Paulo não tivesse ido a Jerusalém, participado e entrado em acordo com a 

Igreja dos Doze, lá radicada, provavelmente Paulo estaria fundando uma nova igreja, 

bem como, seria provável que a Igreja dos Doze se resumisse numa pequena seita 

dentro do judaísmo. 

 

 



37 
 

a) Declaração de Pedro (15,7-11) 

Como vimos, a Igreja precisou se reunir para formular uma saída oficial para o 

problema entre os judaizantes e os que se convertiam do paganismo.  

Segundo Lucas, Pedro é quem dita os rumos para uma saída que agrade os 

discordantes de ambas as teses. Pedro atribui a Deus a ordem de receber na Igreja os 

gentios. 

b) Parecer de Tiago (15,13-21) 

O autor de Atos dos Apóstolos não descreve as palavras de Paulo e Barnabé, 

mas diz que eles explicam à assembleia reunida o resultado da missão que Deus 

executava através deles (At 15,4). O autor continua enfatizando que é Deus quem faz 

os milagres através deles. 

Tiago ainda era bastante apegado ao regime judaico. Isso, certamente, lhe 

conferia lugar privilegiado entre os judeus-cristãos mais conservadores. Talvez, por 

essa razão, Lucas faz questão de mencionar o parecer de Tiago para registrar que até 

os mais legalistas estariam aprovando a missão entre os gentios e a admissão dos 

mesmos. Tiago, o defensor da doutrina da Igreja de Jerusalém, aceita a argumentação 

de Pedro e acrescenta que não se deve “importunar os pagãos que se convertem a 

Deus” (At 15,19).  

c) Deliberação da Assembleia 

A Igreja de Jerusalém se dirige às comunidades de Antioquia, da Síria e da Cilícia 

(15,23). Os judaizantes, que estavam presentes na assembleia, parece que não tiveram 

muito êxito. Nem se sabe se eles chegaram a votar, porque o texto diz que a decisão 

foi tomada de comum acordo.  

No relato de Lucas, Barnabé e Paulo são os vitoriosos. A assembleia supera as 

leis judaístas. Com eles vão para a missão mais dois companheiros da Igreja de 

Jerusalém. 

A decisão do “concílio” pretende ser mais que uma decisão jurídica. Ela é antes 

atribuída à inspiração do Espírito Santo. Colocando o poder da decisão sob o poder do 

Espírito Santo, ela ganha significado e importância sobrenatural. 

d) Entrega do Decreto em Antioquia (At 15,22-33) 

Este encontro parece ter sido um dos marcos do término da tensão entre os 

dois centros da Igreja primitiva. A leitura e entrega da carta por Judas e Silas, 



38 
 

representantes de Jerusalém, é o selo de comunhão entre as duas Igrejas para ser una. 

A carta também selava e dava liberdade à missão de Paulo e Barnabé, até então não 

aprovada.  

Claro que os judaizantes mais radicais devem ter importunado Paulo e Barnabé 

por mais algum tempo, mas agora eles também tinham amparo eclesiástico e legal. 

 

4.2- O Concílio de Trento (1545-1563) 

O Concílio de Trento foi proposto para ser a resposta da Igreja Católica ao 

movimento da Reforma Protestante iniciado por Lutero. Porém, surgiram dificuldades 

para cumprir este intento. Uma delas é que a teologia de Lutero não partia dos 

princípios eclesiológicos, mas de uma problemática religioso-existencial de cada 

indivíduo; assim, a questão deveria levar a uma mais profunda reflexão da teologia do 

sacerdócio comum dos fiéis. 

O Concílio foi puramente episcopal, dominado pelo grupo de bispos 

preocupados em reforçar sua posição contra a negação da hierarquia da Igreja por 

Lutero. Embora tenha sido uma resposta às proposições do protestantismo, este 

Concílio foi muito mais do que isto; foi uma expressão da vitalidade da Igreja, que no 

século XVI se manifestou em Trento e num movimento de eflorescência prolongado 

até o século XVII.  

Esta eflorescência brotava do íntimo da Igreja ou dos seus setores ligados à 

oração e à mística; é necessário ter em vista o fervor da piedade cultivada por São 

Felipe Néri, Santa Teresa de Jesus, São João da Cruz, Santo Inácio de Loyola, São Pedro 

de Alcântara, São Francisco de Sales…; chegou-se a dizer que os séculos XVI e XVII 

foram séculos de santos.  

O renascimento interior da Igreja despertou muitas forças católicas 

adormecidas, inclusive o alto clero, e acelerou o seu curso de ação, indicando-lhes 

indiretamente a orientação a tomar. 

Os santos do século XVI tinham por programa: 

“...não criticar a outrem, mas emendar a si mesmos; não mudar as estruturas da Igreja 

estabelecidas por Cristo, mas reformar os homens detentores de cargos e funções; já 

que o mal estava principalmente na mundanização do clero, falava-se, antes de tudo, 

em reforma do clero”.  



39 
 

Segundo o teólogo Egídio de Viterbo, “os homens é que devem ser 

transformados pela religião, e não a religião pelos homens”. 

Assim, nota-se um paralelo entre o século XVI e os séculos XI-XIII: na Idade 

Média as forças renovadoras da Igreja não partiram diretamente do Papado, mas de 

círculos não pertencentes é hierarquia (Cluny, Cister, as ordens Mendicantes); também 

no século XVI o impulso renovador partiu, antes do mais, das comunidades dadas à 

acesse e à mística (Carmelitas, Jesuítas, Teatinos, Capuchinhos, Barnabitas, Angélicas, 

Ursulinas, Somascos…), que com humildade aderiram incondicionalmente à hierarquia 

e ao Papado. Só aos poucos este foi entrando na renovação ativa do século XVI, 

afetado como estava pelo espírito renascentista e mundano.  

Até 1530, aproximadamente, Roma vivia em quase inconsciência dos males que 

afetavam a Igreja. Leão X, por exemplo, considerava a tempestade luterana como uma 

querela entre monges e, dessas querelas de monges, estava acostumado a ver muitas 

peças no seu teatro de Roma.  

Somente a partir de Paulo V (1555-1559), o mais severo entre os severos, o 

Papado se tornou o esteio da renovação da Igreja. Esta teria por Magna Carta os 

documentos do Concílio de Trento e como força executora a Companhia de Jesus. 

 

4.2.1- Os antecedentes do Concílio 

Em 1534 foi eleito Papa o Cardeal Alexandre Farnese, com o nome de Paulo III 

(1534-1549). Este caracteriza a transição do Renascimento humanista para a 

Restauração católica. A sua vida anterior se ressentiu dos males da época: devia a sua 

nomeação cardinalícia às relações ilegítimas de sua irmã Giulia com Rodrigo Borja 

(futuro Alexandre VI); quando Cardeal, mandou legitimar quatro filhos naturais. Como 

Papa, ainda cedeu ao luxo, aos divertimentos e ao nepotismo. 

Não obstante, mostrou-se mais consciente da necessidade da Reforma do que 

os Pontífices anteriores. Por isto, favoreceu as novas ordens Religiosas dos Teatinos, 

Capuchinhos, Barnabitas, Somascos, Ursulinas, e em 1540 aprovou a Companhia de 

Jesus. Chamou para o Colégio Cardinalício homens doutos e dignos, e nomeou uma 

comissão de nove membros, que elaborou para o Papa um relatório dos males da 

igreja e uma sugestão de remédios a opor-lhes. 



40 
 

A consciência de Roma era despertada ainda por outro fato. As ideias 

revolucionárias “transalpinas” iam penetrando na Itália, especialmente em Nápoles; as 

obras de Lutero, Zvínglio, Calvino e Erasmo difundiam-se entre o clero e o povo, 

conseguindo a apostasia do Padre Geral Ochino, dos Capuchinhos, em 1542; 

apareciam personagens ambíguos que, sem romper com a Igreja, se compraziam nas 

obras dos Reformadores protestantes.  

Para conter tais avanços, o papa Paulo III reorganizou a Inquisição, inspirado 

pelo Cardeal Carafa (futuro Paulo IV) e por Santo Inácio de Loyola: uma comissão de 

seis Cardeais recebeu a faculdade de nomear sacerdotes “inquisidores” em qualquer 

lugar onde o julgasse necessário. Assim se originou a Congregação do Santo Ofício que, 

após o Concílio Vaticano II, recebeu o nome de Congregação para a Doutrina da Fé, 

visto que nada tem de comum com a Inquisição. Esta procedeu energicamente contra 

os inovadores, conseguindo exterminar por completo as novas ideias na Itália. 

Muito se falava (como aliás, em tempos anteriores também) da necessidade de 

se convocar um Concílio Ecumênico. Havia, porém, obstáculos à realização concreta 

deste ideal. Com efeito, ficava em muitos homens da época (inclusive no Papa 

Clemente VII, 1522-1534) o receio do Conciliarismo. Além disto, o lmperador Carlos V 

queria que o Concílio se realizasse em território alemão, para facilitar a participação 

dos luteranos, que Carlos queria trazer de novo à unidade da Igreja. O Papa, porém, 

preferia uma cidade da Itália. Em suma, Imperador, Papado, protestantes, Espanha e 

França tinham algo a dizer sobre a convocação do Concílio, mas em termos 

divergentes. 

Após as frustradas convocações, e depois de dez anos de tentativas, Paulo III 

fixou a abertura do Concílio para Trento (território alemão) em março de 1545; mas só 

em dezembro deste ano se abriu a grande assembleia na catedral de Trento. O Concílio 

durou dezoito anos, interrompido longamente por duas pausas; durante o mesmo, 

morreram quatro Papas.  

As três fases do Concílio são: 1545-1547; 1551-1552; 1562-1563. O grupo 

preponderante foi o dos espanhóis, dotados de profundo senso eclesiástico, sem os 

quais não teriam sido elaborados os decretos dogmáticos do Concílio. 

 

 



41 
 

4.2.2- Definições alcançadas 

� Definiu, mais uma vez, o cânon da Sagrada Escritura; afirmou que as 

tradições apostólicas (ou a Palavra de Deus oral que não foi consignada nas 

Escrituras) devem ser acolhidas com o mesmo respeito que as Escrituras; 

declarou autêntica a tradução latina da Bíblia dita “Vulgata” (deveria ser 

considerada isenta de erros teológicos em meio às muitas traduções 

tendenciosas da época).  

� Os sacramentos: estes não são meros ritos simbólicos, mas são canais 

transmissores da graça, graça que não é mero revestimento da alma do 

pecador, mas que opera uma transformação (justificação) intrínseca. A 

vontade humana não é meramente passiva nem escrava do pecado, mas é 

chamada a colaborar com a graça de Deus. A Missa é a perpetuação do 

sacrifício da Cruz sob forma sacramental. 

� Os conciliares também decretaram medidas disciplinares; ficava proibido o 

acúmulo de mais de um benefício (cargo) eclesiástico nas mãos de um só 

titular; foi abolido o ofício de coletor de esmolas (que pregava as 

indulgências!). 

� Tornou-se obrigatório o casamento sacramental dentro de moldes bem 

definidos e na presença do pároco ou do vigário.  

� Foram estipuladas normas rígidas para a formação do clero nos Seminários. 

O Concílio se encerrou aos 3 e 4/12/1563. O papa Pio IV confirmou os seus 

decretos pela Bula Benedictus Deus. Atendendo a um pedido do Concílio, publicou um 

Index de Livros Proibidos e uma Profissão de Fé Tridentina. 

 

4.2.3- A Eclesiologia de Trento 

Embora a doutrina eclesiológica resultante do Concílio de Trento seja pouco 

estudada, ela influenciou quatro séculos de Eclesiologia.  

Devemos lembrar que sua motivação foi dar uma resposta à Teologia dos 

reformadores, e assim estancar a influência da Reforma. Deste modo, busca esclarecer 

pontos doutrinais que eram os mais atacados, sem pretender apresentar uma 

proposta doutrinal sistemática e ampla. 



42 
 

A Reforma colocou em questão tudo o que a Igreja medieval construiu e 

intentou voltar à Igreja antiga, no que diz respeito à doutrina e à disciplina. Essa 

tentativa foi influenciada pelo pensamento da época, onde dominava o individualismo, 

o subjetivismo, crítica e oposição à Igreja por causa da sua vida interna, decadência do 

papado, conciliarismo e anti-romanismo germânico. Ainda, contribuíram a decadência 

da Teologia escolástica e outras tendências intelectualizantes. 

A Reforma proposta por Lutero atingia de maneira importante alguns 

elementos da Igreja existente. Lutero tinha um conceito eclesiológico característico: 

a) Sola Scriptura: autossuficiência da Bíblia no conhecimento teológico. A 

origem e a natureza da Igreja são atribuídas à Palavra. 

b) Sola Fides: a Igreja é a comunhão dos santos, na qual se ressalta a 

incorporação nela pela fé. 

c) Sola Gratia: “Basta-te a minha graça” (2Cor 12,9). Não há necessidade de 

mediadores entre os homens e a graça de Deus. 

Como resultado, o catecismo tridentino possui uma eclesiologia implícita, onde 

são tratados temas como: Escritura e Tradição, estruturas hierárquicas da Igreja, 

Sacramentos. 

Porém, as consequências da Reforma afetaram a Igreja:  

� Rompimento da unidade monolítica da Idade Média, no campo religioso, 

cultural e do conhecimento; 

� Diminuição do prestígio religioso do Papa; e 

� Desejo de reforma da Igreja, com um retorno às fontes do cristianismo 

contra o formalismo e o legalismo. 

Diante desse quadro é interessante conhecer alguns dos elementos de 

Eclesiologia que resultaram do Concílio de Trento: 

a) A Escritura e a Tradição são os princípios e os critérios do conhecimento 

teológico na Igreja. Há um entrelaçamento entre Evangelho e Igreja, e o 

papel desta é garantir a conservação daquele. 

b) A existência da hierarquia na Igreja e a afirmação de que nem todos os fiéis 

são sacerdotes ministeriais (ordenados). 

c) Houve um esclarecimento da origem e do poder dos bispos diante da 

diversidade de posições que chegaram a Trento. 



43 
 

d) O primado do Papa é jurídico e não de honra. 

Em resumo, o Concílio de Trento durou mais que todos os outros e foi o que 

mais dificuldades encontrou para se realizar. Mas nenhum exerceu influxo tão 

profundo e duradouro sobre a fé e a disciplina da Igreja.  

Verdade é que a unidade de fé não foi restabelecida, mas a doutrina católica foi 

elucidada e consolidada em todos os pontos ameaçados. O programa de reforma 

tridentino foi a base de renovação do clero e do povo católico, embora a execução 

desses decretos tenha sido, por vezes, lenta e controvertida. O Concílio comunicou 

nova união e confiança aos católicos abalados pelos acontecimentos trazidos pela 

Reforma Protestante. 

O Concílio de Trento foi também o mais papal de todos os Concílios antes do 

Vaticano I (1870); preparou assim a via para a definição do primado do Romano 

Pontífice, definição que no século XVI seria prematuro, pois ainda eram fortes as 

tendências a formar Igrejas nacionais. O Concílio confiou ao Papa, outrossim, o desejo 

de que promovesse a publicação de um novo Catecismo, de um novo Missal e de novo 

livro de Liturgia das Horas (o que, de fato, foi executado pelos sucessores de Pio IV). 

Numa palavra, pode-se dizer que o Concílio de Trento foi a autoafirmação da 

Igreja como sociedade universal de salvação contra as diversas formas de 

individualismo e subjetivismo que se faziam sentir fortemente no limiar da Idade 

Moderna. 

Verdade é que, em nossos dias, o Concílio de Trento nem sempre é aplaudido. 

Opõem-lhe o Concílio do Vaticano II, como se houvesse antítese entre um e outro. Ora, 

o Vaticano II se refere frequentemente ao Tridentino e nele se apoia, trazendo para os 

nossos tempos as verdades que o Concílio de Trento definiu segundo a linguagem e as 

exigências do século XVI. 

 

4.3- O Concílio Vaticano I  

O Concílio Vaticano I foi o acontecimento de maior relevo na História da Igreja 

do século XIX. 

 

 

 



44 
 

4.3.1- Os preparativos 

Mais de trezentos anos haviam decorridos após a última assembleia do Concílio 

de Trento, quando Pio IX, em dezembro de 1864, comunicou secretamente aos 

cardeais a sua intenção de reunir novo Concílio Ecumênico: os tempos, ingratos como 

eram, o exigiam; era preciso deliberar sobre os remédios a oferecer-lhes - o que se 

faria por excelência num Concílio. 

A Bula de convocação saiu aos 29/06/1868, convidando também os 

protestantes e os ortodoxos separados; estes, porém, não compareceram. A notícia de 

um próximo Concílio suscitou entusiasmo e também apreensões; o público só sabia 

que seriam condenados erros contemporâneos, reafirmada a doutrina da Igreja, 

revistas a disciplina, a obra missionária, a formação dos seminaristas.  

Mas, na Cúria Romana reinava um certo mistério sobre os intensos 

preparativos do Concílio. A agitação pública aumentou quando em fevereiro de 1869 a 

revista jesuíta La Civilta Cattolica anunciou que o Concílio estava para definir a 

infalibilidade papal. O mundo não católico, imbuído de liberalismo, proclamava-se 

defensor da liberdade dos simples fiéis católicos, “subjugados pelo domínio obscuro e 

obscurantista dos eclesiásticos”.  

Na Alemanha, o historiador Pe. lnácio Dollinger (1799-1890) colocou-se à frente 

do movimento antiinfalibilista, com diversos escritos contrários a definição. O 

Presidente de Ministros da Baviera, Clodoveu de Hohenhole, procurou suscitar uma 

intervenção dos Governos europeus contra os pretensos perigos do Concílio. Os bispos 

alemães reunidos em Fulda (setembro de 1869) enviaram um escrito ao Papa em que 

declaravam não julgar oportuna a definição, embora não se opusessem à doutrina; 

temiam as reações dos Governos e cisões entre os próprios católicos.  

Em verdade, a definição desse dogma podia parecer ousadia numa época em 

que se respirava o liberalismo. 

 

4.3.2- O decorrer do Concílio 

O Concílio foi aberto em 08/12/1869 na Basílica de São Pedro, com a presença 

de 764 prelados.  

Quatro foram as sessões públicas do Concílio. A terceira, no dia 24/04/1870, 

promulgou uma Constituição Dogmática Dei Filius, unanimemente aprovada. O 



45 
 

capítulo 1º afirma a existência de um Deus pessoal, livre, Criador de todas as coisas e 

independente do mundo criado (contra o materialismo e o panteísmo); o capítulo 2º 

ensina que certas verdades religiosas, como a existência de Deus, “podem ser 

conhecidas com certeza pela luz natural da razão humana” (contra o ateísmo e contra 

o fideísmo num século em que a fé cristã era escarnecida pelo racionalismo; o Concílio 

defendia a razão!); o texto desse 2º capítulo acrescenta que houve uma Revelação 

Divina, a qual chega até nós mediante tradições orais e Escrituras Sagradas.  

O capítulo 3º proclama que a fé é uma adesão livre do homem a Deus, que 

surge um dom da graça divina. O capítulo 4º define os setores próprios da razão e da 

fé, e lembra que qualquer aparente desacordo entre razão e fé só pode vir de falsa 

compreensão das proposições da fé ou das conclusões da razão. 

A quarta sessão do Concílio, em 18/07/1870, definiu a infalibilidade do Papa e 

seu primado de jurisdição sobre a igreja inteira. Os conciliares deram voto favorável à 

Constituição Pastor Aeternus. Pio IV promulgou logo a Constituição, que consta de 

quatro capítulos, que afirmam o fundamento bíblico e patrístico, a duração perpétua, 

o valor e a essência do primado romano, assim como a infalibilidade do magistério 

papal.  

A autoridade do Papa foi definida como sendo sumo e imediato poder de 

jurisdição sobre toda a lgreja (cap. 3º). O capítulo 4º define, como dogma revelado por 

Deus, que as definições do Romano Pontífice proferidas ex-cathedra, isto é, na 

qualidade de Mestre da lgreja inteira, em questões de Fé e de Moral, gozam de 

especial assistência do Espírito Santo; são, pois, infalíveis e irreformáveis por si 

mesmas, sem necessitar da aprovação da igreja. 

Após esta memorável sessão, o Concílio ainda estava no início das suas 

atividades. Porém, o Concílio teve que ser interrompido abruptamente, pois estourou 

a guerra franco-alemã, que obrigou muitos prelados a regressar à sua pátria. Em 

consequência, o Papa suspendeu o Concílio, que deveria voltar a reunir-se em época 

mais apropriada, mas na verdade nunca foi reaberto. 

A importância do Concílio Vaticano I é enorme para a Igreja. A definição da 

infalibilidade papal era a conclusão lógica de premissas contidas na própria Escritura 

(Mt 16,16-19; Lc 22,31; Jo 21, 15-17) e desenvolvidas através dos tempos; 



46 
 

principalmente por ocasião dos litígios que afetavam a lgreja, foi emergindo na 

consciência dos cristãos a preeminência do magistério dos sucessores de Pedro.  

Numa época de descrença, a fé se afirmava de maneira corajosa. A própria 

lgreja aparecia como algo de transcendente ou como um Sacramento, que o homem 

recebe de Deus, a diferença de outras sociedades e instituições. 

A centralização explicitada pelo Concílio Vaticano I teve expressões sempre 

mais perceptíveis durante os pontificados seguintes. Era preciso que ocorresse o 

Concílio Vaticano II (1962-65) para terminar a obra que o anterior deixara inacabada.  

O Vaticano I só pôde abordar a função do Romano Pontífice, dentro do exíguo 

espaço de sua duração; o Vaticano II abordou também o papel dos bispos e dos 

presbíteros na Igreja, pondo em relevo o conceito de colegialidade que, sem apagar o 

primado de Pedro, enriquece a estrutura da Igreja. 

 

4.4- O Concílio Vaticano II  

O Concílio foi desenvolvido em quatro sessões entre 11 de outubro de 1962 e 

08 de dezembro de 1965. Como resultado do Concílio foram promulgados 16 

documentos. Dentre estes, o principal documento foi a Constituição Dogmática Lumen 

Gentium, promulgada em 21 de novembro de 1964. 

 

4.4.1- De Ecclesia 

A respeito da concepção de Igreja confrontavam-se as escolas teológicas: junto 

com o projeto preparatório, de inspiração romana, circulavam também o projeto 

belga, elaborado pelos teólogos da antiga universidade católica de Lovaina, o francês, 

o alemão (caracterizado por uma intensa inspiração bíblica e apoiado pelo seu 

episcopado), e o chileno, que revelou ao concílio o frescor e o compromisso de uma 

Igreja latino-americana. 

Nas reelaborações do texto, as diversas visões de Igreja vão surgindo e sendo 

postas em discussão e sistematizadas na Constituição Dogmática Lumen Gentium, que 

passa a ser o centro do Concílio Vaticano II. 

É importante afirmar o valor fundamental da Lumen Gentium, enquanto supõe 

uma tomada de consciência da Igreja sobre si mesma. Nela se relacionam os demais 



47 
 

textos do Concílio e se configura como a chave hermenêutica para interpretar 

devidamente o resto dos documentos conciliares.  

A Lumen Gentium expõe a doutrina sobre o mistério da Igreja, Povo de Deus, ao 

qual todos os fiéis são incorporados pelo Batismo. Daí deriva a radical unidade de 

todos os fiéis que integram a Igreja e o caráter universal do chamado à santidade. 

Declara também que os bispos são sucessores dos Apóstolos e que, ademais de 

presidir suas Igrejas particulares, formam parte de um “colégio” ou “corpo” episcopal 

do qual cada Bispo se faz membro. Esse colégio é presidido pelo Papa e não pode agir 

à margem deste. 

Foi neste momento, enquanto o documento sobre a Igreja era reelaborado, 

que ouve o primeiro intervalo conciliar, período em que morre o papa João XXIII e é 

eleito o papa Paulo VI. 

No segundo período conciliar a Constituição Lumen Gentium ganha, outra vez, 

atenção especial. Esse documento era o fio condutor e o centro das decisões 

conciliares. Seria o responsável por oficializar a natureza e a identidade da Igreja que 

necessitava de tal esclarecimento desde o século XIII. 

Foi em dezembro de 1963, no final deste segundo período do concílio, que 

foram aprovados os documentos sobre a Liturgia (Sacrosanctum Concilium) e o 

documento sobre os Meios de Comunicação Social (Inter Mirifica). 

Depois de mais um momento de intervalo, em setembro de 1964, Paulo VI 

inaugura um novo período de trabalhos do Concílio com uma concelebração na qual 

eram expressas as novas formas litúrgicas.  

Então, foi retomado o estudo sobre a Igreja, agora a partir de um texto 

reformulado, que além dos quatro capítulos originais que tratavam do mistério da 

Igreja, Povo de Deus, estrutura hierárquica e leigos, trazia à discussão a vocação 

universal à santidade, os religiosos, o horizonte escatológico da Igreja e a virgem 

Maria. 

Aos 21 de novembro de 1964, depois de tantas discussões sobre a Igreja e suas 

organizações e relações, foi aprovada a Constituição Dogmática sobre a Igreja Lumem 

Gentium. A aprovação desta Constituição seria a prova da boa aceitação e da adesão 

dos padres à renovação eclesiológica. Este documento será apresentado no próximo 

capítulo.  



48 
 

Neste processo é necessário destacar a importância da Constituição Dogmática  

Dei Verbum, documento em forma de bula pontifícia e é um dos principais 

documentos do Concílio Vaticano II.  

É designada "constituição dogmática" por conter e tratar "matéria de fé". De 

fato, o seu conteúdo aborda o delicado e complexo problema da relação entre 

as Sagradas Escrituras e a Tradição. A sagrada Tradição, portanto, e a Sagrada 

Escritura estão intimamente unidas e compenetradas entre si. Com efeito, derivando 

ambas da mesma fonte divina, fazem como que uma coisa só e tendem ao mesmo fim. 

A Sagrada Escritura é a palavra de Deus enquanto foi escrita por inspiração 

do Espírito Santo; a sagrada Tradição, por sua vez, transmite integralmente 

aos sucessores dos Apóstolos a palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo 

Espírito Santo aos Apóstolos, para que eles, com a luz do Espírito de verdade, a 

conservem, a exponham e a difundam fielmente na sua pregação; donde resulta assim 

que a Igreja não tira só da Sagrada Escritura a sua certeza a respeito de todas as coisas 

reveladas. Por isso, ambas devem ser recebidas e veneradas com igual espírito de 

piedade e reverência. Nesse sentido, ela explica e fundamenta o novo enfoque de 

como se deve interpretar a hermenêutica. 

Assim, sem deixar de lado a dimensão jurídica e institucional, a Igreja dá um 

passo rumo à libertação da rigidez monárquica de quem detém o poder. Começa a 

reconhecer a função e a importância de seus membros e não só do magistério. “Passa 

a aprender a reconhecer os sinais dos tempos como lugares teológicos”.  

Em 14 de setembro de 1965 teve início o quarto e último período do Concílio 

Vaticano II. Esse período se estende até 08 de dezembro do mesmo ano. Durante este 

período, vários outros documentos, posteriores a Lumen Gentium, foram discutidos, 

reformulados e aprovados. 

A nova concepção de Igreja oficializada por essa Constituição se abria para um 

novo modelo de unidade e reintegração com outras tradições cristãs. A Igreja que 

iniciava a se desvestir da sua vestimenta triunfalista, dá passos rumo a uma nova 

concepção eclesiástica, graças também à superação da autoconcepção de ser a única, 

a incomparável e a que estaria acima de todas as Igrejas.  

Foi neste período que o papa e o patriarca ecumênico revogaram a 

excomunhão recíproca de 1054. 



49 
 

Em 07 de dezembro de 1965 são concluídos os trabalhos do Concílio Vaticano II 

com a votação e aprovação da Constituição Pastoral sobre a Igreja no mundo de hoje 

(Gaudium et Spes). Esta Constituição chamava a atenção para as contradições da 

modernidade. Uma nota esclarecia o significado a ser atribuído à qualificação 

“pastoral”, afirmando que: “tomando por base princípios doutrinários, a constituição 

pretende expor a atitude da Igreja em relação ao mundo e aos homens de hoje”.  

O Concílio Vaticano II adequou a mensagem cristã tradicional aos novos 

tempos. “Foi o concílio da autoconsciência, da clarificação, da compreensão e do 

diálogo”. “Foi o maior pelo número de padres de todo o mundo; o mais rico por temas 

tratados e o que atendeu às necessidades de toda a família humana”. “O magistério 

desceu para dialogar, de maneira acessível e caritativa”. 

A eclesiologia que até então servia como mecanismo de defesa e justificação, 

agora dá passos rumo a missionariedade e ao diálogo. A eclesiologia clássica teria 

nascido jurídica, para defender o poder eclesiástico. Esse teria sido o “pecado de 

Origem” da teologia. Depois, a teologia se desenvolveu no período pós-tridentino 

como apologética antiprotestante e antimoderna, na defesa da vera ecclesia. Para 

superar de vez essa abordagem jurídica, o Concílio situa a Igreja, na Lumen Gentium, 

no seu devido “lugar”. 

Em resumo, os padres conciliares foram já convocados para esse Concílio com a 

incumbência de protagonizar uma reforma na Igreja (aggiornamento). Precisavam 

definir uma nova identidade para a Igreja, situando-a historicamente. Era preciso que a 

Igreja se autodefinisse.  

As metas principais do Concílio seriam: o desenvolvimento da fé católica, a 

renovação da vida cristã dos fiéis, a adaptação da disciplina eclesiástica às exigências 

da época presente.  

A marca do Concílio Vaticano II seria sua orientação pastoral, que visava 

adequar a vida eclesiástica às necessidades contemporâneas.  

O Concílio Vaticano II é uma espécie de reconhecimento e oficialização de toda 

a ânsia de renovação que já estava madura no seio do Povo de Deus. 

Os padres conciliares retomaram palavras fundamentais do Novo Testamento e 

da Patrística para redefinir de maneira adequada a essência da Igreja nos novos 

tempos.  



50 
 

Nesse sentido, a grande Constituição Dogmática sobre a Revelação Divina 

traçou as bases teológicas: a Igreja é o povo de Deus e este é constituído pelo 

acolhimento da Palavra de Deus, Palavra criadora, que determina a História da 

Salvação, Palavra que se faz carne em Jesus Cristo. A partir da Palavra de Deus, o 

Concílio define a Igreja como Povo de Deus. 

Admitindo a Igreja como Povo de Deus, se estaria resgatando uma Igreja de 

fundamentação bíblica. Igreja que estaria seguindo os passos paulinos vistos nos Atos 

dos Apóstolos. Igreja que se abria a todos, acolhendo a todos e se fazendo povo.  

A Igreja Povo de Deus ganha contornos universais e humanos. Ganha vida e 

calor humano que ultrapassam os muros e a rigidez de uma institucionalização 

engessada e fria. Agora todos os homens são chamados à salvação pela graça de Deus 

(LG, 13). 

 

Para refletir: 

1) Como entender a importância dos Concílios para o desenvolvimento da 

eclesiologia? 

2) Você sabe o que significa Concílio? Sabe por que foram convocados cada um 

dos Concílios? 

3) Como entender a importância do comportamento de Paulo, Pedro e Thiago 

para a origem da Igreja na Conferência de Jerusalém? 

4) Entendemos e participamos da Igreja que é Povo de Deus? 

5) Conhecemos o suficiente sobre a importância e os resultados do Concílio 

Vaticano II para a nossa Igreja? 

6) Pesquise em alguns documentos sobre o Concílio Vaticano II 50 anos depois. 

Desse modo, veja todo o legado deixado por este Concílio à Igreja. 

 

 

  



51 
 

MESA 5 - LUMEN GENTIUM 

 

A Constituição Dogmática Lumen Gentium sobre a Igreja, apresenta a Igreja 

como sacramento em Cristo, luz dos povos. 

Esta Constituição eclesiológica – a única que, junto com a relativa à Palavra de 

Deus, recebeu a qualificação de “dogmática” – tem os seus pontos fortes nos três 

primeiros capítulos, nos quais o Concílio, de acordo com a tradição patrística e devido 

à renovação teológica da primeira metade do século XX, apresenta a Igreja como 

“sacramento em Cristo, luz dos povos”, como momento crucial do desígnio de salvação 

do Pai, que tem como meta o Reino, o qual, por isso mesmo, é distinto da Igreja. 

Parece ser esse um passo importante para a superação da confusão ou disputa 

pela superioridade existente entre Igreja e Reino de Deus. Aqui a Igreja passa a ganhar 

uma identidade de Povo de Deus que busca ou constrói o Reino. Vai se desfazendo a 

imagem imaculada da Igreja que se colocava no lugar ou acima do Reino. Pode-se dizer 

que a Igreja dá um importante passo para situar-se no seu lugar como um meio para a 

busca ou construção comunitária do Reino. 

Segundo o Concílio Vaticano II, a Igreja, por vontade divina, é dotada de 

ministros, cuja autoridade está a serviço dos fiéis. Como sucessores dos apóstolos, 

instituídos pelo próprio Cristo, os bispos continuam seu serviço e constituem um corpo 

ou colégio, que é a expressão da comunhão que une como irmãs as Igrejas por eles 

presididas. Mediante a consagração episcopal, grau supremo do sacramento da 

Ordem, o colégio aceita em seu seio novos membros, os quais devem estar em 

comunhão com o bispo de Roma. Os bispos recebem, pois, na consagração 

sacramental, a participação na tríplice autoridade de Cristo, de santificar, ensinar e 

dirigir a Igreja local confiada a cada um e, junto com o bispo de Roma, a Igreja 

universal entregue a todos. 

A Lumen Gentium passa a priorizar o cristocentrismo, a dimensão sacramental 

e missionária da Igreja. Apresenta para o mundo uma Igreja com identidade e não 

como um corpo punitivo.  

A eclesiologia se desloca do campo do Direito para o da Teologia. Isso também 

possibilita fazer uma releitura de sua estrutura hierárquica, que até então era bastante 

de acordo com a postura jurisdicista. Essa Constituição representava um passo nítido 



52 
 

para frente, em confronto com as decisões do Concílio Vaticano I ou com alguns 

amadurecimentos do magistério papal dos decênios seguintes. 

A Lumen Gentium objetivou atualizar a consciência da Igreja a respeito de sua 

identidade e de sua natureza de mistério. Não quis condenar nada e nem definir 

dogmas. Seu valor está na visão orgânica do mistério da salvação e do mistério da 

história humana, procurando colocar no centro aquilo que lhe é essencial e imutável, 

mostrando claramente as dimensões interiores do mistério da Igreja. 

Na verdade, acolhe e sistematiza muitos aspectos do itinerário renovador já 

então vigente. Ela aceita o cristocentrismo que desde o Vaticano I se difundia. Cristo, 

único Mediador, constituiu e incessantemente sustenta aqui na terra Sua santa Igreja, 

comunidade de fé, esperança e caridade, como organismo visível pelo qual difunde a 

verdade e a graça a todos.  

Mas, a sociedade provida de órgãos hierárquicos, e o corpo místico de Cristo, a 

assembleia visível e a comunidade espiritual, a Igreja terrestre e a Igreja enriquecida 

de bens celestes, não devem ser consideradas duas coisas, mas formam uma só 

realidade complexa em que se funde o elemento humano e divino. E por isso, 

mediante uma analogia, é comparada ao mistério do Verbo encarnado (LG 8). 

 

5.1- Cristo e a Igreja 

Jesus Cristo, além de fundador da Igreja, é a cabeça da mesma, que é o corpo 

por Ele animado.  

A renovação eclesiológica relaciona a concepção do mistério da Igreja com a 

nova concepção de encarnação de Jesus Cristo. A Igreja não tem luz própria, senão 

que, qual lua misteriosa junto ao sol, Jesus Cristo, tem de devolver refletida, para os 

homens, a claridade daquele que lhe brilha o rosto. Ela deve ser pura transparência, 

porque, desaparecendo, possibilita ver Cristo, presença vivente nela, que a faz 

transparente e transparecer. Ele é sua cabeça, com a qual ela tem de se conformar, já 

que forma um só corpo com Cristo.9 

A reforma resgata a fidelidade a Jesus Cristo que sempre remeteu para uma 

abertura à humanidade. Abertura que implica comunhão. A comunhão humaniza a 

                                                             
9 HACKMANN, Geraldo Luiz Borges. A Igreja, mistério de comunhão e as exigências da evangelização no 
mundo. In Teocomunicação 147, v. 35, 2005, p. 90. 



53 
 

relação Igreja Povo de Deus. É a superação da eclesiologia jurídica vigente até então. A 

própria concepção da animação do Espírito Santo é uma concepção de comunhão. O 

Espírito Santo é aquele que unifica a comunidade trinitária. Aquele que anima a 

primeira comunidade da qual é componente.  

O Novo Testamento afirma que é o Espírito Santo quem constitui a comunidade 

eclesial de salvação (Lc 24,44-53; At 2,1-13). Pois o Espírito e a Esposa dizem ao Senhor 

Jesus: “Vem” (Ap 22,17). Desta maneira aparece a Igreja toda como “o povo reunido 

na unidade do Pai e do Filho e do Espírito Santo” (LG, 4). 

A Igreja, constituída pelo Espírito Santo, unifica os crentes para formar um só 

corpo. Ele santifica e age permanentemente em favor da Igreja. Isso significa que tanto 

as estruturas quanto as leis jurídicas devem ser animadas pelo Espírito Santo. O 

Espírito Santo não é somente assistente. Ele é cofundador da Igreja. “Com efeito, a 

Igreja é obra do Espírito Santo”. A Igreja se abre para o mundo, para o diálogo. A Igreja 

é o lugar onde Cristo Redentor age no Espírito Santo. 

O cristocentrismo sacramentaliza a Igreja. Por ser o âmbito onde acontece e se 

torna eficaz a obra redentora de Cristo no Espírito Santo, a Igreja é o sacramento 

primordial da graça de Deus para os homens. Sua dimensão sacramental é uma 

consequência da sua dimensão cristocêntrica. 

Sacramentos e Igreja se fundem. Um compõe o outro e com o outro. “Onde há 

sacramentos, há Igreja, e onde não há Igreja, não há sacramentos. A Igreja é 

sacramento universal de salvação: a Igreja é em Cristo como que o sacramento” (LG, 

1). “Cristo enviou aos discípulos o Seu vivificante Espírito e por Ele constituiu seu 

corpo, que é a Igreja” (LG, 48). 

Sacramento seria o mistério salvífico de Deus presente na Igreja. Através dos 

sacramentos Deus se manifesta santificando e salvando o ser humano. Seria a forma 

pela qual Deus se aproxima das pessoas. O aproximar-se das pessoas cria um ambiente 

de união. O espírito de união remete à projeção e à abertura ao futuro. Para aquilo 

que a comunhão nos remete. O cristão que realmente está na Igreja e sente-se Igreja é 

chamado a construir Igreja na história com sua vida. A Igreja construída na história 

caminha para o futuro. 

 

 



54 
 

5.2- O Povo de Deus 

O Concílio Vaticano II abriu portas para um criativo surgimento de novas 

eclesiologias. Uma diversidade de concepções e compreensões de Igreja foi surgindo. 

Na América Latina nasce um modelo de Igreja muito mais libertadora. Os 

pobres passam a ser o verdadeiro lugar teológico. Ao invés de uma Igreja para os 

pobres, se fomenta a ideia da necessidade de ser uma Igreja dos pobres. A concepção 

de pecado moralista e da repressão individual se alarga para a compreensão do 

pecado que gera carências sociais e econômicas.  

Ao invés de cada um salvar sua alma, se inicia um caminho rumo à salvação e 

libertação de carências vitais, como a libertação da miséria, da fome e de tantas 

injustiças. Prática que tem como meta transformar a sociedade e alcançar a libertação 

pessoal, comunitária e estrutural. 

No período pré-Vaticano era muito forte a concepção de Igreja como o corpo 

místico de Cristo. Como já foi visto, o Vaticano II muda o foco a partir da valorização da 

imagem bíblica de Igreja Povo de Deus. Assim, entra no contexto eclesiológico a 

concepção Povo de Deus como um novo elemento que passa a disputar espaços com a 

concepção até então, única e forte de Corpo Místico de Cristo.  

A Igreja, que nasceu para ser missionária e servidora, a partir da concepção 

Povo de Deus, se desfaz do caráter hierárquico e aparece como Igreja peregrina que 

faz e se faz na história do povo. “Foi assim que redescobriram a continuidade da Igreja 

Israel”. Igreja que continua a história do povo de Abraão. Povo que já era desde 

sempre de Deus. 

A Constituição lembra com clareza que a Igreja não é a meta da fé. É peregrina 

na busca do Reino de Deus. Ela é a comunidade dos que creem em Jesus Cristo. Todos 

os homens são chamados a esta união com Cristo, que é a luz do mundo, do Qual 

procedemos, por Quem vivemos e para Quem tendemos (LG, 3). 

A fé deve ser fundada em Cristo luz do mundo, não na Igreja, que como a lua, 

não faz mais que refletir a luz que é Cristo. O próprio Jesus iniciou a Igreja pregando a 

boa-nova, o Reino de Deus e não a si mesmo e nem a instituição (LG, 5). 

Por isso a Igreja é um meio para servir a Cristo. Um caminho para seguir seus 

passos. É ela que deve estar a serviço do mundo e não o mundo a serviço dela. Cristo 

consumou a obra da redenção na pobreza e na perseguição; assim, a Igreja é chamada 



55 
 

a seguir o mesmo caminho, a fim de comunicar aos homens os frutos da salvação (LG, 

8). 

A função da Igreja é anunciar e testemunhar a divindade e humanidade de 

Cristo, sua coragem e desapego da glória terrena. É ser fermento para a libertação 

agindo junto àqueles que mais carecem de vida e dignidade. É ser aquela mãe que ama 

mais o filho doente na busca da cura, o faminto na busca do alimento, o nu na busca 

da vestimenta. É o verdadeiro sinal ou sacramento de Cristo que alimenta e ilumina a 

caminhada daqueles que mais necessitam dignificar-se. 

O que mesmo pode-se dizer que é a Igreja Povo de Deus? A concepção Povo 

de Deus traz consigo toda a possibilidade de contradições próprias de qualquer povo. 

Isso, já no primeiro momento, implica no desnudamento daquela vestimenta 

camuflosa que passava a imagem de uma Igreja perfeita, que em reação à realidade da 

reforma protestante em expansão e ao mundo moderno em desenvolvimento 

precisava manter, de maneira forçada, o depósito e propagação da perfeição. Aí se fez 

necessário a apologética. Uma apologética que defendia uma Igreja perfeita e superior 

às demais e às organizações sociais todas. 

Para dar esse passo de superação e aproximação dessas distâncias vigentes, o 

Concílio inicia pela mudança de concepção de mundo. Aquele mundo até então iníquo, 

local da perdição, passa agora a ser visto como lugar de autocomunicação de Deus. 

Agora Deus fala à humanidade, ao mundo. A Igreja então também necessita da relação 

com o mundo para ouvir os desígnios de Deus.  

A sua relação com o mundo agora faz parte da definição, realização e missão da 

Igreja. 

É possível fazer distinção entre a eclesiologia jurídica pré Concílio Vaticano II e a 

eclesiologia comunhão pós Concílio Vaticano II. Essa eclesiologia dá relevância à 

dimensão comunitária da Igreja. A eclesiologia Povo de Deus destaca a imagem bíblica 

de Povo de Deus (1Pd 1,13-25). Mostra novas relações dentro da Igreja; relações de 

igualdade. Apresenta um caráter histórico de um Deus peregrino no mundo. Destaca 

os ministérios. O Povo de Deus é um povo ministerial. A missão passa a ter também 

um caráter de promoção humana, além da evangelização. O modelo eclesiológico pós-

conciliar se propõe a seguir o exemplo das primeiras comunidades. Busca ser uma 

Igreja servidora. 



56 
 

Esse exemplo de eclesiologia segue o exemplo das primeiras comunidades, 

onde reina forte espírito comunitário. Ela se caracteriza por ser anunciadora do Reino 

de Deus pelo trabalho no mundo, especialmente aos mais pobres, onde há um forte 

sentido de mútua fraternidade, que brota entre aqueles que se engajam nesse serviço, 

a fim de manter viva a esperança do Reino de Deus.  

A fé não pode esquecer a dimensão prática em favor dos mais necessitados. 

Consegue fazer uma leitura mais apurada das carências que afetam o ser humano e se 

deixa tocar pelo apelo misericordioso e caritativo que marcou as primeiras décadas do 

cristianismo. Fomenta uma consciência sobre a necessidade de contribuir para a 

transformação social. Transformação que leva ao engajamento bem conhecido na 

América Latina com a Teologia da Libertação, as Comunidades Eclesiais de Base (CEBs) 

e tantos movimentos que foram surgindo. Tudo isso se concretizou graças ao 

alavancamento, à sustentação teórica, à sustentação metodológica e à proteção da 

Igreja. 

Assim, a Igreja deve caracterizar-se mais pelo serviço aos irmãos. Nesta postura 

de serviço todo o batizado passa a ser chamado a fazer parte do sacerdócio comum de 

Cristo, que é um sacerdócio ministerial. Os ministérios são divididos em hierárquicos e 

não-hierárquicos. A grande parte da Igreja está incluída nos ministérios não-

hierárquicos. O que não elimina a necessidade dos ministros hierárquicos. 

 

5.3- A Igreja e os ministérios 

Ela necessita de ministérios como o do Papa, sucessor de Pedro, como sinal de 

unidade; dos bispos, como sucessores dos apóstolos e sinais de unidade das Igrejas 

particulares; dos sacerdotes e diáconos para a vida diária dos fiéis; dos ministérios 

não-ordenados para situações concretas.  

Se a Igreja como um todo é constituída pelo chamado de Deus através de 

Cristo, nela, pela ação do Espírito Santo, Deus chama pessoas para diferentes 

ministérios a serviço de seu povo. A Igreja é um mistério da ação de Deus no mundo. 

Sua missão é de serviço ao mundo e não de buscar um mundo a seu serviço.  

O Concílio Vaticano II afirma que o Batismo torna todo o batizado um 

participante do sacerdócio santo. O Espírito Santo é o grande animador da Igreja. 

Através do Batismo se recebe o Espírito Santo.  



57 
 

A hierarquia da Igreja não detém nem domestica o Espírito Santo, que age em 

todo o fiel. Não é apenas através dos sacramentos e dos ministérios que o Espírito 

Santo santifica e conduz o Povo de Deus e o orna de virtudes, mas, repartindo seus 

dons “a cada um como lhe apraz” (1Cor 12,11).  

O Espírito Santo distribui entre os fiéis de qualquer classe graças especiais. Por 

elas, os torna aptos e prontos a tomarem sobre si os vários trabalhos e ofícios, que 

contribuem para renovação e maior incremento da Igreja, segundo estas palavras: “A 

cada um é dada a manifestação do Espírito para utilidade comum” (1Cor 12,7). 

Contudo, os padres conciliares reservam-se a autoridade eclesiástica, o poder 

de afirmar ou confirmar a autenticidade da ação do Espírito Santo para os cargos 

ordenados. No equilíbrio entre a estrutura hierárquica e a estrutura carismática, a 

palavra decisiva é a da hierarquia, que fica com a liberdade e poder de interpretar e 

purificar a ação do Espírito Santo. “O juízo sobre sua autenticidade e seu ordenado 

exercício compete aos que governam a Igreja” (LG, 12). 

O sacerdócio comum dos fiéis e o sacerdócio ministerial ou hierárquico 

ordenam-se um ao outro, embora se diferenciem na essência e não apenas em grau. 

Pois ambos participam, cada qual a seu modo, do único sacerdócio de Cristo. O 

sacerdote ministerial, pelo poder sagrado de que goza, forma e rege o povo 

sacerdotal, realiza o sacrifício eucarístico na pessoa de Cristo e O oferece a Deus em 

nome de todo o povo (LG, 10). 

O documento deixa claro que todo o batizado é chamado à santidade. Que o 

critério é o da caridade. Percebe-se que os leigos são cada vez mais chamados à 

participação ativa. “Os leigos agindo santamente em toda a parte consagram a Deus o 

próprio mundo” (LG, 34). O documento dá passos importantes na promoção dos 

leigos, elevando cada comum mortal ao grau de Povo de Deus.  

Mas, seguindo o documento, é enfatizado que todo o ser humano recebe a 

vocação de realizar-se na vida. Dentro da vida somos chamados a sermos cristãos. 

Dentro da vocação cristã há uma variedade de funções e ministérios específicos. 

Para cada vocação são exigidas determinadas condições. Tais condições devem 

ser “acompanhadas de uma inclinação sobrenatural”. Para viver e se desenvolver, a 

Igreja precisa de ministérios. Tal necessidade faz com que a mesma responda a partir 

de uma constituição hierárquica. 



58 
 

Para apascentar e aumentar sempre o Povo de Deus, Cristo Senhor instituiu na 

Sua Igreja uma variedade de ministérios que tendem ao bem de todo o Corpo. Pois os 

ministros que são revestidos do sagrado poder servem a seus irmãos para que todos os 

que formam o Povo de Deus e, portanto, gozam da verdadeira dignidade cristã, 

aspirando livre e ordenadamente o mesmo fim, cheguem à salvação (LG, 18). 

Ao se referir aos ministérios, a Lumen Gentium define os bispos como os 

“sucessores dos apóstolos, os quais teriam recebido de Jesus poderes para governar a 

Igreja”. A sagração episcopal confere ao bispo “a plenitude do sacramento da Ordem e 

o múnus de santificar, ensinar e reger” (LG, 21). O bispo é o ponto de unidade em sua 

diocese, mas precisa da colaboração de outros ministérios.  

Os sacerdotes ou presbíteros são os auxiliares mais diretos do bispo. A Lumen 

Gentium define o sacerdócio ministerial como: “consagrados para pregar o Evangelho, 

apascentar os fiéis e celebrar o culto divino” (LG, 28). 

O outro ministério ordenado é o diaconato. Uma ordem que acompanha a 

Igreja desde as primeiras comunidades (At 6,1-6; 8,5-13). Segundo a Lumen Gentium, 

os diáconos fazem parte da hierarquia com um grau inferior: “São-lhes impostas as 

mãos não para o sacerdócio, mas para o ministério” (LG, 29). 

Com essa nova consciência, no discurso final do Concílio, o papa Paulo VI 

expressou a nova relação da Igreja com o mundo como relação de serviço. A Igreja é 

“servidora da humanidade”. 

A Igreja, através de sua hierarquia, percebe a necessidade de recuperar, num 

mundo cada vez mais exigente e complexo, a dimensão profética em defesa da vida 

humana. Por isso, a nova Igreja Povo de Deus tenta também, mesmo que tímida, uma 

remodelação na hierarquia da Igreja. O concílio tenta optar e visibilizar na estrutura da 

Lumen Gentium a ordem do poder eclesiástico. Trata antes dos batizados, dos irmãos, 

do Povo de Deus, para depois tratar da hierarquia. A categoria Povo de Deus torna-se 

a chave de leitura do concílio. 

 

5.4- A relação da Igreja Local e a Igreja Universal 

Surge, a partir do Concílio, a necessidade de pensar a Igreja a partir de cada 

realidade. A Igreja vista e aplicada unicamente a partir da visão e concepção romana 



59 
 

engessava as comunidades. Torna-se necessário um grau de liberdade para as Igrejas 

locais.  

Agora é necessário retomar a consciência de comunhão com a Igreja universal, 

sem que tal comunhão seja “imposta” ou assegurada pela força da centralização. É 

necessário valorizar e conferir aos bispos autonomia dentro da Igreja local ou 

particular. Agora é a Igreja universal que deve seguir os passos das Igrejas particulares 

em comunhão e não ditar de cima para baixo os passos para todas as Igrejas 

particulares.  

Aqui se apresenta a questão da relação entre “universal” e “particular” na 

eclesiologia. A Igreja é sempre acontecimento da fé que toma corpo em dado tempo e 

lugar. É acontecimento da palavra no mundo. Essa dimensão “universal” da Igreja não 

se coloca no mesmo nível que o “particular”. O “universal” da Igreja não existe em si 

mesmo, separado da realização de cada Igreja particular. A Igreja universal só existe 

“nas e a partir das Igrejas particulares” (LG, 23), que são chamadas a formar a sinfonia 

da comunhão das Igrejas presidida pelo serviço petrino do bispo de Roma, sinal visível 

da unidade de todos os fiéis e de todas as Igrejas em Cristo. 

A Igreja é una e única, mas sua vida acontece nas e pelas Igrejas particulares. A 

Igreja enquanto universal só se realiza nas Igrejas concretas onde a fé é vivida. O que 

não significa que a universalidade da Igreja seria simplesmente a soma das Igrejas 

locais, mas sim a expressão de sua universalidade na inculturação de cada 

particularidade. O importante é perceber que o Vaticano propõe não mais uma Igreja 

que desce como um chapéu, do universal que encubra o particular, mas sim como uma 

construção que parte do particular, do Povo de Deus, para a comunhão universal.  

Como toda a experiência espiritual, a de João XXIII era semente vigorosa de 

renovação, de Aggiornamento da Igreja, como sempre repetia, mas que necessitaria 

de tempo para manifestar toda a sua pujança, como o comprova e ensina a história 

desses últimos cinquenta anos. 

A Constituição Dogmática Lumen Gentium, sobre a Igreja, ao tratar do Povo de 

Deus, sanciona o que se veio a denominar a eclesiologia de comunhão, em que o 

ministério deixa de se considerar constitutivo da comunidade, para se entender como 

uma missão de serviço, em continuidade com o Espírito de Jesus, que veio para servir, 

e não para ser servido. 



60 
 

 

Para refletir: 

1) Por que se entende a Constituição Dogmática Lumen Gentium como uma 

divisora de águas quando se estuda e medita sobre a Eclesiologia? 

2) Estamos conscientes de que ser batizado torna cada um membro do Povo 

de Deus, e da exigência de participar da evangelização? 

3) Como você entende a relação entre a Igreja local e universal? O que se 

espera de cada bispo para criar e manter esta relação?  

4) O que podemos fazer para que a nossa participação na vida da Igreja seja 

ativa, consciente e frutuosa, como nos pede a Lumen Gentium? 

5) Por que a categoria do laicato assume enorme relevância no interior da 

eclesiologia Povo de Deus? 

6) O que você entende por eclesiologia de comunhão? 

7) O capítulo V, da Lumen Gentium, trata da vocação universal à santidade na 

Igreja. Compreenda porque o Pe. Caffarel insistia na vocação à santidade 

dos casais das Equipes de Nossa Senhora. Ele não queria “nem mais, nem 

menos”. Apenas casais santos.  

 

  



61 
 

MESA 6 – IMAGENS DA IGREJA 

 

Afirmar que a Igreja participa do mistério do que é divino e que 

consequentemente o homem é incapaz de compreendê-la totalmente demonstra 

apenas a limitação de nossa inteligência e não a impossibilidade de conhecer a 

realidade Igreja.  Para nós são acessíveis todos os elementos terrenos da Igreja, mas a 

sua perfeita relação com os elementos celestiais, assim como seu exato dinamismo 

salvífico nos é dado pela fé.  Reside aqui precisamente o seu “mistério”. 

Das muitas imagens utilizadas – redil, rebanho, vinha, campo, edificação, 

esposa, etc. –, as mais elaboradas são as relacionadas a cada uma das Pessoas da 

Trindade: Povo de Deus, Corpo Místico de Cristo e Templo do Espírito Santo.  

 

6.1- Imagens da Igreja 

6.1.1- Povo de Deus 

Como já vimos anteriormente, a importância desta imagem é refletida na sua 

utilização como título do segundo capítulo da Constituição Lumen Gentium do Concílio 

Vaticano II, que retirou do esquecimento esta imagem paulina.  Esta imagem é a 

principal, porque destaca o papel da Igreja na história da salvação, fundamentando-a 

no Antigo Testamento e em Israel: “Aprouve, contudo, a Deus santificar e salvar os 

homens não singularmente, sem nenhuma conexão de uns com os outros, mas 

constituí-los num povo que O conhecesse na verdade e santamente O servisse” (LG, 9). 

A ideia-chave da Constituição Dogmática sobre a Igreja, ao utilizar esta imagem, 

é mostrar que ela, como Povo de Deus, é composta por todos os fiéis batizados.  A 

hierarquia (diáconos, sacerdotes e bispos) só tem razão de ser se entendida como 

participante deste povo e por estar a seu serviço.   

No início, o nome “leigo” (“laos” = consagrado) significava todos os membros 

do povo; somente após o século III passa a designar os não participantes do clero.   

A Igreja não é somente o clero; é composta por todos os batizados: Esse povo 

“tem por condição a dignidade e a liberdade de filhos de Deus, em cujos corações 

habita o Espírito Santo como num templo.  Sua lei é o mandamento novo, de amar 

como o próprio Cristo nos amou (Jo 13,34).  Sua meta é o Reino de Deus, iniciado na 

terra pelo próprio Deus na terra, a ser estendido mais e mais até que no fim dos 



62 
 

tempos seja consumado por Ele próprio, quando aparecer Cristo nossa vida (Cl 3,4) e a 

própria criatura será libertada do cativeiro da corrupção para a gloriosa liberdade dos 

filhos de Deus” (Rm 8,21). (LG, 9)    

 

6.1.2- Corpo Místico de Cristo 

Até o século XVI, a teologia hesitou em aplicar esta imagem à Igreja, pois o 

Corpo de Cristo era apenas a Eucaristia; atualmente, entretanto, está bem claro que 

existe uma complementaridade entre as duas realidades, visto que a comunhão do 

Corpo Eucarístico de Cristo significa, produz e edifica a comunhão íntima de todos os 

fiéis no Corpo de Cristo que é a Igreja – “na santíssima Eucaristia, está contido todo o 

tesouro espiritual da Igreja”.     

Em 1943, o Papa Pio XII, na Encíclica Mystici Corporis, afirmou que a imagem do 

Corpo é uma excelente descrição da Igreja e esta descrição foi acolhida igualmente 

pelo Concílio Vaticano II, que dedica a ela um número inteiro e amplo. (LG, 7) 

 

6.1.3- Templo do Espírito Santo 

Esta imagem é menos completa do que as anteriores e foi também a menos 

tratada pela teologia.  O Catecismo da Igreja Católica (CIC, 797 e 798) reúne vários 

aspectos da atividade do Espírito como “alma” da Igreja.  Na realidade, isto é 

precisamente o que indica a imagem: a presença do Espírito como princípio vital, 

aglutinador e santificante do Povo de Deus e Corpo Místico de Cristo.  Templo significa 

o edifício em que Deus “habita” e, portanto, onde o homem O encontra e Lhe presta 

culto. 

À luz destes significados concluímos que a Igreja é o “lar” da Santíssima 

Trindade, seu reduto predileto e mais íntimo. Ela tem uma tarefa fundamental de culto 

e serviço a Deus, e assim, é o lugar onde o ser humano poderá relacionar-se com Deus. 

 

6.2- Outras imagens da Igreja 

Além desses três modos de apresentar a Igreja, existem outros que são 

característicos da Igreja, sacramento e comunhão, completados com os conceitos de 

Igreja como tradição viva, sociedade e instituição. 

 



63 
 

6.2.1- A Igreja como SACRAMENTO 

De acordo com o Concílio Vaticano II, a Igreja se define como Sacramento 

(sacramentum: LG 1, 9, 59; SC, 5, 26; GS, 42; AG, 5; universale sacramentum salutis: 

LG, 48; GS, 45; AG, 1). Trata-se, sem dúvida, da mais significativa descrição da Igreja, 

tendo-se em vista a própria história da incorporação desse conceito ao texto conciliar. 

Ora, essa definição aparece nos textos conciliares primariamente num contexto 

claramente cristológico. Assim, na Constituição sobre a Liturgia ressalta-se que Jesus 

Cristo é o único mediador entre Deus e o homem, sobretudo mediante o seu mistério 

pascal.  A Igreja brotou do lado aberto de Cristo na cruz (SC, 5; LG,  3).  A Constituição 

Dogmática sobre a Igreja, nessa linha, deixa claro logo no seu início: “Lumen Gentium 

com sit Christus” (“Sendo Cristo a luz dos povos” – LG, 1) e é por isso que se diz que a 

Igreja é “em Cristo” o sacramento, quer dizer, sinal e instrumento da união com Deus e 

da unidade do gênero humano. 

Na Lumen Gentium (LG, 9) se diz ainda mais claramente que Jesus Cristo é o 

autor da salvação, o princípio da unidade e da paz, ao passo que a Igreja é o 

sacramento visível dessa unidade salvífica. Mais adiante (LG, 59), se afirma que Cristo 

ressuscitado e glorificado, mediante o seu Espírito, transformou a Igreja no 

sacramento universal da salvação, e que continua a agir na sua Igreja por intermédio 

do Espírito.  

Esses textos remetem a Jesus Cristo e afirmam a sua supremacia sobre a Igreja, 

uma vez que esta não possui outra luz a não ser aquela que Cristo irradia sobre o 

mundo. E é por isso que o Concílio Vaticano II vê a Igreja apenas com “uma notável 

analogia” com o mistério da encarnação de Deus, analogia na qual convivem 

semelhança e diversidade. Essa analogia se baseia no fato de o Espírito de Cristo agir 

por intermédio da estrutura visível da Igreja, do mesmo modo que o Verbo encarnado 

age por meio da natureza humana (LG, 8). 

Em segundo lugar, essa definição aparece num contexto escatológico. Com 

efeito, o Reino de Deus se manifesta nas palavras, nas obras e, sobretudo, na presença 

pessoal de Cristo. É por isso que a Igreja, sendo “o Reino de Cristo já presente em 

mistério” (LG, 3), representa “o germe e o início deste Reino na terra” (LG, 5), e é “este 

povo messiânico que, embora não abranja todos os homens e por vezes apareça como 



64 
 

pequeno rebanho, é para todo o gênero humano germe firmíssimo de unidade, 

esperança e salvação (LG, 9).   

Esse caráter escatológico é bem acentuado na Constituição sobre a Igreja e o 

mundo (cf. GS, 42-45) e, ainda, claramente suposto numa das afirmações mais 

emblemáticas do Concílio: “A Igreja que abriga no seu seio os pecadores, santa e ao 

mesmo tempo necessitada de purificação, aplica-se incessantemente à penitência e à 

sua renovação”. 

Esta dupla perspectiva, cristológica e escatológica10, mostra como o conceito 

de Igreja-sacramento não surge da teologia dos sacramentos, elaborada no século XII e 

consagrada no Concílio de Trento, com a definição dos sete sacramentos. A fonte 

desse conceito, utilizado aqui analogicamente, deve ser buscada na teologia patrística, 

para a qual o termo latino sacramentum traduzia o conceito bíblico de mysterium que, 

de acordo com o que vem explicado no próprio Concílio Vaticano II, não é algo 

incognoscível e obscuro, mas na Bíblia é equivalente a uma realidade divina portadora 

de salvação, que se revela de modo visível.  

O Concílio, empregando esse conceito de sacramento, quer exprimir a dupla 

dimensão da Igreja, humana e divina, visível e invisível, que faz com que ela seja, já em 

si mesma, e em virtude da lei da encarnação pela qual o visível é mediação do invisível, 

“uma realidade complexa” (LG, 8). 

 

6.2.2- A Igreja como COMUNHÃO 

Pouco a pouco se evidenciou que a visão eclesiológica do Concílio Vaticano II 

comporta um conceito renovado de comunico, embora a Igreja jamais tenha sido 

                                                             
10Escatologia (do grego antigo εσχατος, "último", mais o sufixo -logia) é uma parte da teologia que trata 
dos últimos eventos na história do mundo ou do destino final do gênero humano, comumente 
denominado como fim do mundo. É interessante perceber que o Catecismo da Igreja Católica confere à 
Igreja um caráter escatológico. A Igreja aparece como parte desse processo escatológico que caminha 
rumo à casa do Pai: “a igreja visível simboliza a casa paterna para a qual o povo de Deus está a caminho 
e na qual o Pai ‘enxugará toda lágrima de seus olhos’ (Apocalipse 21, 4). Por isso, a Igreja também é a 
casa de todos os filhos de Deus, amplamente aberta e acolhedora” (nº 1186). Dessa forma, podemos 
perceber que “escatologia” não é uma doutrina teológica sobre as últimas coisas, mas sim, reflexão 
sobre a esperança cristã. Assim, o conteúdo básico de toda a escatologia é a esperança. Temos 
esperança de que nossa situação atual vai melhorar, que as estruturas de opressão não mais existirão, 
que o bem sempre prevalecerá sobre o mal. A escatologia nos anima a permanecermos firmes em nossa 
fé. Mesmo diante de todo mal que vemos no mundo, fica o convite de sempre nos mantermos firmes na 
esperança de que o projeto histórico de Deus triunfará sobre tudo e todos. 



65 
 

definida desse modo (LG, 4, 8, 13-15, 18, 21 24s.; DV, 10; GS, 32; UR, 2-4,14s.; 17-19, 

22). 

Esse conceito tem um significado básico de comunhão com Deus, da qual se 

participa por meio da palavra e dos sacramentos.  Esse tipo de comunhão é que leva à 

comunhão dos cristãos entre si e se realiza concretamente na communio das Igrejas 

locais fundadas mediante a Eucaristia.  

Chega-se assim ao termo técnico de communio, conceito e realidade 

fundamental da Igreja antiga, muito apreciada pelas Igrejas orientais (cf. LG, 2), tendo, 

por isso mesmo, um papel especial no decreto a respeito dessas Igrejas (OE, 13) e no 

decreto sobre o ecumenismo (UR,  14s).  O Concílio, além disso, atribui valor especial à 

communio entre as Igrejas antigas e as jovens (AG, 19s., 37s.). 

Mas, o nível eminentemente estrutural da communio foi definido nos “Lócus 

Theologicus” principal dessa noção conciliar, na fórmula eclesiológica de LG 23a, que 

diz: “E os bispos individualmente são o visível princípio e o fundamento da unidade em 

suas Igrejas particulares, formadas à imagem da Igreja universal (ad imaginem 

Ecclesiae universalis formatis), nas quais e pelas quais (in quibus et ex quibus) existe a 

Igreja católica una e única”.   

Esse retorno à eclesiologia da communio do primeiro milênio por parte do 

Concílio coexiste com a eclesiologia jurídica da unidade mais típica do segundo milênio 

e bem explicitada na expressão communio hierárquica (LG, 22), com a qual se liga o 

mistério episcopal à Igreja universal, concretamente com o papa e o colégio episcopal. 

A continuidade da tradição exige que se chegue a uma síntese criativa entre os 

dois milênios e as suas correspondentes eclesiologias. Todavia, a eclesiologia de 

comunhão é também fundamento para a ordem na Igreja e sobretudo para uma 

correta relação entre unidade e pluriformidade na Igreja. 

 

6.2.3- A Igreja como TRADIÇÃO VIVA 

Embora nas recentes eclesiologias não seja comum qualificar a Igreja com esse 

conceito, talvez não seja temerário fazê-lo, se se tem em conta a perspectiva presente 

na Dei Verbum, onde situa inicialmente o mandamento de Cristo à Igreja apostólica no 

anúncio do Evangelho, uma vez que “Cristo Senhor, em quem se consuma toda a 

revelação do Sumo Deus (cf.  2Cor 1,20; 3,16-4-6), ordenou aos Apóstolos que o 



66 
 

Evangelho, prometido antes pelos Profetas, completado por Ele e por Sua própria boca 

promulgado, fosse por eles pregado a todos os homens como fonte de toda verdade 

salvífica e de toda disciplina de costumes, comunicando-lhes dons divinos” (DV, 7). 

Por isso, tudo o que foi transmitido pelos Apóstolos compreende todas aquelas 

coisas que contribuem para santamente conduzir a vida e fazer crescer a fé do Povo de 

Deus, e assim a Igreja, em sua doutrina, vida e culto, perpetua e transmite a todas as 

gerações tudo o que ela é, tudo o que crê (DV, 8). 

Exprime-se, desse modo, aquilo que podemos chamar de princípio católico de 

tradição, que se identifica com a Igreja:  trata-se, com efeito, de todo um dinamismo 

de doutrina, culto e vida, expressão da fé que a Igreja mesma crê.  

A natureza própria da tradição viva da Igreja consiste precisamente na sua 

conaturalidade com a revelação, realizada mediante palavras e gestos intrinsecamente 

unidos (cf. DV, 2). 

A tradição viva tem em comum com a Escritura o constituir o princípio de 

continuidade e de identidade entre a Igreja apostólica e as gerações posteriores até o 

fim dos tempos. E não só no plano do conhecimento, mas também no plano da 

experiência radicada nos apóstolos, uma vez que, além da doutrina, se transmite 

igualmente o culto e a vida.  “A tradição é a expressão do Espírito Santo que anima a 

comunidade dos fiéis; ela corre através de todos os tempos, vive em cada momento e 

toma corpo continuamente. Esta força vital, espiritual, que herdamos dos nossos pais e 

que se perpetua na Igreja, é a tradição viva”.11  

 

6.2.4- A Igreja como SOCIEDADE 

Várias vezes é lembrada a descrição da Igreja como, sobretudo em LG 8, 

“estrutura visível e social” (LG, 14), “grupo visível”, “sociedade dotada de organismos 

hierárquicos” (cf.  LG,  14; 20; 23), “Igreja terrena”, “estabelecida e estruturada neste 

mundo como uma sociedade”.   

Trata-se da expressão que, a partir de São Roberto Bellarmino, será a mais 

adequada para definir, contra os reformadores, que existe uma só Igreja e não duas; 

que esta é “uma única sociedade visível de crentes unidos por uma mesma fé, pelos 

mesmos sacramentos e pela submissão a uma mesma hierarquia” (De Ecclesia, III, 2).  
                                                             
11 PIÉ-NINOT, Salvador. Introdução à Eclesiologia. São Paulo: Loyola, 4ª ed., 2008, p. 35.  



67 
 

O Concílio Vaticano II une toda essa concepção com a visão de Corpo Místico, 

como se pode ver nas notas que ilustram a LG 8, e também com a de sacramento.  

Porém, a Lumen Gentium acrescenta que a incorporação “plenamente na sociedade 

da Igreja” “como corpo” não basta; é preciso que ela se dê também “com o coração” 

(LG, 14b). É essa preciosa indicação, tomada de Santo Agostinho, que revela o caráter 

analógico da própria expressão “sociedade” e, por sua vez, põe em questão uma 

apologética eclesial clássica baseada numa mera visão exterior e societária. 

 

6.2.5- A Igreja como INSTITUIÇÃO 

Unido ao conceito de Igreja-sociedade aparece o de instituição, conceito 

privilegiado na sociologia moderna.  Por instituição se entende um conjunto de formas 

e atividades típicas de uma sociedade, formas e atividades que, ainda que tenham se 

desenvolvido historicamente, têm certa permanência (por exemplo, subdivisão de 

funções no seu interior, tradições consolidadas, ritos e símbolos permanentes, normas 

morais reconhecidas, etc.). 

Quanto mais complexa é essa sociedade, em virtude da sua história, extensão, 

finalidade, etc., tanto maior é o peso de tais formas e atividades que garantem a 

permanência, a ordem e a unidade da instituição. 

Três são os aspectos relevantes para uma justificação do valor da instituição 

Igreja. 

� Primeiro aspecto: de um lado, a instituição aparece como um sinal 

identificador do Espírito.  Com efeito, identificador significa aqui que o Espirito 

ajuda continuamente a Igreja a identificar-se com a mensagem originária do 

Evangelho e, por conseguinte, a encontrar sua verdadeira identidade de 

comunidade de Jesus Cristo.  Para essa finalidade, Ele se serve das estruturas 

institucionais da Igreja. 

� O segundo aspecto que justifica a instituição Igreja é o fato de ser ela sinal da 

força integradora do Espírito.  Com efeito, esse aspecto de integração sublinha 

que o Espírito incorpora cada crente e as diversas Igrejas na unidade originária 

da Igreja universal e o faz por intermédio das estruturas institucionalizadas da 

própria Igreja. Não se trata de uma integração uniformizadora, mas 

diversificante, a partir dos diversos carismas e ministérios de cada crente, que 



68 
 

torna possível um “sistema aberto” ao Espírito, razão última da unidade da 

Igreja, mediante os múltiplos dons que comunica. 

� O terceiro e último aspecto ressalta que a instituição é sinal da força 

libertadora do Espírito.  Com efeito, é libertadora porque exime os crentes da 

necessidade e do dever de procurar sozinhos a própria salvação. Assim, o 

“amplo alcance” que representa a tradição religiosa eclesial institucionalizada 

relativiza o presente da fé, na medida em que o insere na comunidade histórica 

dessa mesma fé e, portanto, impede que se atribua a ele um valor absoluto. 

Por isso, sendo nela sujeito, todo crente atestará o seu próprio carisma em 

função da Igreja no mundo. 

 

6.3- A Igreja como sociedade hierarquicamente estruturada 

A palavra hierarquia vem do grego “hierôn” (sagrado) e “arché” (princípio).  

Etimologicamente, portanto, significa “princípio sagrado” ou “governo sagrado”.   

Na verdade, a hierarquia da Igreja não implica numa casta de pessoas 

privilegiadas, pois na Igreja não existem classes superiores e inferiores.  Sendo ela um 

sacramento, o seu Pastor Supremo é Jesus Cristo que comunica, em graus diversos, as 

faculdades necessárias para que os pastores por Ele chamados governem sabiamente 

o Povo de Deus.   

O que distingue as pessoas colocadas em posto superior não é um grau maior 

de graça ou santidade, mas um maior grau de responsabilidade na condução deste 

povo.  Em consequência, a autoridade dos ministros consagrados na Igreja há de ser 

vista como um serviço (ministério) que deve concorrer para o bem de todo o Povo de 

Deus (Rm 13,1-4; 1Pd 5,2-4).   

A estrutura hierárquica da Igreja é, em nossos dias, mais complexa do que nas 

suas origens; isto se deve ao fato de que todo o povo, à medida que se desenvolve, 

deve dispor de novas estruturas e novos organismos que atendam às suas 

necessidades.  Deve-se entender claramente que a estrutura hierárquica da Igreja não 

é fruto de uma delegação democrática, mas sim continuação da estrutura apostólica 

determinada por Jesus Cristo.  Só poderemos conhecê-la recorrendo à Sagrada 

Escritura e à Tradição.  



69 
 

Na Igreja, o princípio fundamental é ser membro dela pela incorporação a 

Cristo, formando parte do Corpo Místico e sendo membro do Povo de Deus.  Somente 

depois disto podemos falar da hierarquia como uma autoridade posta por Cristo à 

frente e ao serviço do seu Povo.   

O Concílio Vaticano II dedicou o capítulo III da Constituição Lumen Gentium 

precisamente à hierarquia da Igreja: O Cristo Senhor, “para apascentar e aumentar 

sempre mais o Povo de Deus instituiu na sua Igreja uma variedade de ministérios, que 

tendem ao bem de todo o corpo. Com efeito, os ministros que são revestidos de poder 

sagrado, estão a serviço dos seus irmãos, a fim de que todos aqueles que pertencem 

ao Povo de Deus e, por isto, gozam da autêntica dignidade cristã, aspirem todos 

juntos, livre e ordenadamente, ao mesmo objetivo e chegue à salvação” (LG, 18a).  

Este Sacrossanto Sínodo ensina e declara que “Jesus Cristo, Pastor eterno, 

edificou a santa Igreja, enviando os Apóstolos da mesma forma que ele tinha sido 

enviado pelo Pai (Jo 20,21). E quis que os sucessores dos Apóstolos, que são os bispos, 

fossem pastores de sua Igreja até o fim dos tempos. E para que o episcopado fosse uno 

e indiviso, pôs São Pedro como cabeça dos Apóstolos e estabeleceu nele o fundamento 

e o princípio perpétuo e visível da unidade da fé e da comunhão” (LG, 18b).  

Assim, os bispos, por uma sucessão que surge desde o princípio, conservam a 

sucessão da primeira semente apostólica.   

A hierarquia, portanto, é um poder sagrado, um poder que vem diretamente de 

Cristo; não é uma delegação da comunidade.  A comunidade não pode aumentá-lo ou 

diminuí-lo, como acontece nas sociedades civis democráticas.  Além disso, esta 

constituição hierárquica em nada se opõe à responsabilidade comum de todos os 

batizados.  Todos são responsáveis na Igreja, se bem que esta responsabilidade varia 

segundo a função que cada um tem no seio da mesma.   

A responsabilidade suprema no seio da Igreja é exercida pelo Papa e pelo 

colégio episcopal, presidido pelo Sumo Pontífice.  Esta suprema responsabilidade foi 

concedida inicialmente a Pedro, eleito por Cristo a frente de sua Igreja como pedra de 

sustentação, dando-lhe as chaves do Reino dos céus (Mt 16,18s) e constituindo-o 

pastor de todo o rebanho (Jo 21,15s).  Porém, por outro lado, Cristo mesmo deu este 

poder a todo o colégio apostólico unido à sua cabeça (Mt 18,18; 28,16-20).  Nunca o 



70 
 

colégio aparece funcionando sem o Papa, mas sim unido a ele, pois o encargo de 

fortalecer a fé de seus irmãos foi concedido a ele (Lc 22,32).  

A autoridade da hierarquia da Igreja é uma autoridade de serviço, à 

semelhança de Cristo que “não veio para ser servido, mas para servir e dar a vida em 

resgate de muitos” (Mc 10,45; Jo 13,20; Mt 23,8-11).  

É, pois, uma autoridade que não se rege pelo estilo da autoridade deste 

mundo. É uma autoridade que procede da missão de Jesus Cristo e da ação 

permanente do Espírito.  É uma autoridade que se exerce dentro da fraternidade e a 

serviço dos homens.  É uma autoridade marcada pela transitoriedade e a condição 

peregrinante da Igreja e que não deverá ser exercido em benefício próprio ou 

buscando a glória humana, nem tampouco ceder aos caprichos do povo, mas sim 

transmitir com fidelidade a palavra de Deus, realizar a santificação, cuidar pela 

unidade, corrigindo, exortando e governando o povo de Deus.  

Como cidadãos do Povo de Deus, os fiéis cristãos são filhos de Deus e têm uma 

dignidade toda especial; nisto reside o “princípio da igualdade essencial” de todos os 

membros da Igreja, o que garante a cooperação e corresponsabilidade de todos, cada 

qual na sua função e posição com vistas à edificação do Corpo de Cristo.   

Entretanto, este princípio da igualdade essencial é imediatamente influenciado 

pelo “princípio de diversidade funcional”; também por instituição divina, na dupla 

tipologia existente na Igreja: os ministros consagrados ou clérigos, que são os que 

receberam o sacramento da Ordem, e os leigos.   

Sacerdócio comum e sacerdócio ministerial – como pode ser observado, o 

Sacramento da ordem é o divisor de águas da dignidade radical comum dos fiéis 

cristãos.  Assim, por determinação de Jesus Cristo, o Povo de Deus, povo 

eminentemente sacerdotal (1Pd 2,9s), dedicado ao culto de seu Senhor, é formado por 

dois tipos de sacerdócio: comum e ministerial.   

O sacerdócio comum é a participação no sacerdócio de Cristo transmitido pelo 

Batismo, reforçado na Confirmação ou Crisma, e com seu centro e raiz na Eucaristia.  

Portanto, este sacerdócio é exercido “na recepção dos sacramentos, na oração e ação 

de graças, mediante o testemunho de uma vida santa e na caridade operante”. Além 

disso, capacita-nos para oferecer sacrifícios espirituais gratos a Deus, através de Jesus 

Cristo (1Pd 2,5), bem como contribuir para a missão salvadora da Igreja.  



71 
 

Paralelamente, pelo sacramento da Ordem, alguns membros do Povo de Deus, 

sobre a base do sacerdócio comum, recebem o sacerdócio ministerial ou hierárquico, 

isto é, uma participação especial no sacerdócio de Cristo, que lhes confere o sagrado 

poder da ordem, para oferecer o Sacrifício, perdoar pecados e exercer oficialmente o 

ofício sacerdotal em nome de Jesus Cristo e a favor dos homens. 

Podemos concluir que o sacerdócio comum e ministerial “são essencialmente 

diferentes e não apenas em grau”, pois quem recebe o Sacramento da Ordem, pelo 

“caráter” que é impresso, é capacitado para atuar em nome e com a autoridade de 

Cristo, isto é, “na pessoa de Cristo” (“in persona Christi”), isto é, em plena identificação 

sacramental com Ele.   

Nestas características conforma-se o poder sagrado dos ministros ordenados. 

Este poder sagrado transmitido pelo sacramento da Ordem não atinge igualmente a 

todos, isto porque se trata de um sacramento que se confere em três graus 

escalonados e subordinados: episcopado (bispos), presbiterado (padres) e diaconato. 

Assim, o Povo de Deus constitui uma sociedade hierarquicamente estruturada 

principalmente no serviço – “os ministros que possuem o poder sagrado estão ao 

serviço dos seus irmãos, para que todos os que pertencem ao Povo de Deus alcancem 

a salvação”.  Esta é a razão porque a hierarquia é chamada de “ministério eclesial”, e 

aos que a integram, “ministros”, isto é, servidores.   

Este serviço prestado pela hierarquia consiste propriamente em apascentar – 

ensinar, santificar e governar – os membros do Povo de Deus.  Cada um dos ministros 

efetua seu ministério eclesial segundo o grau da Ordem que possui.   

Esta estrutura hierárquica da Igreja foi estabelecida e organizada na terra por 

vontade de Jesus Cristo.  Entre outras passagens da Sagrada Escritura, já bem 

conhecidas, ressaltamos as que Jesus confere a plenitude dos poderes ao Colégio dos 

Apóstolos (Mt 18,18; 28,18-20; Jo 20,21ss.).  Além disso, Jesus prometeu a Pedro os 

máximos poderes na Igreja (Mt 16,18-19) e, mais tarde tornou-o pastor de todo o 

rebanho (Jo 21,15-17); assim, Pedro é o cabeça dos Doze, aquele que ostenta o 

primado com o fim de cuidar de todos os seus irmãos (Lc 22,32).   

A consciência que os Apóstolos tinham de que eram participantes do poder 

pleno de Cristo e de que atuavam conforme a sua vontade expressa, assume relevo 

particular no fato de que houve preocupação de transmissão destes poderes aos seus 



72 
 

sucessores, e assim é feito deste então: Os Apóstolos trataram de estabelecer 

sucessores nesta sociedade constituída. Assim, não só tiveram vários auxiliares no 

ministério, mas, para que a missão que lhes fora entregue se continuasse após a sua 

morte, confiaram a seus imediatos colaboradores, como em testamento, o encargo de 

completarem e confirmarem a obra começada por eles, recomendando-lhes que 

velassem por todo o rebanho sobre o qual o Espírito Santo os estabelecera para 

apascentarem a Igreja de Deus.   

 

6.4- A missão dos leigos      

O Concílio Vaticano II assim define o leigo e sua missão: entende-se por leigo, 

todos os cristãos que não são membros da Sagrada Ordem ou do estado religioso 

reconhecido pela Igreja. É própria e peculiar dos leigos a característica secular. Por 

vocação própria, compete aos leigos procurar o Reino de Deus tratando das realidades 

temporais e ordenando-as segundo Deus. Vivem no mundo, isto é, em toda e qualquer 

ocupação e atividade terrena, e nas condições ordinárias da vida familiar e social, com 

as quais é como que tecida a sua existência. São chamados por Deus para que, aí no 

mundo, exercendo o seu próprio ofício, guiados pelo espírito evangélico, concorram 

para a santificação do mundo a partir de dentro, como fermento, e deste modo 

manifestem Cristo aos outros (ver LG, 30-38).      

Como se pode observar, o Concílio Vaticano II descreve o leigo com uma 

linguagem positiva: leigo é o crente que, pelo Batismo, foi incorporado a Cristo e faz 

parte do Povo de Deus.   

Não recebeu o Sacramento da Ordem e nem pertence ao estado religioso, 

porém, participa da função sacerdotal, profética e real de Cristo de maneira própria e 

tem como próprio e peculiar exercê-los no mundo, buscando o Reino de Deus; isto é, 

ao leigo corresponde iluminar e ordenar os assuntos temporais segundo o Espírito de 

Cristo.      

Neste contexto, podemos concluir que os leigos:      

� São chamados por Deus a viver no mundo: o lugar que a providência divina 

lhes destinou é o mundo.  Portanto, ser leigo não é algo genérico, indefinido 

ou fortuito, mas estar colocado no mundo como fermento, isto é, a sorte do 

mundo não lhe é alheia; a sua vida no mundo não é uma simples presença 



73 
 

física, mas vital, de compromisso e de inserção na ordem temporal. No 

mundo recebem a graça de Deus necessária para dar lúcido testemunho de 

Cristo, santificar a si próprios, aos irmãos e as tarefas que exercem. 

� Devem santificar o mundo a partir de dentro: a procura da santidade 

pessoal obriga todo fiel cristão desde o Batismo e, portanto, previamente à 

diversidade funcional (ser leigo, clérigo ou religioso).  O mundo é o lugar 

próprio dos leigos, que devem ordenar, estruturar e conduzir até Deus e 

segundo Deus toda a criação.  Portanto, a missão dos leigos pode ser 

resumida em fazer com que o Reino de Deus, cada vez mais, se implante 

dentro das realidades ditas “profanas” ou “seculares”. 

� Para gerir os assuntos temporais: este é o vasto horizonte que constitui o 

meio adequado com que os leigos têm de trabalhar para conseguirem 

santificar o mundo a partir de dentro.  O campo próprio da atividade 

evangelizadora é o dilatado e complexo mundo da política, da realidade 

social; e igualmente de outras realidades particularmente abertas à 

evangelização, como o amor, a família, a educação, o trabalho profissional, 

o sofrimento. Quanto mais leigos houver, compenetrados do espírito 

evangélico, responsáveis por estas realidades e nela comprometidos, tanto 

mais estas realidades se encontrarão ao serviço do Reino de Deus, sem 

perderem nem sacrificarem nada da sua competência humana, mas 

manifestando, contudo, uma dimensão transcendente.   

� Finalmente, a gestão dos assuntos temporais implica que os leigos tenham 

no mais alto apreço a competência profissional, o sentido familiar e cívico 

da sua conduta e todas as virtudes que se referem às relações sociais, como 

a honradez, o espírito de justiça, a sinceridade, os bons sentimentos, a 

fortaleza da alma, sem as quais não pode haver uma vida cristã autêntica. 

 

6.5- A Igreja como Comunhão dos Santos12  

A expressão “comunhão dos santos” (“koinonía ton hagíon”) é utilizada com 

dois sentidos: comunhão ou solidariedade entre todos os fiéis e comunhão com as 

                                                             
12 Ver Curso de Eclesiologia. Escola “Mater Ecclesiae”. Dirigido por Pe. Estevão Bettencourt O. S. B. Rio 
de Janeiro, dezembro de 1996. Ver também: Catecismo da Igreja Católica, 946-959. 



74 
 

coisas santas ou com o tesouro dos méritos de Cristo, que são aplicados aos fiéis pelos 

sacramentos, especialmente pelo Batismo e Eucaristia.   

A segunda expressão é preferível e conduz à primeira: os fiéis participam dos 

bens espirituais que Cristo lhes conquistou e, em consequência, se sentem afins ou 

solidários entre si.    

Os bens espirituais de que participam os fiéis são os seguintes: 

� A fé: um tesouro entregue à Igreja e transmitido aos fiéis; 

� Os sacramentos e a graça que comunicam: os frutos (graça) dos 

sacramentos pertencem a todos os fiéis e a comunhão dos santos é 

efetuada por eles, especialmente pela Eucaristia que consuma esta 

comunhão; 

� Os carismas: graças especiais concedidas por Deus para o serviço e a 

edificação da comunidade. 

Esta comunhão com as coisas santas faz a comunhão das pessoas santas, isto é, 

os cristãos peregrinos neste mundo e os que já partiram, quer estejam glorificados no 

céu, quer ainda estejam na expectativa chamada de “purgatório”.  Até a Parusia dos 

discípulos de Cristo, alguns peregrinam sobre a terra, outros, passada esta vida, são 

purificados, outros, finalmente, são glorificados e contemplam, claramente Deus Uno e 

Trino, como Ele é. 

Ocorre com a Igreja de Cristo o mesmo que com um “iceberg”; quem olhar 

somente sua parte visível certamente não poderá avaliar sua real dimensão, seu 

mistério divino e também sua realidade humana.   

No Credo confessamos que na Igreja existe uma íntima união entre todos os 

seus membros, onde quer que eles estejam: na terra, no purgatório ou no céu.   

Esta comunhão pode ser descrita como uma espécie de corrente interior de 

graça e de vida divina que circula entre todos os membros da Igreja e a todos reúne 

como já vimos.   

Esta comunhão (graça), originada em Deus Pai, brota dos méritos de Cristo e é 

canalizada continuamente pelo Espírito Santo. Por isso, esta verdade de fé constitui 

uma recapitulação ou resumo do mistério da Igreja: “O que é a Igreja senão a 

assembleia de todos os santos? A comunhão dos santos é precisamente a Igreja”.    

 



75 
 

6.5.1- Igreja triunfante (CIC, 1023-1029) 

É a Igreja do céu, constituída por todos aqueles que morreram na graça de 

Deus e estão devidamente purificados; aqui, a comunhão das almas com Deus e entre 

si é perfeita e eterna.   

Este mistério de comunhão perfeita com Deus e com todos ultrapassa toda a 

compreensão humana. No entanto, sabemos que os fiéis da Igreja triunfante realizam 

o mistério da posse de Deus e O veem tal como é (1Cor 2,9; 13,12; 1Jo 3,2).  Apesar 

das palavras se tornarem muito pobres para descrever tal estado, pode-se dizer que 

nesta visão beatífica consiste a glória do céu – “O céu é o fim último e a realização das 

aspirações mais profundas do homem, o estado de felicidade suprema e definitiva”.    

Mais do que triunfo dos homens, a Igreja triunfante constitui a vitória de Deus, 

que enche de amor infinito, de santidade acabada e de bem aventurança eterna os 

seus fiéis, entre os quais brilha, com singular formosura, Maria Santíssima.    

 

6.5.2- Igreja purgante (CIC, 1030-1032) 

“Os que morreram na graça e na amizade de Deus, mas não de todo 

purificados, embora seguros da sua salvação eterna, sofrem depois da morte uma 

purificação, a fim de obterem a santidade necessária para entrar na alegria do céu”. 

(CIC, 1030) 

“A Igreja chama ‘purgatório’ a esta purificação final dos eleitos, que é 

absolutamente distinta do castigo dos condenados”. (CIC, 1031) 

É certo que se trata simultaneamente de uma Igreja esperançosa, visto que 

todos estão seguros de que chegarão à Bem Aventurança e à comunhão eterna com o 

Pai, uma vez concluída a sua purificação total.    

 

6.5.3- Igreja peregrina ou militante 

Formada por aqueles que, embora ainda caminhem na terra, receberam o 

Batismo e colocaram-se a caminho do Reino de Deus.  Denomina-se também 

“militante” em virtude dos esforços que a própria Igreja deverá fazer sempre na terra, 

para permanecer fiel a Cristo.   



76 
 

Refere-se também à perseverança de cada um dos cristãos no combate para 

vencer o pecado e as dificuldades que se apresentam durante a caminhada, com ajuda 

da graça de Deus e dos meios de santificação que a Igreja possui.   

Deve-se sempre lembrar que a luta pela santificação não é assunto 

exclusivamente pessoal, mas primordialmente eclesial: realiza-se em comunhão com 

os outros fiéis, através do testemunho, palavra e oração, cumprindo deste modo o 

mandato missionário que Cristo.    

 

6.6- A Igreja existe para ser missionária 

Evangelizar constitui a missão da Igreja, sua identidade e sua própria razão de 

ser. O Senhor Jesus dá aos seus discípulos, à Igreja nascente, o mandato desta missão: 

“Ide, pois, fazer discípulos entre todas as nações, e batizai-os em nome do Pai, do Filho 

e do Espírito Santo. Ensinai-lhes a observar tudo o que vos tenho ordenado. Eis que 

estou convosco todos os dias, até o fim dos tempos” (Mt 28,19-20). 

A Igreja existe para anunciar e ensinar, para ser a testemunha da graça, 

reconciliar a humanidade com o Pai misericordioso e perpetuar o sacrifício de Cristo na 

Santa Missa, memorial de sua morte e gloriosa ressurreição. A origem da missão da 

Igreja está na missão do Filho e do Espírito Santo, enviados pelo Pai ao mundo. 

Em Pentecostes, começou a missão que permanece até hoje. Após vinte 

séculos, existem ainda povos que não ouviram o anúncio de Jesus Cristo. Mesmo em 

nossas cidades existem pessoas, ambientes e culturas que não conhecem a Boa Nova. 

Através da ação da Igreja, a Palavra de Deus se difunde no mundo. O Livro dos 

Atos dos Apóstolos narra a história das primeiras comunidades e a ação dos Apóstolos, 

principalmente dos apóstolos Pedro e Paulo.  Nele se lê que a Palavra crescia e se 

multiplicava.  Desejava, assim, anotar que cresciam e se multiplicavam os que ouviam 

a Palavra, acolhiam-na e se tornavam discípulos de Jesus, ou cristãos. 

Jesus é o missionário do Pai.  A missão que ele confia aos seus discípulos é a sua 

mesma missão.  É nele, pois, que o discípulo missionário tem a fonte permanente do 

seu ardor missionário e sabedoria profética para anunciar o Evangelho da vida. O 

encontro com Cristo Vivo, missionário do Pai, como experiência pessoal na 

comunidade de fé, alimenta o missionário e reaviva permanentemente o seu ardor. 



77 
 

Foi o que aconteceu com a Samaritana (cf. Jo 4,1-26) e com os discípulos (cf. Jo 

1,19-51). A experiência do encontro com Cristo muda radicalmente a vida, como 

aconteceu com Zaqueu (cf. Lc 19,1-10) e Paulo (cf. At 9,1-22). É uma experiência única, 

muito bonita, que precisa ser comunicada, compartilhada. 

Na Eucaristia, nós nos encontramos com Cristo de modo muito especial. Se a 

missão não for alimentada pela Eucaristia, ela perde sua identidade.  Torna-se 

proselitismo, propaganda, coisa de mercado. A Eucaristia é também o objetivo 

profundo da missão: fazer com que todos se tornem discípulos de Jesus, realizando o 

encontro pessoal com ele e vivendo unidos com ele. 

A missão é, para a Igreja, a causa das causas, o primeiro e mais importante 

serviço que ela presta ao ser humano. Nenhum membro da Igreja está dispensado da 

missão. Os pais, as famílias, os jovens, professores e trabalhadores, todos são 

missionários.  

Sobretudo as dioceses e as paróquias devem desenvolver uma ação planejada e 

preparar seus discípulos missionários com cuidado.  Para atingir a todos, há que se 

criar comunidades de envio, de acolhida e de compromisso com a defesa da dignidade 

humana, a preservação da vida e a salvação de todos. 

 

Para refletir: 

1) Das muitas imagens utilizadas para definir ou representar a Igreja, as mais 

elaboradas são as relacionadas a cada uma das Pessoas da Trindade: Povo 

de Deus, Corpo Místico de Cristo e Templo do Espírito Santo. Como 

entender a importância dessas imagens para a vida do cristão no mundo 

atual?    

2) Qual o papel e responsabilidade da Igreja hierárquica? 

3) Como leigos estamos conscientes de nosso papel na construção do Reino de 

Deus? 

4) Como entender a Igreja como Comunhão dos Santos se somos pecadores? 

  



78 
 

MESA 7 – MARIA, MÃE DA IGREJA 

 

É em Maria que a Igreja e o Reino encontram a sua mais elevada realização: “A 

Igreja já alcançou na beatíssima Virgem a perfeição que a torna sem mácula e sem 

ruga (Ef 5,27)”.   Maria é a Mãe da Igreja por ser a Mãe de Cristo, Cabeça da Igreja, que 

é o seu Corpo Místico.  

Durante o Concílio Vaticano II, o Papa Paulo VI declarou solenemente que: 

“Maria é Mãe da Igreja, isto é, Mãe de todo o povo Cristão, tanto dos fiéis como dos 

pastores” (21/11/1964). Em 30/06/1968, no Credo do Povo de Deus, ele repetiu essa 

verdade de forma ainda mais forte: “Nós acreditamos que a Santíssima Mãe de Deus, 

nova Eva, Mãe da Igreja, continua no Céu a sua missão maternal em relação aos 

membros de Cristo, cooperando no nascimento e desenvolvimento da vida divina nas 

almas dos remidos”. 

A presença da Virgem Maria é tão forte e indissociável do mistério de Cristo e 

da Igreja, que Paulo VI, no discurso de 21/11/1964, afirmou que: “O conhecimento da 

verdadeira doutrina católica sobre a Bem Aventurada Virgem Maria continuará sempre 

uma chave para a compreensão exata do mistério de Cristo e da Igreja”.  

Conhecer Maria “segundo a doutrina católica” é conhecer Jesus e a Igreja, pois 

Maria foi peça chave, indispensável, no Plano de Deus para a Redenção da 

humanidade; e assim “na plenitude dos tempos, Deus mandou o seu Filho, nascido de 

uma mulher, para que recebêssemos a adoção de filhos” (Gal 4,4). 

Ou como diz o Símbolo Niceno Constantinopolitano, falando de Jesus: “O qual, 

por amor de nós homens e para nossa salvação desceu dos céus e se encarnou pelo 

poder do Espírito Santo no seio da Virgem Maria”.  

Desde os primeiros séculos do Cristianismo, Maria é reconhecida e chamada 

pelos cristãos de Mãe de Deus (Theotokos). Desde o final do século dois, os cristãos do 

Egito e do norte da África, onde havia mais de 400 comunidades cristãs, já a invocavam 

como Mãe de Deus, na oração que talvez seja a mais antiga que a Igreja conheça: 

“Debaixo de Vossa proteção nos refugiamos Santa Mãe de Deus, não desprezeis as 

nossas súplicas em nossas necessidades, mas livrai-nos sempre de todos os perigos, 

Virgem gloriosa e bendita”. 



79 
 

Para cumprir a missão extraordinária de Mãe de Deus, Maria foi enriquecida 

por Deus com todas as graças, e de modo especialíssimo com a graça de nunca 

conhecer o pecado: nem o original e nem o pessoal. Foi concebida no seio de sua Mãe, 

Santa Ana, sem a culpa original. 

O dogma da Imaculada Conceição de Maria, reconhecido pela Igreja desde os 

primeiros séculos, foi proclamado solenemente pelo Papa Pio IX, em 8/12/1854, 

através da Bula “Ineffabilis Deus”: Nós declaramos, decretamos e definimos que, em 

virtude dos méritos de Jesus Cristo, a bem aventurada Virgem Maria foi preservada de 

toda mancha do pecado original no primeiro instante de sua concepção. Nas aparições 

a Santa Catarina Labouré, em Paris, em 1830, Maria ensinou-lhe a conhecida oração 

que foi cunhada na Medalha Milagrosa: “Ó Maria, concebida sem pecado, rogai por 

nós que recorremos a Vós”. 

Em 1858, quatro anos após a solene declaração do Papa Pio IX, Ela mesma 

revelou seu nome a Santa Bernadete, em Lourdes: Eu sou a Imaculada Conceição.  

Por isso, o último Concílio a chamou de: Mãe de Deus Filho e, portanto, filha 

predileta do Pai e sacrário do Espírito Santo (LG, 53).  

E ainda registra o Concílio Vaticano II que: com este dom de graça sem igual, 

ultrapassa de longe todas as outras criaturas celestes e terrestres. E repete as palavras 

de Santo Agostinho: Verdadeiramente mãe dos membros de Cristo, porque com o seu 

amor colaborou para que na Igreja nascessem os fiéis, que são membros daquela 

Cabeça. E mais: Por esta razão, é também saudada como membro supereminente e 

absolutamente singular da Igreja, e também como seu protótipo e modelo acabado da 

mesma, na fé e na caridade; e a Igreja católica, guiada pelo Espírito Santo, honra-a 

como Mãe amantíssima, dedicando-lhe afeto de piedade filial (LG,53). E o Concílio 

Vaticano II reconhece que Maria, na Santa Igreja, ocupa o lugar mais alto depois de 

Cristo e o mais perto de nós (LG, 54). 

Maria é aquela Mulher que atravessa toda a história da salvação do Gênesis ao 

Apocalipse. Ela é a Mulher que vence a Serpente, que havia vencido a mulher: “Porei 

ódio entre ti e a mulher, entre a tua descendência e a dela. Esta te ferirá a cabeça, e tu 

lhe ferirás o calcanhar” (Gen 3,15).  

Quando Jesus chama a sua Mãe de Mulher, é para nos indicar quem é a grande 

Mulher predileta de Deus: “Mulher, isto compete a nós? Minha hora ainda não 



80 
 

chegou” (Jo 2,4 – Bodas de Caná). “Mulher, eis aí teu filho” (Jo 19,26 – Jesus e sua mãe 

aos pés da cruz).  

Maria é a Virgem que o profeta anunciou que haveria de conceber e dar à luz 

um Filho, cujo nome é Emanuel (cf Is 7,14; Mq 5,23; Mt 1,22-23). Pela primeira virgem 

entrou o pecado na história dos homens, e com ele a morte (Rm 6,2); pela nova 

Virgem entrou a salvação e a vida eterna.  

Foi ela quem deu a carne ao Filho de Deus, para que mediante os mistérios da 

carne libertasse o homem do pecado (LG, 55). Sem isto Cristo não poderia ser o grande 

e eterno Sacerdote da Nova Aliança. 

Eis aí o papel indispensável de Maria. Como diziam os Santos Padres: Maria não 

foi instrumento meramente passivo nas mãos de Deus, mas cooperou na salvação dos 

homens com fé livre e com inteira obediência (LG, 56). Quis, porém, o Pai das 

misericórdias que a Encarnação fosse precedida da aceitação por parte da Mãe 

predestinada, a fim de que, assim como uma mulher tinha contribuído para a morte, 

também outra mulher contribuísse para a vida. 

Os Santos Padres disseram: 

� “O laço da desobediência de Eva foi desfeito pela obediência de Maria; o 

que a virgem Eva atou com sua incredulidade, a Virgem Maria desatou pela 

fé” (Santo Irineu). 

E ainda, disse S. Jerônimo: 

� “A morte veio por Eva; a vida por Maria”. 

A união de Maria com Jesus, na obra da Redenção, acontece desde a 

Encarnação até o Calvário. Assim foi na visita a Isabel (Lc 1, 41-45), no nascimento na 

gruta de Belém, na apresentação no Templo diante de Simeão (Lc 2, 34-35), no 

encontro entre os doutores (Lc 2, 41-51).  

Na vida pública de Jesus, Maria logo se manifesta nas Bodas de Caná, 

antecipando a hora dos milagres (Jo 2,11), revelando-se a mãe de misericórdia e 

intercessora nossa.  

Durante a pregação de Jesus, recolhia as suas palavras e guardava tudo no seu 

coração (Lc 2,19 e 51). E assim ela foi avançando no caminho da fé e manteve 

fielmente a sua união com o Filho até a cruz, onde estava, por vontade de Deus, de pé 

(Jo 19,25), oferecendo-O ao Pai por cada filho. Com Jesus ela sofreu profundamente. 



81 
 

Como disse alguém, Jesus sofreu a Paixão, Ela a compaixão. A espada predita por 

Simeão atravessou-lhe inteiramente a alma. 

Assim se expressou o Concílio Vaticano II: Sofreu profundamente com o 

Unigênito e associou-se de coração materno ao seu sacrifício, consentindo 

amorosamente na imolação da vítima que ela havia gerado; finalmente, ouviu estas 

palavras do próprio Jesus Cristo, ao morrer na cruz, dando-a ao discípulo por Mãe: 

“Mulher, eis aí o teu filho” (Jo 19,26 e 27) (LG, 62).  

Após a Ascensão do Senhor ao céu vemos Maria com os seus discípulos, 

aguardando a vinda do Prometido do Pai, implorando com suas orações a chegada do 

Espírito Santo: ”Todos eles perseveravam unanimemente na oração; juntamente com 

as mulheres, entre elas Maria, mãe de Jesus, e os irmãos dele” (At 1,14).  

E, finalmente, terminando a sua vida terrena, ela que fora preservada de toda 

mancha do pecado, foi levada à glória celeste em corpo e alma, e exaltada pelo Senhor 

como Rainha do Universo, para que se parecesse mais com o seu Filho, Senhor dos 

Senhores (cf. Ap 19, 16) e vencedor do pecado e da morte (LG 59). 

Maria não substitui a Mediação única de Cristo diante do Pai. São Paulo deixou 

claro: 

� Porque há um só Deus, também há um só mediador entre Deus e os 

homens, Cristo Jesus, verdadeiro homem que se ofereceu em resgate de 

todos (1 Tm 2,56).  

� A função maternal de Maria acontece por livre escolha de Deus e não por 

necessidade intrínseca e se realiza pelos méritos de Cristo e de sua 

mediação única, e dela depende absolutamente em toda a sua eficácia; isto 

é, sem o sacrifício redentor de Cristo, a função de Maria, como medianeira, 

não seria possível.  

� Portanto, Maria, longe de impedir o contato dos seus filhos com o Filho, o 

facilita ainda mais. Logo, Maria jamais substitui a única e indispensável 

mediação de Jesus diante do Pai, mas coopera com ela para o bem de seus 

filhos. 

No céu, garante a Igreja, Maria continua a sua missão de Intercessora para 

obtermos os dons da salvação eterna. Com seu amor de Mãe, cuida dos irmãos de seu 



82 
 

Filho, que ainda peregrinam e se debatem entre perigos e angústias, até que sejam 

conduzidos à Pátria feliz (LG, 62).  

Sem nada diminuir ou acrescentar à exclusividade de Cristo, Mediador único, 

Maria é invocada pelos seus filhos com os títulos de Advogada, Medianeira, 

Auxiliadora dos Cristãos, Refúgio, Consoladora, Porta do Céu, e muitos outros. Por 

todas essas razões a Igreja presta, e sempre prestou, um culto especial a Maria, Mãe 

de Deus. 

Não um culto de adoração (latria), que só é devido a Deus (Pai, Filho e Espírito 

Santo), mas um culto de hiperveneração (hiperdulia).  

O Concílio Vaticano II ensina deliberadamente essa doutrina católica e exorta 

ao mesmo tempo todos os filhos da Igreja a que promovam dignamente o culto da 

Virgem Santíssima, de modo especial o culto litúrgico; e que tenham em grande estima 

as práticas e os exercícios de piedade que em sua honra o Magistério da Igreja 

recomendou no decorrer dos séculos (LG, 67). 

E o Concílio Vaticano II adverte: Recordem-se os fiéis de que a devoção 

autêntica não consiste em sentimentalismo estéril e passageiro ou em vã credulidade, 

mas procede da fé verdadeira que nos leva a reconhecer a excelência da Mãe de Deus 

e nos incita a um amor filial para com a nossa Mãe, e à imitação das suas virtudes (LG, 

67). 

A Virgem Maria sempre deu provas claras do seu amor maternal à Igreja, 

especialmente nos momentos em que esta foi ameaçada. 

Quando, por exemplo, em 1571, a civilização cristã estava em risco na Europa, 

devido ao ameaçador avanço dos mulçumanos, o Papa S. Pio V implorou a proteção de 

Maria em favor do povo cristão, pedindo que a Virgem afastasse, de uma vez por 

todas, os perigos do islamismo. 

No dia 07/10/1571, na grande e decisiva batalha de Lepanto, na Grécia, as 

tropas dos príncipes cristãos venceram definitivamente os turcos otomanos. Para 

agradecer à Mãe da Igreja essa vitória insigne, o Papa mandou incluir na Ladainha 

Lauretana a invocação, Auxiliadora dos Cristãos, Rogai por nós, e definiu o dia 7 de 

Outubro como o dia de Nossa Senhora do Rosário, em agradecimento e homenagem à 

proteção dada à Igreja. 



83 
 

Maria é vista conexa ao mistério trinitário, em sua dimensão cristológica, 

pneumatológica (Espírito Santo) e eclesiológica.  

Logo no início do capítulo VIII da Lumen Gentium, intitulado “A Bem-

Aventurada Virgem Maria Mãe de Deus no mistério de Cristo e da Igreja”, marca-se 

toda a linha de doutrina:  

“A Virgem Maria, que na Anunciação do Anjo recebeu o Verbo de Deus no coração e 

no corpo e trouxe ao mundo a Vida, é reconhecida e honrada como verdadeira Mãe de 

Deus e do Redentor. Em vista dos méritos de seu Filho, foi redimida de um modo mais 

sublime e unida a Ele por um vínculo estreito e indissolúvel, é dotada com a missão 

sublime e a dignidade de ser a Mãe do Filho de Deus, e por isso filha predileta do Pai e 

sacrário do Espírito Santo. Por esse dom de graça exímia supera em muito todas as 

outras criaturas celestes e terrestres. Mas, ao mesmo tempo, está unida, na estirpe de 

Adão, com todos os homens a serem salvos. Mais ainda: é verdadeiramente a mãe dos 

membros (de Cristo), porque cooperou pela caridade para que, na Igreja, nascessem os 

fiéis que são membros desta Cabeça. Por causa disso, é saudada também como 

membro supereminente e de todo singular da Igreja, como seu tipo e modelo 

excelente na fé e caridade. E a Igreja Católica, instruída pelo Espírito Santo, honra-a 

com afeto de piedade filial como mãe amantíssima” (LG 53).  

O papa Paulo VI, que dera a Maria o título oficial de “Mãe da Igreja”, 

desenvolveu o tema na Exortação Apostólica sobre o Culto à Virgem Maria, um dos 

documentos mais bonitos de seu pontificado. O Papa apresenta, através das festas 

marianas do calendário litúrgico, Maria como modelo da Igreja, e pede que suas 

considerações de ordem bíblica, litúrgica, ecumênica e antropológica sejam levadas 

em conta na orientação da piedade popular e na elaboração das novas orações 

marianas (CM, 29).  

O Papa fala de Maria como modelo de quem sabe ouvir e acolher a Palavra de 

Deus com fé. Esta é uma missão específica da Igreja: escutar, acolher, proclamar, 

venerar e distribuir a Palavra de Deus como pão de vida (MC, 17). Fala de Maria como 

modelo de pessoa orante e intercessora. Ora, a Igreja todos os dias apresenta ao Pai as 

necessidades de seus filhos, louva sem cessar o Senhor e intercede pela salvação do 

mundo (MC, 18). Fala de Maria Virgem e Mãe, modelo da fecundidade da virgem-

Igreja, que se torna mãe, porque, pelo batismo, gera os filhos concebidos pela ação do 

Espírito Santo (MC, 19). Fala de Maria, que oferece ao Pai o Verbo encarnado, 

sobretudo aos pés da Cruz, onde ela se associou como mãe ao sacrifício redentor do 



84 
 

filho. Diariamente a Igreja oferece o sacrifício eucarístico, memorial da morte e 

ressurreição de Jesus (MC, 20). 

Na verdade, Maria é parte essencial da Igreja. Podemos dizer que a Igreja está 

dentro de Maria e Maria está dentro da Igreja.  

Essa verdade foi acentuada, sobretudo, pelo Papa João Paulo II na Encíclica 

Redemptoris Mater, que leva o sugestivo título: A Bem-aventurada Virgem Maria na 

vida da Igreja que está a caminho:  

“Existe uma correspondência singular entre o momento da Encarnação do Verbo e o 

momento do nascimento da Igreja. E a pessoa que une esses dois momentos é Maria: 

Maria em Nazaré e Maria no Cenáculo de Jerusalém” (RM, 24).  

Depois de acentuar Maria no centro da vida da Igreja, conclui o Papa:  

“A Virgem Maria está constantemente presente na caminhada de fé do Povo de Deus” 

(RM, 35). “A Igreja mantém em toda a sua vida, uma ligação com a Mãe de Deus que 

abraça, no mistério salvífico, o passado, o presente e o futuro; e venera-a como Mãe 

da humanidade” (RM, 47).   

Maria une não só os cristãos atuantes, mas também o povo simples e até os 

que estão afastados. Para esses, muitas vezes, Maria é o único vínculo com a vida da 

Igreja. 

Maria nos educa a viver na fé em todas as situações da vida, com audácia e 

perseverança constante. A sua presença na Igreja ensina os cristãos a pôr-se cada dia à 

escuta da Palavra do Senhor. O exemplo de Maria faz com que a Igreja aprenda o valor 

do silêncio. O silêncio de Maria é, sobretudo, sabedoria e acolhimento da Palavra. 

Maria ensina à Igreja o valor de uma existência humilde e escondida em 

Nazaré. A Igreja aprende a imitá-la no seu caminho quotidiano. E assim, unida com a 

Mãe, conforma-se cada vez mais com seu Esposo. A Igreja vive da fé, e aprendeu esta 

fé “naquela que acreditou que teriam cumprimento as coisas que lhe foram ditas da 

parte do Senhor” (Lc 1, 45). 

Em Maria, a Igreja tem o modelo da sua caridade. Graças à caridade de Maria 

foi possível conservar em todos os tempos no interior da Igreja a concórdia e o amor 

fraterno. E também na sua missão apostólica, a Igreja olha para Maria, como ensinou o 

Concílio Vaticano II:  

“Na sua ação apostólica, a Igreja olha com razão para aquela que gerou a Cristo, o qual 

foi concebido por ação do Espírito Santo e nasceu da Virgem precisamente para nascer 



85 
 

e crescer também no coração dos fiéis, por meio da Igreja. E, na sua vida, deu a Virgem 

exemplo daquele afeto maternal de que devem estar animados todos quantos 

cooperam na missão apostólica que a Igreja tem de regenerar os homens” (LG, 65). 

 

Para refletir: 

 

1) Ao refletir sobre o papel de Maria na vida da Igreja, que ensinamentos podem 

ser tomados para a nossa vida cotidiana? 

2) Maria é parte essencial da Igreja. Podemos dizer que a Igreja está dentro de 

Maria e Maria está dentro da Igreja. Você também se considera desta maneira? 

3) Maria é vista conexa ao mistério trinitário, em sua dimensão cristológica, 

pneumatológica e eclesiológica. Você conseguiu entender todas estas 

dimensões relacionadas a Maria, Mãe de Deus e nossa Mãe? 

4) “O conhecimento da verdadeira doutrina católica sobre a Bem Aventurada 

Virgem Maria continuará sempre uma chave para a compreensão exata do 

mistério de Cristo e da Igreja”. Você se esforça por conhecer a verdadeira 

doutrina da Igreja católica? 

 

  



86 
 

MESA 8 - SER IGREJA HOJE, E A ECLESIOLOGIA DO PAPA FRANCISCO 

 

A grande novidade do Concílio Vaticano II é a sua abertura e a tentativa de 

diálogo com os problemas e desafios do mundo moderno, pois a humanidade dos 

nossos dias vive uma fase nova da sua história, na qual profundas e rápidas 

transformações se estendem progressivamente a toda a terra.  

Provocadas pela inteligência e atividade criadora do homem, elas reincidem 

sobre o mesmo homem, sobre os seus juízos e desejos individuais e coletivos, sobre os 

seus modos de pensar e agir, tanto em relação às coisas como às pessoas. De tal modo 

que se pode já falar de uma verdadeira transformação social e cultural, que se reflete 

também na vida religiosa (GS, 2-10). 

Como acontece em qualquer crise de crescimento, esta transformação traz 

consigo algumas dificuldades. Assim, o homem, que tão intensamente alarga o próprio 

poder, nem sempre é capaz de pôr este poder ao seu serviço. Ao procurar penetrar 

mais fundo no interior de si mesmo, aparece frequentemente mais incerto a seu 

próprio respeito. E, descobrindo gradualmente com maior clareza as leis da vida social, 

hesita quanto à direção que a esta vida social deve imprimir. 

Nunca o gênero humano teve ao seu dispor tão grande abundância de riquezas, 

possibilidades e poderio econômico; e, no entanto, uma imensa parte dos habitantes 

da terra é atormentada pela fome e pela miséria, e inúmeros são ainda os analfabetos. 

Nunca os homens tiveram um tão vivo sentido de liberdade como hoje, em que 

surgem novas formas de servidão social e psicológica.  

Ao mesmo tempo em que o mundo experimenta intensamente a própria 

unidade e a interdependência mútua de seus membros na solidariedade necessária, ei-

lo gravemente dilacerado por forças antagônicas; persistem ainda, com efeito, agudos 

conflitos políticos, sociais, econômicos, raciais e ideológicos, e nem está eliminado o 

perigo de uma guerra que a tudo subverta.  

Aumenta o intercâmbio das ideias; mas as próprias palavras com que se 

exprimem conceitos da maior importância assumem sentidos muito diferentes 

segundo as diversas ideologias.  

Finalmente, procura-se com todo o empenho uma ordem temporal mais 

perfeita, mas sem que a acompanhe um progresso espiritual proporcional. 



87 
 

Marcados por circunstâncias tão complexas, muitos dos nossos 

contemporâneos são incapazes de discernir os valores verdadeiramente permanentes 

e de os harmonizar com os valores novamente descobertos. Daí que, agitados entre a 

esperança e a angústia, sentem-se oprimidos pela inquietação, quando se interrogam 

acerca da evolução atual dos acontecimentos. Mas, esta desafia o homem, força-o até 

a uma resposta. 

 

8.1- Evolução e domínio da técnica e da ciência 

A atual perturbação dos espíritos e a mudança das condições de vida estão 

ligadas a uma transformação mais ampla, a qual tende a dar o predomínio, na 

formação do espírito, às ciências matemáticas e naturais, e, no plano da ação, às 

técnicas, fruto dessas ciências.  

Esta mentalidade científica modela a cultura e os modos de pensar de uma 

maneira diferente do que no passado. A técnica progrediu tanto que transforma a face 

da terra e tenta já dominar o espaço. 

Também sobre o tempo estende a inteligência humana o seu domínio: quanto 

ao passado, graças ao conhecimento histórico; relativamente ao futuro, com a 

prospectiva e o planejamento.  

Os progressos das ciências biológicas, psicológicas e sociais não só ajudam o 

homem a conhecer-se melhor, mas ainda lhe permitem exercer, por meios técnicos, 

uma influência direta na vida das sociedades. Ao mesmo tempo, a humanidade 

preocupa-se cada vez mais com prever e ordenar o seu aumento demográfico. 

O próprio movimento da história torna-se tão rápido, que os indivíduos 

dificilmente o podem seguir. O destino da comunidade humana torna-se um só, e não 

já dividido entre histórias independentes.  

A humanidade passa, assim, de uma concepção predominantemente estática 

da ordem das coisas para uma outra, preferentemente dinâmica e evolutiva; daqui 

nasce uma nova e imensa problemática, a qual está a exigir novas análises e novas 

sínteses. 

 

 

 



88 
 

8.2- Mudanças na ordem social 

Pelo mesmo fato, verificam-se cada dia maiores transformações nas 

comunidades locais tradicionais, como são famílias patriarcais, os clãs, as tribos, 

aldeias e outros diferentes grupos, e nas relações da convivência social. 

Difunde-se progressivamente a sociedade de tipo industrial, levando algumas 

nações à opulência econômica e transformando radicalmente as concepções e as 

condições de vida social vigentes desde há séculos.  

Aumentam também a preferência e a busca da vida urbana, quer pelo aumento 

das cidades e do número de seus habitantes, quer pela difusão do modo de vida 

urbana entre os camponeses. 

Novos e mais perfeitos meios de comunicação social permitem o conhecimento 

dos acontecimentos e a rápida e vasta difusão dos modos de pensar e de sentir; o que, 

por sua vez, dá origem a numerosas repercussões. Nem se deve minimizar o fato de 

muitos homens, levados por diversos motivos a emigrar, mudarem com isso o próprio 

modo de viver. 

Multiplicam-se assim sem cessar as relações do homem com os seus 

semelhantes, ao mesmo tempo em que a própria socialização introduz novas ligações, 

sem, no entanto, favorecer em todos os casos uma conveniente maturação das 

pessoas e relações verdadeiramente pessoais (“personalização”). 

É verdade que tal evolução aparece mais claramente nas nações que se 

beneficiam das vantagens do progresso econômico e técnico, mas nota-se também 

entre os povos, ainda em vias de desenvolvimento, que desejam alcançar para os seus 

países os benefícios da industrialização e da urbanização. Esses povos, sobretudo os 

que estão ligados a tradições mais antigas, sentem ao mesmo tempo a exigência de 

um exercício cada vez mais pessoal da liberdade. 

 

8.3- Transformações psicológicas, morais e religiosas 

A transformação de mentalidade e de estruturas põe muitas vezes em questão 

os valores admitidos, sobretudo no caso dos jovens. Tornam-se frequentemente 

impacientes e mesmo, com a inquietação, rebeldes; conscientes da própria 

importância na vida social, aspiram a participar nela o mais depressa possível. Por este 



89 
 

motivo, os pais e educadores encontram não raras crescentes dificuldades no 

desempenho da sua missão. 

Por sua vez, as instituições, as leis e a maneira de pensar e de sentir herdadas 

do passado nem sempre parecem adaptadas à situação atual; e daqui provém uma 

grave perturbação no comportamento e até nas próprias normas de ação. 

Por fim, as novas circunstâncias afetam a própria vida religiosa. Por um lado, 

um sentido crítico mais apurado purifica-a de uma concepção mágica do mundo e de 

certas sobrevivências supersticiosas, e exige cada dia mais a adesão a uma fé pessoal e 

operante; desta maneira, muitos chegam a um mais vivo sentido de Deus.  

Mas, por outro lado, grandes massas afastam-se praticamente da religião. Ao 

contrário do que sucedia em tempos passados, negar Deus ou a religião, ou prescindir 

deles já não é um fato individual e insólito: hoje, com efeito, isso é muitas vezes 

apresentado como exigência do progresso científico ou de um novo tipo de 

humanismo.  

Em muitas regiões, tudo isto não é apenas afirmado no meio filosófico, mas 

invade em larga escala a literatura, a arte, a interpretação das ciências do homem e da 

história e até as próprias leis civis; o que provoca a desorientação de muitos. 

 

8.4- Desequilíbrios pessoais familiares e sociais 

Uma tão rápida evolução, muitas vezes processada desordenadamente e, 

sobretudo, a consciência mais aguda das desigualdades existentes no mundo, geram 

ou aumentam contradições e desequilíbrios. 

Ao nível da própria pessoa, origina-se com frequência um desequilíbrio entre o 

saber prático moderno e o pensar teórico, que não consegue dominar o conjunto dos 

seus conhecimentos, nem de ordená-los em sínteses satisfatórias.  

Surge também desequilíbrio entre a preocupação da eficiência prática e as 

exigências da consciência moral; outras vezes, as condições coletivas da existência e as 

exigências do pensamento pessoal e até da contemplação.  

Gera-se, finalmente, o desequilíbrio entre a especialização da atividade 

humana e a visão global da realidade. 



90 
 

No seio da família originam-se tensões, quer devido à pressão das condições 

demográficas, econômicas e sociais, quer pelas dificuldades que surgem entre as 

diferentes gerações, quer pelo novo tipo de relações sociais entre homens e mulheres. 

Grandes discrepâncias surgem entre as raças e os diversos grupos sociais; entre 

as nações ricas, as menos prósperas e as pobres; finalmente, entre as instituições 

internacionais, nascidas do desejo de paz que os povos têm, e a ambição de propagar a 

própria ideologia ou os egoísmos coletivos existentes nas nações e em outros grupos. 

Daqui nascem desconfianças e inimizades mútuas, conflitos e desgraças, das 

quais o homem é simultaneamente causa e vítima. 

 

8.5- Aspirações mais universais do gênero humano 

Entretanto, vai crescendo a convicção de que o gênero humano não só pode e 

deve aumentar cada vez mais o seu domínio sobre as coisas criadas, mas também lhe 

compete estabelecer uma ordem política, social e econômica que o sirva cada vez 

melhor e ajude indivíduos e grupos a afirmarem e desenvolverem a própria dignidade. 

Daqui vem a insistência com que muitos reivindicam aqueles bens de que, com 

uma consciência muito viva, se julgam privados por injustiça ou por desigual 

distribuição. As nações em vias de desenvolvimento, e as de recente independência, 

desejam participar dos bens da civilização, não só no campo político, mas também no 

econômico, e aspiram a desempenhar livremente o seu papel no plano mundial; e, no 

entanto, aumenta cada dia mais a sua distância, e muitas vezes, simultaneamente, a 

sua dependência mesmo econômica com relação às outras nações mais ricas e de mais 

rápido progresso.  

Os povos oprimidos pela fome interpelam os povos mais ricos. As mulheres 

reivindicam, onde ainda não a alcançaram, a paridade de direito e de fato com os 

homens. Os operários e os camponeses querem não apenas ganhar o necessário para 

viver, mas desenvolver, graças ao trabalho, as próprias qualidades; mais ainda, querem 

participar na organização da vida econômica, social, política e cultural.  

Pela primeira vez na história dos homens, todos os povos têm já a convicção de 

que os bens da cultura podem e devem estender-se efetivamente a todos. 

Subjacente a todas estas exigências, esconde-se, porém, uma aspiração mais 

profunda e universal: as pessoas e os grupos sonham por uma vida plena e livre, digna 



91 
 

do homem, pondo ao próprio serviço tudo quanto o mundo de hoje lhes pode 

proporcionar com tanta abundância. E as nações fazem esforços cada dia maiores por 

chegar a uma certa comunidade universal. 

O mundo atual apresenta-se, assim, simultaneamente poderoso e débil, capaz 

do melhor e do pior, tendo patente diante de si o caminho da liberdade ou da 

servidão, do progresso ou da regressão, da fraternidade ou do ódio. E o homem torna-

se consciente de que a ele compete dirigir as forças que suscitou, e que tanto o podem 

esmagar como servir. Por isso se interroga a si mesmo. 

 

8.6- Jesus Cristo, resposta e solução da problemática humana 

Na verdade, os desequilíbrios de que sofre o mundo atual estão ligados com 

aquele desequilíbrio fundamental que se radica no coração do homem. Porque no 

íntimo do próprio homem muitos elementos se combatem. Enquanto, por uma parte, 

ele se experimenta, como criatura que é, multiplamente limitado, por outra sente-se 

ilimitado nos seus desejos, e chamado a uma vida superior.  

Atraído por muitas solicitações, vê-se obrigado a escolher entre elas e a 

renunciar a algumas. Mais ainda, fraco e pecador, faz muitas vezes aquilo que não 

quer e não realiza o que desejaria fazer. Sofre assim em si mesmo a divisão, da qual 

tantas e tão grandes discórdias se originam para a sociedade.  

Muitos, sem dúvida, que levam uma vida impregnada de materialismo prático, 

não podem ter uma clara percepção desta situação dramática; ou, oprimidos pela 

miséria, não lhe podem prestar atenção. Outros pensam encontrar a paz nas diversas 

interpretações da realidade que lhes são propostas. Alguns, só do esforço humano 

esperam a verdadeira e plena libertação do gênero humano, e estão convencidos que 

o futuro império do homem sobre a terra satisfará todas as aspirações do seu coração. 

E não faltam os que, desesperados de poder encontrar um sentido para a vida, 

louvam a coragem daqueles que, julgando a existência humana vazia de qualquer 

significado, se esforçam por lhe conferir, por si mesmos, todo o seu valor.  

Todavia, perante a evolução atual do mundo, cada dia são mais numerosos os 

que põem ou sentem com nova acuidade as questões fundamentais: Que é o homem? 

Qual o sentido da dor, do mal e da morte, que, apesar do enorme progresso 

alcançado, continuam a existir? Para que servem essas vitórias, ganhas a tão grande 



92 
 

preço? Que pode o homem dar à sociedade, e que coisas pode dela receber? Que há 

para além desta vida terrena? 

A Igreja, por sua parte, acredita que Jesus Cristo, morto e ressuscitado por 

todos, oferece aos homens, pelo seu Espírito, a luz e a força para poderem 

corresponder à sua altíssima vocação; nem foi dado aos homens sob o céu outro 

nome, no qual devam ser salvos.  

Acredita também que a chave, o centro e o fim de toda a história humana se 

encontram no seu Senhor e Mestre. E afirma, além disso, que, subjacentes a todas as 

transformações, há muitas coisas que não mudam, cujo último fundamento é Cristo, o 

mesmo ontem, hoje e para sempre.  

Quer, portanto, o Concílio Vaticano II, à luz de Cristo, imagem de Deus invisível 

e primogênito de toda a criação, dirigir-se a todos, para iluminar o mistério do homem 

e cooperar na solução das principais questões do nosso tempo. 

 

8.7- A Igreja radicada na missão 

A missão de Jesus se prolonga na missão de seus próprios enviados. Missão de 

pregar o Evangelho e curar os enfermos (Lc 9, 1s). Os apóstolos cumprem essa missão 

não por sua própria força, mas graças à força do Espírito Santo que lhes foi dado (Jo 

14, 26).  

E onde se deve fazer missão? Em toda a situação do mundo que surge como 

desafio à catolicidade da Igreja. Nessa ótica, quando a Igreja toma consciência da 

necessidade de diálogo com o mundo, com a cultura, ela toma consciência dessa 

missão, especificamente no contexto do Vaticano II. 

Vários foram os documentos, portanto, que apresentaram a Igreja como 

missionária na sua essência e a necessidade da missão. No Concílio Vaticano II tem-se a 

Constituição Pastoral Gaudium et Spes que abre espaço para um diálogo e presença da 

Igreja na sociedade moderna.  

No mesmo evento, o decreto Ad Gentes que definiu a Igreja peregrina de 

natureza missionária (AG, 2).  

Em seguida, a exortação apostólica de Paulo VI, Evangelii Nuntiandi, que 

apresenta um novo conceito de evangelização, a relação entre evangelização e 

promoção ou libertação humana, o tema da Igreja local/particular, a união entre 



93 
 

Espírito e evangelização. Mostra uma visão integral da evangelização, processo global; 

além de ver evangelização e missão como sinônimos. Para Paulo VI não existe 

verdadeira evangelização se o nome, o ensinamento, a vida, o reino, o mistério de 

Jesus de Nazaré não é proclamado. Isso porque a mensagem trazida pela 

evangelização envolve toda a vida. 

O Papa João Paulo II também se envolveu com a missão quando escreve a 

encíclica Redemptoris Missio, momento em que acontece como que um relançamento 

do decreto Ad gentes, um incentivo ainda maior para que a missão aconteça. 

 

8.8- O Papa Francisco e a Igreja de hoje 

Para esta realidade de hoje é importante conhecer o pensamento do Papa 

Francisco sobre o seu entendimento da Igreja. 

A eclesiologia do Papa Francisco é explorada por Osmar Cavaca em “Uma 

eclesiologia chamada Francisco: Estudo da eclesiologia do Papa Francisco a partir da 

Evangelii Gaudium”.13 

Para CAVACA, temos que entender a eclesiologia do Papa Francisco a partir da 

escolha de seu próprio nome, porque mais que um nome, é um projeto de Igreja!  

Na Bíblia, a imposição de um nome a alguém tem um significado teológico de 

caráter eminentemente missionário. Na história universal, o nome sempre foi portador 

da revelação de um desejo existencial de um personagem, ou de seus progenitores 

para ele.  

Durante séculos, na tradição da Igreja, grupos religiosos optavam pela mudança 

de nome, significando quer um ato de despojamento, quer a manifestação do desejo 

de se assumir uma nova forma de vida ou de missão.  

Na história do papado, de um modo especial, a escolha do nome tem sido 

reveladora, não no sentido de apenas homenagear ou recordar as virtudes de alguém, 

mas no de traçar, segundo o coração do novo Papa, os elementos caracterizantes de 

sua missão.  

Assim, o nome Francisco tem uma razão profunda na vida e na missão do Papa 

Bergoglio. O próprio Papa explicou a escolha, referindo-se ao episódio de seu rápido 

                                                             
13 Ver CAVACA, Osmar. “Uma eclesiologia chamada Francisco: Estudo da eclesiologia do Papa Francisco a 
partir da Evangelii Gaudium”. In: Revista de Cultura Teológica, nº 83, 2014, pp. 15-34. 



94 
 

diálogo com o Cardeal Hummes, no momento pontual de sua escolha como papa. 

“Não te esqueças dos pobres!”, foi o conselho do amigo. “(…) pensei em Francisco de 

Assis. (…). Pensei nas guerras (…). Francisco é o homem da paz. E assim surgiu o nome 

no meu coração: Francisco de Assis (…). Ah! Como eu queria uma Igreja pobre e para 

os pobres”!   

Bergoglio soube unir, num único nome, duas grandes intuições evangélicas: a 

simplicidade, a ternura e o amor à paz e aos pobres de Francisco de Assis, com a 

ousadia, talvez seja melhor dizer parrecia, como ele mesmo às vezes afirma, o ardor 

missionário de Francisco Xavier, que tem sobretudo caracterizado o ministério do novo 

Papa.  

A prática ministerial do “papa que vem do fim do mundo” tem, em todo caso, 

mostrado que, mais que um nome, Francisco é um modo de vida; ou, como diz 

Leonardo Boff: “Francisco não é um nome. (…) É um projeto de Igreja, pobre, simples, 

evangélica e destituída de todo poder (…). É uma Igreja ecológica que chama todos os 

seres com a doce palavra de ‘irmãos e irmãs’”.  

Cavaca ainda lembra ainda as palavras do Crucificado de São Damião ao jovem 

de Assis nos momentos determinantes de sua mudança de vida: “Francisco, vai e 

restaura minha casa”.  Assim, numa pequena e simples palavra parecia se esboçar toda 

uma missão: reconstruir a Igreja de Cristo segundo o projeto do Evangelho.  

 

8.9- A igreja desejada pelo Papa Francisco 

É bastante evidente que o pensamento do Papa sobre a Igreja de Cristo nos 

remete ao espírito eclesiológico do Concílio Vaticano II. Mas Bergoglio, como bispo 

latino-americano, bebeu também intensamente da compreensão de Igreja que se 

desenvolveu em seu continente, sobretudo daquela explicitada pela V Conferência do 

CELAM,14 em Aparecida (São Paulo), da qual participou ativamente.  

Por isso, entendemos que a eclesiologia do Papa Francisco só pode ser lida na 

consideração dessas duas dimensões eclesiológicas que emanam do Vaticano II e da 

Conferência de Aparecida e, consequentemente, de suas inspirações também. 

                                                             
14 Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, realizado em 2007, em Aparecida 
(São Paulo), e que teve o cardeal Bergoglio como Presidente da comissão responsável pela elaboração 
do documento final da Conferência. 



95 
 

O Papa Francisco, em sua primeira Exortação Apostólica, Evangelii Gaudium, 

trata do anúncio do Evangelho no mundo atual. Nesta obra o Papa se refere 

amplamente à alegria, sobretudo à alegria que vem do encontro com o Senhor por 

meio da transformação missionária da Igreja, aceitando o compromisso comunitário e 

a dimensão social da evangelização, o que necessita de evangelizadores com espírito. 

Resgata as dimensões de participação e de colegialidade proposta pelo Vaticano II, 

apontando para a necessidade de uma descentralização da Igreja. 

Podemos sintetizar com as palavras do próprio Papa a temática abordada na 

Exortação (EG, 17): "Escolhi propor algumas diretrizes que possam encorajar e 

orientar, em toda a Igreja, uma nova etapa evangelizadora, cheia de ardor e 

dinamismo. [...] decidi, entre outros temas, me deter amplamente sobre as seguintes 

questões:  

a) A reforma da Igreja em saída missionária;  

b) As tentações dos agentes pastorais;  

c) A Igreja vista como a totalidade do povo de Deus que evangeliza;  

d) A homilia e a sua preparação;  

e) A inclusão social dos pobres;  

f) A paz e o diálogo social;  

g) As motivações espirituais para o compromisso missionário". 

Embora nos limitemos às linhas eclesiológicas presentes na Exortação 

Apostólica Evangelii Gaudium (os números entre parêntesis a ela se referem), 

observemos que este texto pós-sinodal sobre a Nova Evangelização é apresentado 

pelo Papa Francisco como um texto que "possui um significado programático e tem 

consequências importantes” (EG, 24). De fato, já no início ele declara que a Exortação 

quer "indicar caminhos para o percurso da Igreja nos próximos anos” (EG, 1).  

Mesmo reconhecendo de antemão que não poderemos abordar todos os 

pontos de seu programa, vamos tratar de alguns deles que nos parecem mais 

pertinentes. 

 

8.9.1- Uma Igreja missionária e descentralizada 

Todo o sentido da vida de Jesus Cristo foi proclamar e realizar o Reino de Deus 

na humanidade. Sem este objetivo central sua pessoa se torna ininteligível. Este 



96 
 

projeto salvífico de Deus, que já tivera início no Antigo Testamento, chega à sua 

plenitude na pessoa de Jesus Cristo, que em suas ações e palavras revela o gesto 

salvífico do Pai, seu amor e sua misericórdia incondicionada. Este Reino implica 

assumir o comportamento de Jesus que "passou por este mundo fazendo o bem” (At 

10,38), mas conota também uma dimensão social, pois o indivíduo só pode ser feliz 

numa sociedade que reconheça e concretize o amor fraterno e a justiça.  

Esta tarefa de proclamar e realizar a Boa-Nova constitui o objetivo da 

evangelização e foi confiada por Jesus a seus discípulos e seguidores. Estes, portanto, 

constituem uma comunidade de fiéis, constituem a Igreja.  

Com outras palavras, todo o sentido da Igreja é estar a serviço da implantação 

do Reino de Deus; ela não é fim, ela é meio, instrumento de Deus, sinal e sacramento 

da salvação, pois deve visibilizar que este Reino não é uma utopia, mas uma realidade 

no interior da história da humanidade pelo testemunho de vida dos cristãos. 

Daí a afirmação do Papa Francisco: "a ação missionária é o paradigma de toda a 

obra da Igreja” (EG, 15). Com outras palavras, o salvífico é prioritário, de tal modo que 

o doutrinal, o jurídico e o institucional estão a seu serviço e dele recebem seu sentido 

último.  

Esta era a convicção do próprio Jesus de Nazaré na crítica feita à religião de seu 

tempo. Esta era também a preocupação dos participantes do Concílio Vaticano II. Esta 

é ainda a razão de fundo para os pronunciamentos e decisões deste atual papa. 

Palavras como participação, descentralização, diálogo, espírito de serviço, 

sensibilidade humana, proximidade aos pobres e marginalizados, brotam de sua 

preocupação central com o Reino de Deus. 

O Papa Francisco considera a Igreja como "de saída”, a qual em sua estrutura e 

em sua atividade se torne "um canal proporcionado mais à evangelização do mundo 

atual que à sua autopreservação” (EG, 27), sabendo "sair da própria comodidade e ter 

a coragem de alcançar todas as periferias que precisam da luz do Evangelho” (EG, 20). 

Os evangelizadores devem contrair "o cheiro das ovelhas” (EG, 24). Daí o apelo 

à renovação de toda a sua pastoral (EG, 11), que pressupõe "uma conversão pastoral e 

missionária” na linha do Documento de Aparecida (EG, 25). Como não é fácil romper 

com a inércia do status quo bem conhecido e familiar, o Papa convida "todos a serem 

ousados e criativos” (EG, 33) nesta tarefa de repensar a ação pastoral da Igreja. 



97 
 

Porém, permanecem certas questões: estamos realmente convencidos desta 

verdade, nós todos, clero e laicato? Existem condições suficientes na Igreja para todos 

os católicos assumirem ativamente sua responsabilidade missionária? Não damos a 

impressão de nos preocuparmos com o enunciado doutrinal e com a norma canônica, 

em si necessários, mais do que com o anúncio da pessoa de Jesus Cristo? Não esconde 

o peso estático da instituição eclesial a verdade de uma comunidade viva e 

missionária? Não se encontra diminuído em parte do clero o zelo pastoral pelo 

impacto da atual sociedade (EG, 80)? 

 

8.9.2- Uma Igreja configurada colegialmente 

Já no Concílio Vaticano II era evidente a preocupação dos bispos em equilibrar a 

noção do primado conforme definida no Vaticano I e que ficara incompleta pela 

interrupção forçada deste Concílio. Basta que examinemos o número de intervenções 

sobre este tema.  

Mesmo sem entrarmos em detalhes e discussões posteriores, podemos afirmar 

que a Constituição Dogmática Lumen Gentium fundamenta uma importante 

revalorização do corpo episcopal. Os bispos recebem o cargo de ensinar, santificar e 

governar do próprio Senhor Jesus Cristo, e não indiretamente do Papa, como se 

afirmava anteriormente, não podendo ser considerados "vigários do Sumo Pontífice” 

(LG, 27), embora só possa ser exercido tal múnus em comunhão com a Cabeça e com 

os demais membros do colégio episcopal. Esse colégio, com o Papa, constitui a 

instância da autoridade suprema na Igreja, embora o Papa conserve seu poder 

primacial (LG, 22). Consequentemente, as Igrejas Locais podem ser por si mesmas 

sujeitos de pleno direito, bem como responsáveis pelas demais, sobretudo de sua 

região, o que na linha das antigas Igrejas patriarcais irá constituir as Conferências 

Episcopais (LG, 23). 

O papel da sede romana como sinal da unidade da Igreja é de fortalecer a 

comunhão entre as Igrejas Locais, não assumindo suas funções e competências. No 

primeiro milênio da Igreja era viva e atuante essa "eclesiologia de comunhão”, sendo 

que a estrutura patriarcal mantinha a diversidade e a unidade da Igreja. O patriarca, 

num regime sinodal, isto é, com os demais bispos, resolvia as questões de cunho 

litúrgico ou de direito canônico. A uniformidade do direito eclesiástico, da liturgia e o 



98 
 

controle das sedes episcopais por Roma não provêm necessariamente do primado 

como tal. 

O Papa Francisco pleiteia, na linha de Aparecida, uma reforma das estruturas, 

as quais devem ser "mais missionárias” (EG, 27), pois "há estruturas eclesiais que 

podem chegar a condicionar um dinamismo evangelizador” (EG, 26).  

E afirma incisivamente: "Uma centralização excessiva, em vez de ajudar, 

complica a vida da Igreja e sua dinâmica missionária” (EG, 32). Com relação às 

Conferências Episcopais, seu pensamento é claro: "O Concílio Vaticano II afirmou que, 

à semelhança das antigas Igrejas Patriarcais, as Conferências Episcopais podem 

‘aportar uma contribuição múltipla e fecunda, para que o sentimento colegial leve a 

aplicações concretas’” (LG, 23). E acrescenta noutra parte: "Não convém que o Papa 

substitua os episcopados locais no discernimento de todas as problemáticas que 

sobressaem nos seus territórios” (EG, 16). 

 

8.9.3- Uma Igreja inculturada 

Intimamente relacionada com a Igreja Local está a questão da inculturação da 

fé. A iniciativa salvífica de Deus só chega a sua meta quando é livremente acolhida pelo 

ser humano na fé. Só temos propriamente revelação ou Palavra de Deus no interior de 

uma resposta de fé, ela mesmo fruto da ação de Deus em nós.  

Portanto, o acolhimento na fé é parte constitutiva da revelação; sem ela os 

eventos salvíficos seriam meros fatos históricos, a Palavra de Deus seria palavra 

humana e a pessoa de Jesus Cristo nos seria desconhecida, como o foi para os fariseus 

de seu tempo.  

Porém, o ser humano que professa sua fé vive necessariamente num contexto 

sociocultural que lhe fornece linguagem, valores, padrões de comportamento, vida 

social e capacidade de se desenvolver como ser humano. Portanto, ao captar e acolher 

a Palavra de Deus, o ser humano o estará fazendo necessariamente dentro de sua 

cultura própria. Assim só podemos encontrar a Palavra de Deus ou o Evangelho já 

inculturados. 

Sendo a fé o fundamento da comunidade eclesial, como nos ensina Santo 

Tomás de Aquino, encontra-se a Igreja enquanto comunidade de fiéis inevitavelmente 



99 
 

no interior de uma cultura que determinará como seus membros entendem e vivem a 

fé cristã. Deste modo a Igreja Local implica sempre uma Igreja inculturada.  

Portanto, se ela quer ser entendida como sinal da salvação, ela deve assumir a 

linguagem, as categorias mentais, os gestos, os costumes, o saber e as artes da cultura 

onde se encontra inserida, como tanto insistia o papa João Paulo II.  

Entretanto, a cultura não é uma realidade estática, mas propriamente um 

processo, devido aos novos desafios de dentro e de fora que a atingem. Portanto, deve 

a comunidade eclesial saber acolher em si as transformações necessárias para poder 

levar a cabo sua missão. O Concílio Vaticano II expõe este ensinamento no Decreto Ad 

Gentes sobre a atividade missionária da Igreja (AG, 15; 22). 

O Papa Francisco acolhe sem mais a antropologia cultural subjacente ao texto 

conciliar e termina taxativamente: "A graça supõe a cultura, e o dom de Deus encarna-

se na cultura de quem o recebe” (EG, 115). Deste modo "o cristianismo não dispõe de 

um único modelo cultural, mas permanecendo o que é, (...) assumirá também o rosto 

das diversas culturas e dos vários povos onde for acolhido e se radicar” (EG, 116).  

E fazendo suas as afirmações anteriores de João Paulo II sobre esta temática, 

assevera que "cada cultura oferece formas e valores positivos que podem enriquecer o 

modo como o Evangelho é pregado, compreendido e vivido” e assim manifesta a Igreja 

sua catolicidade (EG, 116). Reconhece o papa que o processo de inculturação é lento e 

exige das Igrejas Locais criatividade e ousadia (EG, 129). 

  

8.9.4- Uma Igreja de discípulos missionários 

Todos os membros da Igreja constituem o Povo de Deus; todos estão, portanto, 

incumbidos de proclamar a Boa-Nova de Jesus Cristo para a sociedade.  

Devemos corrigir uma imagem de uma Igreja clerical ativa diante de um laicato 

passivo. Todos na Igreja gozam de igual "dignidade e ação comum” (LG, 32), todos 

participam ativamente da ação evangelizadora da Igreja no mundo, sentido último da 

própria comunidade eclesial que eles próprios constituem.  

Portanto, todos na Igreja (LG, 30), pelo fato de serem batizados (LG, 33), 

independentemente de sua condição no interior dela, devem anunciar a salvação de 

Cristo e promover os valores evangélicos na sociedade, sendo assim sujeitos ativos na 

Igreja.  



100 
 

Portanto, todo católico é sujeito eclesial por ser batizado e não por alguma 

delegação posterior da autoridade. Daí brota "o direito e o dever” de exercer seus 

carismas para o bem dos homens e a edificação da Igreja (AA, 3).  

A ação pastoral no interior da Igreja vai ser incrementada nos anos posteriores 

ao Concílio Vaticano II pela renovação dos ministérios, abrindo assim novos campos de 

atuação (catequese, promoção humana, obras de caridade, coordenação pastoral, 

assessoria das mais diversas, animação litúrgica, ensino teológico). 

Observemos que o Documento de Aparecida, no qual o atual papa teve 

influência direta como presidente da Comissão de Redação, acolhe o ensinamento 

conciliar, reconhece os leigos e leigas como "verdadeiros sujeitos eclesiais”, 

interlocutores competentes entre a Igreja e a sociedade (DAp, 497a), recomendando 

que os bispos devam "abrir para eles espaços de participação e confiar-lhes ministérios 

e responsabilidades” (DAp, 211).  

Dotados de uma formação adequada (DAp, 212), devem os fiéis leigos/as "ser 

parte ativa e criativa na elaboração e execução de projetos pastorais a favor da 

comunidade” (DAp, 213), participando "do discernimento, da tomada de decisões, do 

planejamento e da execução” (DAp, 371).  

Naturalmente, o mesmo documento adverte para a necessidade de uma 

mudança de mentalidade de todos na Igreja, especialmente da hierarquia (DAp, 213). 

O Papa Francisco, em sua Exortação Apostólica, deixa bem claro que irá insistir 

nesta conquista do Concílio Vaticano II e enfatizada na Assembleia Episcopal em 

Aparecida: "Cada um dos batizados, independentemente da própria função na Igreja e 

do grau de instrução da sua fé, é um sujeito ativo de evangelização” (EG, 120).  

A missão não é apenas um ornamento ou um apêndice na pessoa do cristão; é 

algo que não se pode arrancar de si sem se destruir (EG, 273).  

Mesmo mencionando a necessidade de uma melhor formação (EG, 121), o 

papa insiste na evangelização pelo contato pessoal (EG, 127), já que se trata de 

comunicar aos outros a própria experiência salvífica do encontro com Jesus Cristo, à 

semelhança dos primeiros discípulos, da samaritana e de Paulo (EG, 120). Mas também 

reconhece a dificuldade dos leigos/as por não encontrarem espaço nas Igrejas Locais, 

em parte devido a um excessivo clericalismo (EG, 102).  

 



101 
 

8.9.5- Uma Igreja que testemunhe na vida a sua fé em Jesus Cristo 

Sem desconhecer os exemplos de tantos cristãos que viveram sua fé de modo 

autêntico e generoso, não podemos deixar de caracterizar a Igreja que herdamos 

como uma realidade na qual o doutrinal dominava o existencial; o jurídico se impunha 

ao sacramental; o institucional prevalecia sobre o místico; certo tradicionalismo 

impedia renovações urgentes; o medo da novidade impedia o eclodir de novos 

caminhos evangelizadores; a mentalidade do poder eclesiástico emudecia a verdade 

do serviço eclesiástico.  

Toda renovação eclesial implica um retorno ao mais nuclear da fé cristã, que é 

a vivência cristã das primeiras comunidades, talvez encobertas pelas doutrinas, 

normas, regulamentações, tradições que se lhes agregaram ao longo da história, 

certamente para explicitar e salvaguardar este núcleo evangélico, mas que não 

deixaram de obscurece-lo, por ocuparem um lugar central que não é o seu. Este fato 

não passou despercebido ao Papa Francisco, como iremos ver. 

Primeiramente, ele enfatiza a importância decisiva do Espírito Santo na vida da 

Igreja. De fato, se a Igreja é a comunidade dos que creem em Jesus Cristo, então toda 

ela está fundamentada na ação do Espírito Santo. Pois só podemos confessar Jesus 

Cristo como Senhor pela ação do Espírito Santo (1Cor 12,3). É a participação de todos 

no mesmo Espírito que gera a comunhão (2Cor 13,13). O Espírito que esteve presente 

e atuante na existência de Jesus continua atuando hoje nos cristãos (LG, 7).  

O Papa Francisco distingue uma evangelização vista como "um conjunto de 

tarefas vividas como obrigação pesada” da "evangelização com espírito”, isto é, "com o 

Espírito Santo, já que Ele é a alma da Igreja evangelizadora” (EG, 261). E completa: 

"Para manter vivo o ardor missionário, é necessária uma decidida confiança no Espírito 

Santo”, pois "não há maior liberdade do que a de se deixar conduzir pelo Espírito”, 

"permitindo que Ele nos ilumine, guie, dirija e impulsione para onde Ele quiser” (EG, 

280). 

Numa época marcada pela inflação de palavras através dos vários meios de 

comunicação social e também de certo ceticismo com relação às ideologias e 

cosmovisões, ganha a experiência pessoal um peso enorme para fundamentar as 

convicções pessoais.  



102 
 

Esta realidade atinge também a fé dos cristãos. Esta resulta de uma iniciativa de 

Deus de vir ao nosso encontro, doando-Se a si próprio em Jesus Cristo e no Espírito 

Santo, iniciativa que se realiza plenamente ao ser acolhida pelo cristão na fé.  

Portanto, a fé é um evento salvífico na vida da pessoa que é, de certo modo, 

por ela experimentado. Esta experiência atinge o coração de cada um, não só dando 

sentido à existência humana, mas também consolando, fortalecendo e iluminando os 

que a fazem. É a experiência do amor, da bondade e da misericórdia de Deus, 

realidade prioritária e fundamental em nossa vida.  

O Papa enfatiza a importância da experiência pessoal com Jesus Cristo, do amor 

de Deus que Ele nos revela. Em suas palavras: "O verdadeiro missionário (...) sabe que 

Jesus caminha com ele, fala com ele, respira com ele, trabalha com ele” (EG, 266). 

Ao iniciar sua vida pública, Jesus proclama: "Completou-se o tempo, e o Reino 

de Deus está próximo. Convertei-vos e crede na Boa-Nova” (Mc 1,15). É uma 

conversão intimamente relacionada com o Reino de Deus, pois significa acolher na fé a 

salvação definitiva de Deus na pessoa de Jesus Cristo como núcleo da própria 

existência.  

Esta conversão deve estar presente na vida do cristão como uma atitude de 

fundo que o acompanha sempre. E também na vida da Igreja, seja em sua consciência, 

seja em suas instituições.  

Esta exigência aparece claramente no Documento de Aparecida, tanto em seu 

aspecto pessoal (DAp, 366), que inclui uma mudança de mentalidade eclesial por parte 

de todos, especialmente do clero (DAp, 213), quanto em sua dimensão institucional 

(DAp, 365), acionada pelo que o texto chama de conversão pastoral.  

O Papa Francisco demonstra clara consciência do desafio da renovação eclesial 

e conclama todos a uma "conversão pastoral e missionária” na linha de Aparecida (EG, 

25). Entretanto o papa inova ao apontar bem concretamente o que necessita de 

conversão: mundanismo espiritual dos que buscam a si próprios, a glória humana e o 

bem-estar pessoal sob as aparências de religiosidade (EG, 93), uma fé prisioneira de 

um racionalismo subjetivo ou de "uma suposta segurança doutrinal ou disciplinar que 

dá lugar a um elitismo narcisista e autoritário, onde, em vez de evangelizar, se 

analisam e classificam os demais” (EG, 94).  



103 
 

Menciona ainda o exibicionismo na liturgia, na doutrina e no prestígio da Igreja, 

o fascínio das conquistas pessoais e auto referenciais, bem como das estatísticas e das 

avaliações. E termina: "Quem caiu nesse mundanismo olha de cima e de longe, rejeita 

a profecia dos irmãos, desqualifica quem o questiona, faz ressaltar constantemente os 

erros alheios e vive obcecado pela aparência” (EG, 97). E conclui: "Deus nos livre de 

uma Igreja mundana sob vestes espirituais e pastorais!” (EG, 97).  

 

8.9.6- Uma Igreja dos pobres 

Conhecemos a tentativa de um grupo de bispos, por ocasião do Concílio 

Vaticano II, em promover uma maior simplicidade e austeridade na Igreja. Estavam 

bem conscientes de que muitos símbolos de poder e riquezas foram se agregando ao 

longo dos séculos à instituição eclesial. Contudo, tais esforços apenas resultaram numa 

pequena menção, meio perdida no interior de um texto conciliar: "... assim como 

Cristo realizou a obra da redenção na pobreza e na perseguição, assim a Igreja é 

chamada a seguir pelo mesmo caminho, para comunicar aos homens os frutos da 

redenção” (LG, 8).  

Ao tratar da dimensão social da evangelização no capítulo IV da Exortação 

Apostólica, o Papa Francisco inicia com uma afirmação que diz tudo: "Evangelizar é 

tornar o Reino de Deus presente no mundo” (EG, 176). Pois o mesmo não é apenas 

uma realidade espiritual, mas atinge o ser humano em todas as suas dimensões, de tal 

modo que afirma mais adiante: "Deus, em Cristo, não redime somente a pessoa 

individual, mas também as relações sociais entre os homens” (EG, 178); daí que "na 

medida em que Ele conseguir reinar entre nós, a vida social será um espaço de 

fraternidade, de justiça, de paz, de dignidade para todos” (EG, 180).  

De fato, no Novo Testamento se exprime a absoluta prioridade da “saída de si 

próprio para o irmão” como um dos fundamentos de toda norma moral e critério de 

crescimento espiritual (EG, 179).  

Daí o Papa poder afirmar: "Uma fé autêntica, que nunca é cômoda ou 

individualista, comporta sempre um profundo desejo de mudar o mundo, transmitir 

valores, deixar a terra um pouco melhor depois da nossa passagem por ela” (EG, 183). 

O Papa lembra que "cada cristão e cada comunidade são chamados a ser 

instrumentos de Deus a serviço da libertação e promoção dos pobres” (EG, 187) e 



104 
 

insiste na palavra "solidariedade”, enquanto expressa "uma nova mentalidade que 

pense em termos de comunidade, de prioridade da vida de todos sobre a apropriação 

dos bens por parte de alguns” (EG, 188), sobretudo hoje quando experimentamos na 

sociedade "um novo paganismo individualista” (EG, 195).  

Assim, não nos admira que o papa Francisco tenha recebido fortes críticas de 

certos setores da sociedade. Ele retoma com força a opção pelos pobres ao afirmar 

sem rodeios: "Desejo uma Igreja pobre para os pobres” e reafirma a experiência da 

Igreja latino-americana de que os pobres nos evangelizam (EG, 198).  

Para ele, o anúncio do Reino hoje só se torna significativo e digno de fé se for 

acompanhado de uma proximidade real com os pobres (EG, 199). Termina lamentando 

o que estes últimos sofrem por falta de cuidado espiritual (EG, 200).  

Concluindo, a missão da Igreja não acontece senão fundamentada na pessoa de 

Jesus, no encontro com Ele e, a partir Dele, no lançar-se ao mundo proclamando a boa 

notícia.  

Para isso, a teologia missionária parte de alguns eixos de ação:  

a) Eixo cristológico: trata-se da teologia da cruz e do mistério pascal;  

b) Eixo antropológico: a atenção ao homem, à sua história, à sua cultura em 

uma atividade de constante atualização e uma necessidade de inculturação 

que levem em conta os valores realmente humanos, tendo em vista uma 

evangelização da própria cultura, ou mais exatamente, das diversas 

culturas, a partir da Boa Nova;  

c) Eixo dialogal: com as religiões não cristãs e com os não crentes. 

Necessidade de ter presente que a Divina Providência não nega os auxílios 

necessários à salvação àqueles que, sem culpa, ainda não chegaram ao 

conhecimento expresso de Deus e se esforçam, não sem a divina graça, por 

levar uma vida reta (LG, 16);  

d) Eixo diaconal: consciência e ação em vista da opção preferencial pelos 

pobres, oprimidos, marginalizados. Nessa opção preferencial resplandece o 

verdadeiro espírito do Evangelho. 

 

 

 



105 
 

 

Papa refletir: 

1- Quais são os principais traços da eclesiologia do Concílio Vaticano II? 

2- Quais são os principais traços da eclesiologia do Papa João Paulo II? 

3-  Quais são os principais traços da eclesiologia do Papa Bento XVI? 

4- Quais são os principais traços da eclesiologia do Papa Francisco? 

 

  



106 
 

ANEXO: 

“CREIO NA SANTA IGREJA CATÓLICA”  

OU COMO O CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA RESPONDE AO TEMA 

 

Deus, infinitamente Perfeito e Bem-aventurado em si mesmo, em um desígnio 

de pura bondade, criou livremente o homem para fazê-lo participar de sua vida bem-

aventurada. Eis por que, desde sempre e em todo lugar, está perto do homem. Chama-

o e ajuda-o a procurá-lo, a conhecê-lo e a amá-lo com todas as suas forças. Convoca 

todos os homens, dispersos pelo pecado, para a unidade de sua família, a Igreja. Faz 

isto por meio do Filho, que enviou como Redentor e Salvador quando os tempos se 

cumpriram. Nele e por Ele, chama os homens a se tornarem, no Espírito Santo, seus 

filhos adotivos, e portanto os herdeiros de sua vida bem-aventurada (CIC, 1). 

A fim de que este chamado ressoe pela terra inteira, Cristo enviou os apóstolos 

que escolhera, dando-lhes o mandato de anunciar o Evangelho: "Ide, fazei que todas 

as nações se tornem discípulos, batizando-as em nome do Pai, do Filho e do Espírito 

Santo, e ensinando-as a observar tudo quanto vos ordenei. E eis que eu estou 

convosco todos os dias até a consumação dos séculos" (Mt 28,19-20).  

Fortalecidos com esta missão, os apóstolos "saíram a pregar por toda parte, 

agindo com eles o Senhor, e confirmando a Palavra por meio dos sinais que a 

acompanhavam" (Mc 16,20). (CIC, 2) 

Bem cedo passou-se a chamar de catequese o conjunto de esforços 

empreendidos na Igreja para fazer discípulos, para ajudar os homens a crerem que 

Jesus é o Filho de Deus, a fim de que, por meio da fé, tenham a vida em nome dele, 

para educá-los e instruí-los nesta vida, e assim construir o Corpo de Cristo (CIC, 4). 

A catequese é uma educação da fé das crianças, dos jovens e dos adultos, a 

qual compreende especialmente um ensino da doutrina cristã, dado em geral de 

maneira orgânica e sistemática, com o fim de os iniciar na plenitude da vida cristã (CIC, 

5). 

A catequese anda intimamente ligada com toda a vida da Igreja. Não é somente 

a extensão geográfica e o aumento numérico, mas também e mais ainda o 

crescimento interior da Igreja, sua correspondência ao desígnio de Deus que 

dependem da catequese mesma (CIC, 7). 



107 
 

Diante disto, não estranha que, no dinamismo que seguiu o Concílio Vaticano II 

(que o papa Paulo VI considerava como grande catecismo dos tempos modernos), a 

catequese da Igreja tenha novamente despertado a atenção.  

Assim, o presente Catecismo da Igreja inspira-se na grande tradição dos 

catecismos que articulam a catequese em tomo de quatro "pilares": 

� A profissão da fé batismal (o Símbolo); 

� Os sacramentos da fé; 

� A vida de fé (os Mandamentos); 

� A oração do crente (o "Pai-Nosso"). 

No Catecismo da Igreja Católica encontramos o que é a Igreja no desígnio de 

Deus.  

A seguir, apresentamos os principais pontos que achamos importantes e que 

nos ajudam a avançar na evangelização, e que revelam temas já estudados nos 

capítulos anteriores sobre a Igreja católica, apostólica, romana com os números 

correspondentes no próprio Catecismo: 

 

01.  O que significa o termo Igreja? 

Designa o Povo que Deus convoca e reúne de todos os recantos da terra, para 

constituir a assembleia dos que, pela fé e pelo Batismo, se tornam filhos de Deus, 

membros de Cristo e templo do Espírito Santo. (CIC, 751-752; 777; 804) 

 

02.  Há outros nomes e imagens com que a Bíblia indica a Igreja? 

Na Sagrada Escritura, encontramos muitas imagens que mostram aspectos 

complementares do mistério da Igreja.  O Antigo Testamento privilegia imagens ligadas 

ao Povo de Deus; o Novo Testamento, as ligadas a Cristo como Cabeça desse Povo, que 

é o seu Corpo, e tiradas da vida pastoral (aprisco, rebanho, ovelhas), agrícola (campo, 

oliveira, vinha), de moradia (morada, pedra, templo), familiar (esposa, mãe, família).     

(CIC, 753-757) 

 

03.  Quais são a origem e a consumação da Igreja? 

A Igreja encontra origem e consumação no desígnio eterno de Deus. Foi 

preparada na Antiga Aliança com a eleição de Israel, s inal da reunião futura 



108 
 

de todas as nações. Fundada pelas palavras e pelas ações de Jesus Cristo, 

foi realizada sobretudo mediante a sua morte redentora e a sua 

ressurreição. Foi depois manifestada como mistério de salvação mediante a  

efusão do Espírito Santo no dia de Pentecostes. Terá sua consumação no 

final dos tempos como assembleia celeste de todos os redimidos. (CIC, 758-

766; 778)  

04. Qual é a missão da Igreja? 

A missão da Igreja é anunciar e instaurar entre todos os povos o Reino de Deus 

inaugurado por Jesus Cristo. Ela constitui aqui na terra o germe e o início desse Reino 

salvífico.  (CIC, 767-769) 

 

05. Em que sentido a Igreja é Mistério? 

A Igreja é Mistério porque na sua realidade visível está presente e operante uma 

realidade espiritual, divina, que se percebe somente com os olhos da fé. (CIC, 770-773; 

779) 

 

06. Que significa a Igreja ser sacramento universal de salvação? 

Significa que é sinal e instrumento da reconciliação e da comunhão de toda a 

humanidade com Deus e da unidade de todo o gênero humano. (CIC, 774-776; 780) 

 

07. Por que a Igreja é Povo de Deus? 

A Igreja é o Povo de Deus porque aprouve a Ele santificar e salvar os homens, não de 

modo isolado, mas constituindo-os num só Povo reunido pela unidade do Pai e do 

Filho e do Espírito Santo. (CIC, 781; 802-804) 

 

08. Quais são as características do Povo de Deus? 

Esse povo, de que nos tornamos membros mediante a fé em Cristo e o Batismo, tem 

por origem Deus Pai, por chefe Jesus Cristo, por condição a dignidade e a liberdade dos 

filhos de Deus, por lei o mandamento novo do amor, por missão ser o sal da terra e a 

luz do mundo, por meta o Reino de Deus, já iniciado nesta terra. (CIC, 782) 

 



109 
 

09. Em que sentido o povo de Deus participa das três funções de Cristo: Sacerdote, 

Profeta e Rei? 

O povo de Deus participa do seu ofício sacerdotal porquanto os batizados são 

consagrados pelo Espírito Santo para oferecer sacrifícios espirituais; participa do seu 

ofício profético, porque com o sentido sobrenatural da fé adere indefectivelmente a 

ela, aprofunda e a testemunha; participa do seu ofício régio como serviço, imitando 

Jesus Cristo que, rei do universo, se fez servo de todos, sobretudo dos pobres e 

sofredores. (CIC, 783-786) 

 

10. De que modo a Igreja é corpo de Cristo? 

Por meio do Espírito, Cristo morto e ressuscitado une a si intimamente os seus fiéis. 

Desse modo, os que creem em Cristo, como íntimos dele, sobretudo na Eucaristia, 

estão unidos entre si na caridade, formando um só corpo, a Igreja, cuja unidade se 

realiza na diversidade de membros e de funções. (CIC, 787-791; 805-806) 

 

11. Quem é a cabeça desse corpo? 

Cristo é a ”Cabeça do corpo, que é a Igreja” (Cl 1,18). A Igreja vive dele, nele e por ele. 

Cristo e a Igreja formam o “Cristo total” (Santo Agostinho).  “Cabeça e membros são 

como que uma só pessoa mística” (Santo Tomás de Aquino). (CIC, 792-795; 807) 

 

12. Por que a Igreja é chamada de esposa de Cristo? 

Porque o próprio Senhor se identificou como o “Noivo” (Mc 2,19), que amou a Igreja, 

unindo-a a si com uma Aliança eterna.  Ele se entregou a si mesmo por ela, para 

purificá-la com o seu sangue e “torná-la santa (E 5,26) e mãe fecunda de todos os 

filhos de Deus”. Se o termo “corpo” evidencia a unidade da “cabeça” com os membros, 

o termo “esposa” ressalta a distinção dos dois numa relação pessoal. (CIC, 796; 808) 

 

13. Por que a Igreja é chamada de templo do Espírito Santo? 

Porque o Espírito Santo reside no corpo que é a Igreja: na sua Cabeça e nos seus 

membros; além disso, Ele edifica a Igreja na caridade com a Palavra de Deus, os 

sacramentos, as virtudes e os carismas. “O que o nosso espírito, ou seja, a nossa alma 



110 
 

é para os nossos membros, isso mesmo é o Espírito Santo para os membros de Cristo, 

para o Corpo de Cristo, que é a Igreja” (S. Agostinho). (CIC, 797-798; 809-810) 

 

14. O que são os carismas? 

Os carismas são dons especiais do Espírito Santo concedidos a cada um para o bem dos 

homens, para as necessidades do mundo e em particular para a edificação da Igreja, a 

cujo Magistério cabe discerni-los. (CIC, 799-801) 

 

15. Por que a Igreja é Una? 

A Igreja é una porque tem como origem e modelo a unidade na Trindade das Pessoas 

de um só Deus: como fundador e chefe, Jesus Cristo, que restabelece a unidade de 

todos os povos num só corpo; como alma, o Espírito Santo, que une todos os fiéis na 

comunhão em Cristo. Ela tem uma só fé, uma só vida sacramental, uma única sucessão 

apostólica, uma comum esperança e a mesma caridade. (CIC, 813-815; 866) 

 

16. Onde subsiste a única Igreja de Cristo? 

A única Igreja de Cristo, como sociedade constituída e organizada no mundo subsiste 

(subsisti in) na Igreja católica, governada pelo sucessor de Pedro e pelos bispos em 

comunhão com ele. Somente por meio dela se pode obter a plenitude dos meios de 

salvação, pois o Senhor confiou todos os bens da Nova Aliança ao único colégio 

apostólico, cujo chefe é São Pedro. (CIC, 816; 870) 

 

17. Como considerar os cristãos neocatólicos? 

Nas Igrejas e comunidades eclesiais que se separaram da plena comunhão da Igreja 

católica encontram-se muitos elementos de santificação e de verdade. Todo esse bem 

provém de Cristo e impele à unidade católica. Os membros dessas Igrejas e 

comunidades são incorporados a Cristo no Batismo: por isso, nós os reconhecemos 

como irmãos. (CIC, 817-819) 

 

 

 

 



111 
 

18. Como se empenhar a favor da unidade dos cristãos? 

O desejo de restabelecer a união de todos os cristãos é um dom de Cristo e um apelo 

do Espírito. Diz respeito a toda a Igreja e se realiza com a conversão do coração, a 

oração, o recíproco conhecimento fraterno e o diálogo teológico. (CIC, 820-822; 866) 

 

19.  Em que sentido a Igreja é Santa? 

A Igreja é santa, porquanto Deus Santíssimo é o seu autor; Cristo entregou-se por ela, 

para santificá-la e torná-la santificante; o Espírito Santo a vivifica com a caridade.  Nela 

se encontra a plenitude dos meios de salvação. A santidade é a vocação de cada um de 

seus membros e o fim de toda a sua atividade. A Igreja conta em seu meio com a 

Virgem Maria e inumeráveis Santos como modelos e intercessores. A santidade da 

Igreja é a fonte da santificação dos seus filhos, os quais, aqui na terra, se reconhecem 

todos pecadores, sempre necessitados de conversão e de purificação. (CIC, 823-829; 

867) 

 

20.  Por que a Igreja é chamada de Católica? 

A Igreja é católica, ou seja, universal, porque nela está presente Cristo: “Onde está 

Cristo Jesus, está a Igreja católica” (Santo Inácio de Antioquia). Ela anuncia a totalidade 

e a integridade da fé; contém e administra a plenitude dos meios de salvação; é 

enviada em missão a todos os povos, em qualquer tempo e a qualquer que seja a 

cultura a que pertençam. (CIC, 830-831; 868) 

 

21. É católica a Igreja particular? 

É católica toda Igreja particular (ou seja, a diocese e a paróquia) formada pela 

comunidade dos cristãos que estão em comunhão na fé e nos sacramentos com seu 

bispo, ordenado na sucessão apostólica, e com a Igreja de Roma, que “preside na 

caridade” (Santo Inácio de Antioquia). (CIC, 832-833) 

 

22.  Quem pertence à Igreja católica? 

Todos os homens pertencem ou são ordenados de modos diversos à unidade católica 

do Povo de Deus. Está plenamente incorporado à Igreja católica quem, tendo o Espírito 

de Cristo, está unido a ela por vínculos da profissão de fé, dos sacramentos, do 



112 
 

governo eclesiástico e da comunhão. Os batizados que não realizam plenamente essa 

unidade católica estão numa certa comunhão, embora imperfeita, com a Igreja 

católica. (CIC, 836-838) 

 

23.  Qual é a relação da Igreja católica com o povo hebreu? 

A Igreja católica reconhece a própria relação com o povo hebreu pelo fato de que Deus 

escolheu esse povo como o primeiro de todos a acolher a sua Palavra. É ao povo 

hebreu que pertencem “a adoção, a glória, as alianças, as leis, o culto, as promessas e 

também os patriarcas. Deles é que descende, quanto à carne, o Cristo” (Rm 9,4-5).  

Diferentemente das outras religiões não cristãs, a fé hebraica já é resposta à Revelação 

de Deus na Antiga Aliança. (CIC, 839-840) 

 

24.  Que ligação há entre a Igreja católica e as religiões não cristãs? 

Há uma ligação que provém, em primeiro lugar, da origem e do fim comuns de todo o 

gênero humano. A Igreja católica reconhece que tudo o que de bom e de verdade se 

encontra nas outras religiões vem de Deus, é raio da sua verdade, pode preparar para 

o acolhimento do Evangelho e estimular à unidade da humanidade na Igreja de Cristo. 

(CIC, 841-845) 

 

25.  O que significa a afirmação: “Fora da Igreja não há salvação”? 

Significa que toda salvação vem de Cristo Cabeça por meio da Igreja, que é  seu corpo. 

Portanto, não podem ser salvos os que, conhecendo a Igreja como fundada por Cristo 

e necessária à salvação, nela não entrarem e nela não perseverarem. Ao mesmo 

tempo, graças a Cristo e à sua Igreja, podem conseguir a salvação eterna todos os que, 

sem culpa, ignoram o Evangelho de Cristo e a sua Igreja, mas procuram sinceramente a 

Deus e, sob a influência da Igreja, se esforçam por cumprir a vontade dele, conhecida 

por meio do ditame da consciência. (CIC, 846-848) 

 

26. Por que a Igreja deve anunciar o Evangelho a todo o mundo? 

Porque Cristo ordenou: “Ide, pois, fazer discípulos entre todas as nações, e batizai-os 

em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28,19). Essa ordem missionária do 

Senhor tem a sua fonte no amor eterno de Deus, que enviou o seu Filho e o seu 



113 
 

Espírito, porque “quer que todos sejam salvos e cheguem ao conhecimento da 

verdade” (1Tm 2,4). (CIC, 849-851) 

 

27. De que modo a Igreja é missionária? 

Guiada pelo Espírito santo, a Igreja continua no decurso da história a missão do 

próprio Cristo. Os cristãos, portanto, devem anunciar a todos a Boa Nova trazida por 

Cristo, seguindo o seu caminho, dispostos também ao sacrifício de si até o martírio.     

(CIC, 852-856) 

 

28. Por que a Igreja é Apostólica? 

A Igreja é apostólica por sua origem, estando edificada sobre o “alicerce dos 

Apóstolos” (At 2,20); por seu ensinamento, que é o mesmo dos Apóstolos; por sua 

estrutura, porquanto ensinada, santificada e dirigida, até a volta de Cristo, pelos 

Apóstolos, graças a seus sucessores, os bispos em comunhão com o sucessor de Pedro.     

(CIC, 857; 869) 

 

29. Em que consiste a missão dos Apóstolos? 

A palavra Apóstolo significa enviado. Jesus, o Enviado do Pai, convocou doze dentre os 

seus discípulos e os constituiu como seus Apóstolos, fazendo deles as testemunhas 

escolhidas da sua ressurreição e o fundamento da sua Igreja.  Deu-lhes o mandato de 

continuarem sua missão, dizendo: “Como o Pai me enviou, também eu vos envio” (Jo 

20,21) e prometeu ficar com eles até o fim do mundo. (CIC, 858-861) 

 

30. O que é a sucessão apostólica? 

A sucessão apostólica é a transmissão, mediante o sacramento da Ordem, da missão e 

do poder dos Apóstolos a seus sucessores, os Bispos. Graças a essas transmissões, a 

Igreja permanece em comunhão de fé e de vida com a sua origem, enquanto ao longo 

dos séculos ordena, para a difusão do Reino de Cristo sobre a terra, todo o seu 

apostolado. (CIC, 861-865) 

 

 

 



114 
 

31. Quem são os fiéis? 

Os fiéis são aqueles que, incorporados a Cristo mediante o Batismo, são constituídos 

membros do Povo de Deus. Tendo-se tornado participantes, segundo a própria 

condição, da função sacerdotal, profética e régia de Cristo, são chamados a exercer a 

missão confiada por Deus à Igreja. Entre eles subsiste uma verdadeira igualdade na sua 

dignidade de filhos de Deus. (CIC, 871-872) 

 

32. Como é formado o Povo de Deus? 

Na Igreja, por instituição divina, há os ministros sagrados que receberam o sacramento 

da Ordem e formam a hierarquia da Igreja. Os outros são chamados de leigos. De uns e 

de outros saem os fiéis que se consagram de modo especial a Deus pela profissão dos 

conselhos evangélicos: castidade no celibato, pobreza e obediência. (CIC, 873; 934) 

 

33. Por que Cristo institui a hierarquia eclesiástica? 

Cristo instituiu a hierarquia eclesiástica com a missão de apascentar o Povo de Deus no 

seu nome, e por isso lhe deu autoridade. Ela é formada pelos ministros sagrados: 

bispos, presbíteros, diáconos. Graças ao sacramento da Ordem, os bispos e os 

presbíteros agem, no exercício de seu ministério, em nome e na pessoa de Cristo 

Cabeça; os diáconos servem o Povo de Deus na diaconia (serviço) da palavra, da 

liturgia, da caridade. (CIC, 874-876; 935) 

 

34. Como se realiza a dimensão colegial do ministério eclesial? 

Conforme o exemplo dos doze Apóstolos escolhidos e enviados com Cristo, a união dos 

membros da hierarquia eclesiástica está a serviço da comunhão de todos os fiéis. Cada 

bispo exerce o seu ministério como membro do colégio episcopal em comunhão com o 

papa, tornando-se participante com ele da solicitude pela Igreja universal. Os 

sacerdotes exercem seu ministério, no presbitério da Igreja particular, em comunhão 

com o próprio bispo e sob sua orientação. (CIC, 877) 

 

 

 

 



115 
 

35. Por que o ministério eclesial tem também um caráter pessoal? 

O ministério eclesial tem também um caráter pessoal porque, em virtude do 

sacramento da Ordem, cada qual é responsável diante de Cristo, que o chamou 

pessoalmente, conferindo-lhe a missão. (CIC, 878-879) 

 

36. Qual é a missão do papa? 

O papa, bispo de Roma e sucessor de São Pedro, é o perpétuo e visível princípio e 

fundamento da unidade da Igreja. É o vigário de Cristo, chefe do colégio dos bispos e 

pastor de toda a Igreja, sobre a qual tem, por divina instituição, poder pleno, supremo, 

imediato e universal. (CIC, 881-882; 936-937) 

 

37. Qual é a tarefa do colégio dos bispos? 

O colégio dos bispos, em comunhão com o papa e jamais sem ele, exerce também 

sobre a Igreja o supremo e pleno poder. (CIC, 883-885) 

 

38. Como os bispos realizam sua missão de ensinar? 

Os bispos, em comunhão com o papa, têm o dever de anunciar a todos, fielmente e 

com autoridade, o Evangelho, como testemunhas autênticas da fé apostólica, 

revestidos da autoridade de Cristo. Mediante o sentido sobrenatural da fé, o Povo de 

Deus adere indefectivelmente à fé, sob a guia do Magistério vivo da Igreja. (CIC, 888-

890; 939) 

 

39. Quando se exerce a infalibilidade do Magistério? 

A infalibilidade se exerce quando o Romano Pontífice, em virtude da sua autoridade de 

supremo Pastor da Igreja, ou o Colégio dos bispos em comunhão com o papa, 

sobretudo reunido num Concílio Ecumênico, proclama com ato definitivo uma 

doutrina referente à fé ou à moral, e também quando o papa e os bispos, em seu 

Magistério ordinário, concordam em propor uma doutrina como definitiva. A esses 

ensinamentos todo fiel deve aderir com o obséquio da fé. (CIC, 891) 

 

 

 



116 
 

40. Como os bispos exercem o ministério de santificar? 

Os bispos santificam a Igreja dispensando a graça de Cristo com o ministério da palavra 

e dos sacramentos, em particular da Eucaristia, e também com a sua oração, o seu 

exemplo e o seu trabalho. (CIC, 893) 

 

41. Como os bispos exercem a função de reger? 

Cada bispo, como membro do colégio episcopal, tem colegialmente a solicitude por 

todas as Igrejas particulares e por toda a Igreja junto com os outros bispos unidos ao 

papa. O bispo, a quem é confiada uma Igreja particular, governa-a com a autoridade 

do sagrado poder próprio, ordinário e imediato, exercido em nome de Cristo, bom 

Pastor, em comunhão com toda a Igreja e sob a guia do sucessor de Pedro. (CIC, 894-

896) 

 

42. Qual é a vocação dos fiéis leigos? 

Os fiéis leigos têm como vocação própria procurar o reino de Deus, iluminando e 

ordenando as realidades temporais segundo Deus.  Realizam assim o chamado à 

santidade e ao apostolado, dirigido a todos os batizados. (CIC, 897-900; 940) 

 

43. Como participam os fiéis leigos do ofício sacerdotal de Cristo? 

Dele participam ao oferecer – como sacrifício espiritual “agradável a Deus, por Jesus 

Cristo” (1Pd 2,5), sobretudo na Eucaristia – a própria vida com todas as obras, preces e 

iniciativas apostólicas, vida familiar e trabalho cotidiano, males da vida suportados 

com paciência e descanso corporal e espiritual.  Assim, também os leigos, dedicados a 

Cristo e consagrados pelo Espírito Santo, oferecem a Deus o próprio mundo. (CIC, 901-

903) 

 

44. Como participam de seu ofício profético? 

Os leigos participam ao acolherem cada vez mais na fé a Palavra de Cristo e ao 

anunciá-la ao mundo mediante o testemunho da vida e da palavra, a ação 

evangelizadora e a catequese.  Essa ação evangelizadora adquire uma particular 

eficácia pelo fato de se realizar nas condições comuns do século. (CIC, 904-907; 942) 

 



117 
 

45. Como participam de seu ofício régio? 

Os leigos participam da função régia de Cristo por terem recebido dele o poder de 

vencer, em si mesmos e no mundo, o pecado, com a abnegação de si e a santidade de 

sua vida. Exercem vários ministérios ao serviço da comunidade e impregnam de valor 

moral as atividades temporais do homem e as instituições da sociedade. (CIC, 908-913; 

943) 

 

46. O que é a vida consagrada? 

É um estado de vida reconhecido pela Igreja. É uma resposta livre a um chamado 

particular de Cristo, com o qual os consagrados se dedicam totalmente a Deus e 

tendem a uma perfeição da caridade sob a moção do Espírito Santo. Essa consagração 

se caracteriza pela prática dos conselhos evangélicos. (CIC, 931c-933; 945) 

 

47. O que oferece a vida consagrada à missão da Igreja? 

A vida consagrada participa da missão da Igreja mediante a plena dedicação a Cristo e 

aos irmãos, testemunhando a esperança do Reino celeste. (CIC, 931-933; 945) 

 

48. O que significa a expressão comunhão dos santos? 

Essa expressão indica, em primeiro lugar, a comum participação de todos os membros 

da Igreja nas coisas santas (santa): a fé, os sacramentos – em particular a Eucaristia –, 

os carismas e os outros dons espirituais. Na raiz da comunhão está a caridade que “não 

é interesseira” (1Cor 13,5), mas estimula o fiel “a pôr tudo em comum” (At 4,32), até 

os próprios bens materiais a serviço dos mais pobres. (CIC, 946-953; 960) 

 

49. O que significa ainda a expressão comunhão dos santos? 

Essa expressão designa também a comunhão entre as pessoas santas (senti), ou seja, 

entre os que pela graça estão unidos a Cristo morto e ressuscitado. Alguns são 

peregrinos na Terra; outros, tendo deixado esta vida, estão se purificando, ajudados 

também pelas nossas orações; outros, enfim, já gozam da glória de Deus e intercedem 

por nós. Todos juntos formam em Cristo uma só família, a Igreja, para louvor e glória 

da Trindade. (CIC, 954-959; 961-962) 

 



118 
 

50. Em que sentido a bem-aventurada Virgem Maria é Mãe da Igreja? 

A bem-aventurada Virgem Maria é Mãe da Igreja na ordem da graça porque deu à luz 

Jesus, o Filho de Deus, Cabeça do corpo que é a Igreja. Jesus, moribundo na cruz, 

apontou-a como mãe do discípulo com estas palavras: “Eis a tua mãe!” (Jo 19,27).     

(CIC, 963-966; 973) 

 

51. Como a Virgem Maria ajuda a Igreja? 

Depois da ascensão do seu Filho, a Virgem Maria ajuda com suas orações as primícias 

da Igreja e, mesmo depois da sua assunção ao céu, ela continua a interceder pelos 

seus filhos, a ser para todos um modelo de fé e de caridade, e a exercer sobre eles 

uma influência salutar, que brota da superabundância dos méritos de Cristo. Os fiéis 

veem nela uma imagem e uma antecipação da ressurreição que os espera, e a invocam 

como advogada, auxiliadora, protetora, medianeira. (CIC, 967-970) 

 

52. Que tipo de culto se dirige à santa Virgem? 

É um culto singular, mas difere essencialmente do culto de adoração prestado 

somente à Santíssima Trindade.  Esse culto de especial veneração encontra particular 

expressão nas festas litúrgicas dedicadas à Mãe de Deus e na oração mariana, como o 

santo Rosário, resumo de todo o Evangelho. (CIC, 971) 

 

53. De que modo a bem-aventurada Virgem Maria é o ícone escatológico da Igreja? 

Ao olhar para Maria, toda santa e já glorificada em corpo e alma, a Igreja contempla 

nela o que ela mesma é chamada a ser na terra e o que será na pátria celeste. (CIC, 

972; 974-975) 

 

54. Como se perdoam os pecados? 

O primeiro e principal sacramento para o perdão dos pecados é o Batismo. Para os 

pecados cometidos depois do Batismo, Cristo instituiu o sacramento da Reconciliação 

ou Penitência, por meio do qual o batizado se reconcilia com Deus e com a Igreja.     

(CIC, 976-980; 984-985) 

 

 



119 
 

55. Por que a Igreja tem o poder de perdoar os pecados? 

A Igreja tem a missão e o poder de perdoar os pecados porque o próprio Cristo lhe 

conferiu: “Recebei o Espírito Santo. A quem perdoardes os pecados, serão perdoados; 

a quem os retiverdes, ficarão retidos” (Jo 20,22-23). (CIC, 981-983; 986-987) 

  



120 
 

BIBLIOGRAFIA UTILIZADA E CITADA 

 

1- SIGLAS E DOCUMENTOS DA IGREJA 

AA - Apostolicam Actuositatem (Decreto do Concílio Vaticano II sobre o Apostolado 

dos Leigos, 1965). 

AD - Ad Gentes (Decreto do Concílio Vaticano II sobre a Atividade Missionária da 

Igreja, 1965). 

CD - Christus Dominus (Decreto do Concílio Vaticano II sobre o Múnus Pastoral dos 

Bispos na Igreja, 1965). 

CIC - Catecismo da Igreja Católica, 1992. 

CTI - Comissão Teológica Internacional. 

DV - Dei Verbum (Constituição Dogmática do Concílio Vaticano II sobre a Revelação 

Divina, 1965). 

EG – Evangelii Gaudium (Exortação Apostólica A Alegria do Evangelho do Papa 

Francisco – sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual) 

EV - Evangelium Vitae (Carta Encíclica de João Paulo II sobre o Valor e Inviolabilidade 

da Vida Humana, 1995). 

GS - Gaudium et Spes (Constituição Pastoral do Concílio Vaticano II sobre a Igreja no 

Mundo Atual, 1965). 

LG - Lumen Gentium (Constituição Dogmática do Concílio Vaticano II sobre a Igreja, 

1964). 

MR - Missal Romano. 

PO - Presbyterorum Ordinis (Decreto do Concílio Vaticano II sobre o Ministério e Vida 

dos Presbíteros, 1965). 

SC - Sacrosanctum Concilium (Constituição do Concílio Vaticano II sobre a Sagrada 

Liturgia, 1963). 

SM - Signum Magnum (Exortação Apostólica consagrada ao Culto da Virgem Maria, 

Mãe da Igreja e Modelo de Todas as Virtudes, 1967). 

UR - Unitatis Redintegratio (Decreto do Concílio Vaticano II sobre o Ecumenismo, 

1964). 

UUS - Ut Unum Sint (Carta Encíclica, João Paulo II, sobre o Empenho Ecumênico, 1995). 

 



121 
 

 

2- DOCUMENTOS CONSULTADOS 

- Compêndio do Concílio Vaticano II.  Editora Vozes, 1987. 

- Catecismo da Igreja Católica.  Editora Vozes, 1998. 

- Curso de Eclesiologia.  Escola “Mater Ecclesiae”, 1996. 

- Coleção PUBLICAÇÕES DA CNBB. Sou Católico: Vivo a minha fé – Subsídio 2. Edições 

CNBB, 2007. 

- CNBB, Secretariado Regional Leste-1. O Concílio em resumo. Rio de Janeiro: Edições 

Lumen Christi, 1970. 

- CNBB. Compêndio do Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 2005. 

 

3- AUTORES CONSULTADOS 

- ARQUILLIÈRE, H. X. Le plus ancien traité de l’église: Jacques de Viterbe, De regimine 

Christiano. 1301-1302, Paris, G. Beauchesne editeur, 1926. 

- BARROS, Paulo César. A eclesiologia do Concílio vaticano II. In: Convergência, Ano XL, 

nº 384, julho/agosto. 

- BELARMINO, R. De controversis Christianae fidei adversus nostri temporis 

haereticos, tII: Prima controvérsia generalis. Livro III: De Ecclesia militante, caput II: 

De definicione Ecclesia, p. 137-138. 

- BRIGUENTI, Agenor. A eclesiologia do Concílio Vaticano II a partir das quatro notas 

da Igreja. In Convergência, Ano XLI, nº. 389, janeiro/fevereiro. 

- CAETANO, Tomás de Vio in Neuausgg. De divina institutione Pontificatus Romani 

Pontificis (1521), neu hrsg. v. Friedrich Lauchert, in: CCath X, 1925. 

- DALLAGNOL, Wilson. A eclesiologia do Vaticano II. In Cadernos da ESTEF 37 (2006). 

- DYSON, R.W., James of Viterbo. De regimine Christiano. Boston, Brill, 2009. 

- GARRONE, Gabriel Marie. A Igreja. 1965 – 1972. Porto: Salesianas, 1973. 

- GONÇALVES, Paulo Sérgio Lopes e BOMBANATTO, Vera Ivanise (Orgs.). Concílio 

Vaticano II – análise e prospectivas. São Paulo: Paulinas, 2004. 

- HACKMANN, Geraldo Luiz Borges. A Igreja, mistério de comunhão e as exigências da 

evangelização no mundo. In Teocomunicação 147 (2005) v. 35. 

- LAMBERT, Bernard. A nova imagem da Igreja. Trad. Nestor Dockhorn. São Paulo: 

Herder, 1969. 



122 
 

- LIBANIO, João Batista. Concílio Vaticano II – em busca de uma primeira 

compreensão. São Paulo; Loyola, 2005. 

- PIÉ-NINOT, Salvador. Introdução à Eclesiologia. São Paulo: Loyola, 4ª ed., 2008. 

- REYCEND, J. B. O Sacrosanto e Ecumenico Concílio de Trento, 1781. Lisboa: Francisco 

Luiz Ameno. 

- SANTOS, M.A. (org). Concílio Vaticano II – 40 anos de Lumen Gentium. Porto Alegre, 

Edipucrs, 2005. 

- SCHREINER. J. Palavra e Mensagem. Introdução Teológica e Crítica aos Problemas 

do AT. São Paulo: Paulinas, 1978. 

- TRENTIN, G. Struttura e funzioni della coscienza nella teologia morale. Credere oggi. 

ano 2004. 

- VANZELLA, José Adalberto. Protagonismo do leigo na Igreja. São Paulo: Paulinas, 

2005. 

- VAZ, J.C.L. O louvor a Maria. Ed. Loyola, 2005. 

 

4- SITES CONSULTADOS 

- http://revistas.pucsp.br/index.php/reveleteo (Revista Eletrônica Espaço Teológico, 

vol. 4, nº 6, jun/dez, 2010, pp. 17-28).  

- http://www.ultimato.com.br/revista/artigos/255/o-Concílio-de-trento.  

- http://www.universocatolico.com.br/index.php?/Artigos/.  

- http://ufrb.edu.br/historia.com/index.php/edicao-atual/2-uncategorised/23-

Concílio-vaticano-i-1869-1870-centralizacao-do-catolicismo. 

 

5- TEXTOS RECOMENDADOS 

- LOHFINK, Gerhard. A Igreja que Jesus Queria. Editora Academia Cristã, 2011. 

- BAUER, Johannes B. História da Igreja Católica. Ed. Loyola, 2006. 

- PIERRARD, Pierre. História da Igreja. (Desclèe & Cie, Paris, 1978) tradução de Álvaro 

Cunha; revisão de Luiz João Gaio - São Paulo: Paulus, 1982. 

 


