EQUIPES DE NOSSA SENHORA - ENS
EQUIPE RESPONSAVEL INTERNACIONAL - ERI

Equipe Satélite de Formagao Crista

CURSO/ALBERGUE DE ECLESIOLOGIA



DOCUMENTOS CONSULTADOS PARA PREPARAGAO DESTE CURSO/ALBERGUE

AA Apostolicam Actuositatem (Decreto do Concilio Vaticano Il, sobre o
Apostolado dos Leigos, 1965)

AD Ad Gentes (Decreto do Concilio Vaticano IlI, sobre a atividade
missionaria da Igreja, 1965)

ch Christus Dominus (Decreto do Concilio Vaticano Il, sobre o Munus
Pastoral dos Bispos na Igreja, 1965)

CIC Catecismo da Igreja Catdlica

DAp |[Documento de Aparecida

DV Dei Verbum (Constituicdo Dogmatica do Concilio Vaticano II, sobre a
Revelagdo Divina, 1965)

EG Exortagao Apostdlica Evangelii Gaudium

EV Evangelium Vitae (Carta Enciclica de Jodo Paulo Il, sobre o valor e
inviolabilidade da vida humana, 1995)

GS Constituicdo Pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no Mundo de
Hoje

LG Lumen Gentium (Constituicdo Dogmatica do Concilio Vaticano Il, sobre
algreja, 1964)

MR Missal Romano

PO Presbyterorum Ordinis (Decreto do Concilio Vaticano I, sobre o
Ministério e Vida dos Presbiteros, 1965)

SC Constituicdo Dogmatica Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada
Liturgia

UR Unitatis Redintegratio (Decreto do Concilio Vaticano I, sobre o
Ecumenismo, 1964)

UUS |[Ut Unum Sint (Carta Enciclica, Jodo Paulo Il, sobre o Empenho

Ecuménico, 1995)




MESA 1

MESA 2

MESA 3

MESA 4

MESA 5

MESA 6

MESA 7

MESA 8

ANEXO

SUMARIO

INTRODUGAO GERAL ......eeeueeeeerereecneeseessesseesseessesseesssssessassseeneens 3
Eclesiologia: o que é e sua evoluGa0.......ccuuerrreenciremeencciennierrnnanens 9
O povo de Deus no Antigo Testamento......ccccceeeerrerennneiinnnnrnnnnnnnes 21
O povo de Deus no Novo Testamento.........cccceeeeenierireecceeennereene. 25
Algreja e 0s CoNCilios.....cccuuiiiiiiiinnnniiiiiiinnnseiiiiiienneesininnneannss 33
LUMEN GENTIUM .....ccuvuueiiiniiiniiniiiesiieniiinsiisnesnessisessisssssnssnes 51
IMagens da IBreja ....ccuvveeeeiiiiiiieenciiiiinineneiiiiininneniss s 61
Maria, Mae da Igreja .....cceeeiiiiiieeenniiiiiiinnnneiiiinninnsnniisnienessnn 78
Ser Igreja hoje, e a eclesiologia da Papa Francisco .......ccc.cceeeaueeenn 86
“Creio na Santa Igreja” .......ccvvveeceiiiiiinneiiiiiinnnrnsnnnnnnnene e, 106
BIBLIOGRAFIA UTILIZADA E CITADA ......coeeiieiireinnneinreesnrensensaneee 120



CURSO/ALBERGUE DE ECLESIOLOGIA

INTRODUGAO GERAL

“O visivel da Igreja vive do invisivel; é marcado, formado, dominado pelo
invisivel. A Igreja é, portanto, na sua esséncia, mais do que aquilo que
visivelmente aparece: ndo apenas um povo ou populagdo, mas um povo
eleito; nGo s6 um corpo, mas um corpo misterioso; ndo um edificio
qualquer, mas um edificio espiritual”.*
Ao iniciar este curso/albergue, vem a mente as palavras do Concilio Vaticano I,
que, precisamente no documento sobre a lgreja, Lumen Gentium (LG, 9), diz:
“Em todo tempo e lugar é agraddvel a Deus quem teme e pratica a
justica (cf. At 10,35). Quis, contudo, o Senhor santificar e salvar os
homens, ndo individualmente nem isolados entre si, mas constituir com

eles um povo que o conhece na verdade e o serve santamente”.

Essa experiéncia de ndao nos sentirmos isolados e de estarmos numa relagao
intimista com Deus nos faz voltar os olhos para Ele e aprender que a experiéncia da
Igreja, na qual alguns estao acomodados — mas, também, na qual muitos sofrem de
alguma forma, ou ndao entendem o que esta acontecendo —, necessita ser
aprofundada, mais bem conhecida e mais amada.

Somos um povo que caminha na histdria pretendendo conhecer a missdao de
Jesus. E, na realidade, grande parte dos que pretendem ser cristaos, mas prescindindo
da lIgreja, fazem isso com base em experiéncias nao discernidas ou pouco
amadurecidas, e que, na medida em que sdo abordadas e analisadas, os convidam a
redescobrir a identidade da verdadeira Igreja e a importancia de pertencer a ela.

Com o Papa Francisco temos consciéncia de um novo ardor pela evangelizagao

e pelo papel que cabe a Igreja. Abre-se passagem para um novo periodo da histéria

! KUNG, Hans. A igreja. Lisboa: Moraes Editores, 1970, p. 59; KUNG, Hans. O que deve permanecer na
Igreja. Petrépolis: E. Vozes. 1976.



com desafios e exigéncias, caracterizado pelo desconcerto generalizado que se
propaga por novas turbuléncias sociais e politicas; pela difusdao de uma cultura distante
e hostil a tradigao crista; pela emergéncia de variadas ofertas religiosas, que tratam de
responder, a sua maneira, a sede de Deus que manifestam os povos.

A lgreja — que somos todos nds — esta chamada a repensar profundamente e a
relangar com fidelidade e audacia sua missdo nas novas circunstancias enfrentadas
pela humanidade de hoje.

Sabemos que este curso/albergue é uma oportunidade de reflexdo para o casal
sobre a nossa Igreja, que se insere num longo caminho que foi empreendido por ela
desde sua origem, sempre procurando discernir sobre o modo e a intensidade de
realizar o anuncio evangelizador a toda pessoa humana.

Esse caminho ou processo, que nao esteve livre de sombras e tensdes devido as
distintas interpretagdes sobre a maneira de ser lIgreja, influiu na formagao da
consciéncia eclesial de inumeros cristaos. E certamente na formagao da consciéncia de
cada um de nés em particular.

Deve-se esclarecer que o conteldo, que estd neste curso/albergue, é muito
amplo e, portanto, necessita que elementos mais fundamentais sejam selecionados.
Para tanto, achamos interessante estabelecer algumas premissas que foram uteis na
selegao destes elementos, e que também poderdo ser Uteis para os casais desejosos
de discernir e participar cada vez mais da missao de nossa Igreja.

Partimos da premissa de que ndao sabemos o que é Eclesiologia, e assim nos
colocamos na situagdo de participantes atentos a aprender. Em seguida, avangamos
para remontar as origens biblicas da Igreja e assim poder compreendé-la melhor, e
como por meio dos diferentes Concilios passou a ser entendida e praticada.
Finalmente, voltaremos ao momento atual para descobrir seu papel e importancia
para a construgao do Reino de Deus.

Este curso é dirigido a casais para que evoluam na sua fé, esperancga e caridade
dentro da Igreja una, santa, catodlica, apostodlica. A Igreja é descrita nalumen
Gentium (LG, 8) como sinal e sacramento de salvacdo, ou seja, torna visivel na histéria
uma realidade invisivel: a intima unido com Deus e a unidade de todo o género

humano.



O conceito classico de Igreja — “congregagao de todos os batizados, unidos na
mesma fé verdadeira, no mesmo sacrificio e nos mesmos sacramentos, sob a
autoridade do Sumo Pontifice e dos bispos em comunh3ao com ele” — é uma
consideragao sob um ponto de vista externo, juridico e que, portanto, enfraquece
muito a sua realidade.

Assim como o homem é mais do que seu corpo fisico, a Igreja é infinitamente
mais do que uma mera organizagao exterior e visivel. O que torna o homem um ser
humano é a alma, e é a alma da Igreja que a torna um organismo vivo, um mistério.

Assim como a graga santificante da a alma a vida sobrenatural, o Espirito Santo
da a Igreja a sua perene vitalidade — “o que o nosso espirito, quer dizer, a nossa alma,
€ em relagao aos nossos membros, assim é o Espirito Santo em relagdo aos membros
de Cristo, ao corpo de Cristo que é a Igreja”.

O estudo da Igreja nos convoca, também, a uma evangelizagao mais profunda,
a uma atividade pastoral mais eficaz, ou seja, a OUSAR O EVANGELHO. Enfim, somos
chamados a “crer com as maos”.

No entanto, neste trabalho pastoral encontramos muitas dificuldades,
principalmente relacionadas com a aceitagao da Igreja, de sua hierarquia e de suas leis.
Dentre os varios obstaculos encontrados podemos destacar:

» Alguns afirmam que a Igreja ndo estd conseguindo acompanhar a evolugao

do mundo moderno, porque sua mensagem esta ultrapassada; acusam-na
de moralismo, legalismo, etc.

“"

» Outros confundem “a Igreja” com o “pessoal da Igreja” e criticam-na
baseados em atitudes pessoais e individuais de muitos clérigos ou mesmo
de leigos, membros das diversas pastorais.

» Vivemos a época da comunica¢do e, neste contexto, a Igreja ndo estd
conseguindo passar seus valores, enquanto que os meios de comunicagao
difundem seus “contravalores” com muita facilidade e agilidade, e
conseguem resultados surpreendentes.

» Na tentativa de difundir e/ou atualizar sua mensagem, o “pessoal da

Igreja”, muitas vezes, enfraqueceu ou deturpou o conteudo evangélico da

Igreja de Cristo.



» A atuacgdo dos leigos na Igreja, embora amplamente enfatizada e valorizada
no Concilio Vaticano I, é ainda ambigua. Ora os leigos sao valorizados
como ajudantes do clero, e a sua formagao é estimulada, ora afirma-se que
estdao procurando se aprofundar para “tomar o lugar do padre”.

Em vista desses variados problemas que aparecem de todos os lados, somos

chamados a entender melhor esta realidade chamada Igreja de Cristo:

» A lgreja, realiza¢do do plano eterno de Deus Pai, fundada no tempo por
Deus Filho e continuamente santificada por Deus Espirito Santo.

» Algreja, Povo de Deus, Corpo de Cristo, Templo do Espirito Santo.

» A lgreja, divina e humana, celestial e terrena, visivel e invisivel, atual e
futura.

» Algreja santa, composta na terra por pecadores.

» A lgreja visivel, germe e principio do Reino de Deus, que chegard a
plenitude no “final dos tempos”.

» Algreja continuadora da missdo do Verbo Encarnado.

» Algreja sacramento universal de salvagdo dos homens.

» A lgreja, sociedade hierarquicamente presidida pelo Romano Pontifice (o
Papa) e os bispos; constituida por clérigos e leigos, o “Novo Povo de Deus”.

» Algreja “Povo santo e pecador”...

Todos estes aspectos constituem a Igreja de Jesus Cristo, mistério de comunhao
dos homens entre si e com Deus, que na Sua infinita bondade quis oferecer-nos
gratuitamente este instrumento de salvagao.

Isto é a Igreja: Cristo presente entre nds; Deus que vem até a humanidade para
a salvar, chamando-a com sua revelagdo, santificando-a com a sua graga, amparando-a
com a sua ajuda constante, tanto nos pequenos como nos grandes combates da vida
cotidiana.

Como vimos, estudar a Igreja comporta muitos temas, e alguns deles
necessitam obrigatoriamente serem aprofundados, porque exigem informacao,
conhecimento, razdo, mas, e especialmente, meditacdo/reflexdo. Ndo é um estudo da
histéria da Igreja, de sua hierarquia, de seu poder temporal. E fundamentalmente um

mistério que deve ser explorado a luz da fé.



Assim, optamos por organizar este albergue/curso em torno de oito eixos
tematicos que sao:
1. Eclesiologia: o que é e sua evolugdo
O povo de Deus no Antigo Testamento
O povo de Deus no Novo Testamento

A Igreja e os Concilios

Imagens da Igreja

2

3

4

5. Lumen Gentium
6

7. Maria, Mae da Igreja
8

Ser Igreja, hoje e a eclesiologia do Papa Francisco



MESA 1 — ECLESIOLOGIA: O QUE E E SUA EVOLUGAO

Iniciaremos, a partir desta Mesa, o estudo sobre eclesiologia. Mas, por que
estudar a eclesiologia?

A Igreja ndo surgiu ao acaso, muito menos é obra do homem: ela é um projeto
Trinitario, isto é, foi pensada ou planejada desde toda a eternidade pelas Trés Pessoas
da Santissima Trindade — ela existe pelo designio amoroso do Pai Eterno, foi
inaugurada, no tempo, por Jesus Cristo e é constantemente vivificada pelo Espirito
Santo.

Para nods, seres humanos, o desenvolvimento deste grande projeto divino
constitui-se a Histdria da Salvagao — “Historia Salutis” — fruto da misericordia de Deus
para oferecer aos homens a libertagdao dos seus pecados e a Bem-Aventuranga Eterna.

Esta Historia da Salvagdo iniciou-se no momento da queda de Adao e Eva
(pecado original), passou pela elei¢do de Israel como povo de Deus, alcangou seu apice
no Mistério Pascal de Jesus Cristo e prossegue o seu curso até se completar no final
dos tempos, com a instauragdo definitiva do Reino de Deus, quando “Deus sera tudo
em todos” (1Cor 15,22-28).

Nesta Historia da Salvagdo, a Igreja, por vontade divina, exerce papel
primordial, tanto que se denomina de “tempo da Igreja” aquele tempo que vai da sua
fundagdo por Cristo (Pentecostes) até a futura consumagdo no final dos séculos, isto é,

o tempo em que estamos vivendo.

1.1- A palavra “Igreja”

Etimologicamente, “igreja” é um termo proveniente do grego — “ekklesia”, que
por sua vez traduz a palavra hebraica “gahal”, que pode significar tanto “assembleia
convocada” como “assembleia reunida”.

No texto grego do Antigo Testamento (versdo dos Setenta ou Septuaginta) é
um termo frequentemente usado para designar a assembleia do povo eleito na
presencga de Deus, sobretudo quando se tratava da congregacao no Sinai. A palavra foi
empregada no Antigo Testamento para assinalar Israel como comunidade santa, povo

de Deus (Ex 19,3-6).



O Novo Testamento recolhe o duplo significado original e dd ao termo seu
sentido definitivo que identifica a nova comunidade dos santos, como o novo Povo de
Deus redimido por Cristo, como a assembleia constituida pelos que respondem a
chamada universal de Deus para o seu Reino e a sua gléria (1Ts 2,12). Quando a
primeira comunidade crista se designa com o nome de “ekklesia”, de algum modo, se
reconhece como herdeira daquela assembleia do Antigo Testamento.

Os primeiros cristdaos também utilizaram a palavra “igreja” para designar as
diferentes comunidades locais (Jerusalém, Corinto, Efeso, etc.), além de designar o
conjunto de todos os cristaos espalhados pelo mundo. “A Igreja é o povo que Deus
reune no mundo inteiro. Ela existe nas comunidades locais e realiza-se como
assembleia liturgica, sobretudo eucaristica”.

O estudo da Igreja de maneira especifica é recente na Histdria da Igreja. Nao
havia essa disciplina entre as matérias teoldgicas. Nao se encontra em nenhum dos
grandes tedlogos da Antiguidade e da Idade Média um estudo especial sobre a Igreja.

Hoje, podemos definir a Eclesiologia (do grego ekklesia e logos) como o ramo
da teologia crista que trata da doutrina da Igreja: seu papel na salvagdo, sua origem,
sua disciplina, sua forma de se relacionar com o mundo, seu papel social, as mudangas
ocorridas, as crises enfrentadas, suas doutrinas, a relacdo com outras denominacdes e
sua forma de governo.

Considera-se como inaugurador da Eclesiologia o tratado “De regimine
christiano”, de Tiago Viterbo (1301-1302). Porém, foi a partir do século XVI, devido as
questdes levantadas pela Reforma Luterana, que surgem varios trabalhos escritos para
defender que a Igreja Catdlica é a verdadeira Igreja. Em geral, esses estudos se
baseiam em trés tipos de argumentos:”

a) Histdrico: a Igreja Catdlica é a Unica que surge na histéria continuamente

como sociedade una, visivel, hierdrquica e seu chefe é o Unico sucessor de
Pedro.
b) Carater: s6 a Igreja Catdlica possui as quatro notas dadas por Cristo:

unidade, catolicidade, santidade e apostolicidade.

2 PIE-NINOT, Salvador. Introdugéo a Eclesiologia. S3o Paulo: Loyola, 42 ed., 2008.

10



c) Empirico: a existéncia mesma da Igreja é como um milagre, pois, apesar de
todos os seus erros, sobreviveu na histéria, o que prova sua sustentagao
divina.

Entretanto, é depois do Concilio Vaticano |, em 1870, que se fortalece
definitivamente a Eclesiologia como uma disciplina especifica dentro da Teologia. Esse
Concilio foi o que definiu como dogma o primado e a infalibilidade do Papa, o que
levantou uma série de questdes (inclusive rupturas) dentro da Igreja e que, talvez
exatamente por isso, forgou os tedlogos a repensar a Igreja.

O que se pode constatar, € que predominou uma concepgdao de lIgreja
centralizada na hierarquia, que se percebe até hoje quando se ouve falar, por

4

exemplo: “A Igreja defende tal posi¢ao...”. “Igreja”, nesse sentido, quer dizer a
hierarquia — o Papa, os bispos, os vigdrios. Essa ideia é muito antiga e a encontramos,
em 1601, em Roberto Belarmino:®
“E a comunidade dos homens reunidos mediante a profissdo da
verdadeira fé, a comunhéo dos mesmos sacramentos, sob o governo dos
legitimos pastores e, principalmente, do unico vigdrio de Cristo sobre a
terra, o romano pontifice (...)”
Para que alguém possa ser declarado membro dessa Igreja verdadeira, da qual
falam as Escrituras, ndo é necessario que se pega nenhuma virtude interior. Basta a
profissdo de fé exterior e da comunhdao dos sacramentos, coisa que é facil de ser
percebido. Desse modo, a igreja é uma comunidade (coetus) de homens tdo visiveis e
palpaveis quanto a comunidade do povo romano, ou o reino de Franga, ou a republica
de Veneza.
Outro exemplo é essa famosa frase de Pio X, de 1906:
“S6 na hierarquia residem o direito e a autoridade necessdrios para
promover e dirigir todos os membros para o fim da sociedade. Quanto a
multiddo, ndo possui outro direito sendo o de deixar-se conduzir e,

docilmente, seguir os seus pastores”.

* BELLARMINO, R. De controversis Christianae fidei adversus nostri temporis

haereticos, tll: Prima controvérsia generalis. Livro Ill: De Ecclesia militante, caput Il:
De definicione Ecclesia, p. 137-138.

11



1.2- Fundamentacao biblica

O designio do Pai de salvar todos os homens pela Igreja (por Cristo, no Espirito
Santo) tem as seguintes etapas histdricas:

a) No comego do mundo: a prefiguragao;

b) Na histéria de Israel: a preparagao;

c) No tempo de Cristo: a inauguragdo ou nascimento;

d) No final dos tempos: a consumagao.

Os mais importantes marcos preparatdrios da Igreja sao as duas aliangas
realizadas por Deus com Abrado e Moisés. Na primeira, estabelecida por volta de 1850
A.C, o Senhor promete a Abrado torna-lo pai de um grande povo, que sera bendito
entre as nagdes (Gn 12,1-3; 17,1-8); mediante a segunda, realizada com Moisés no
Sinai, cerca de 600 anos depois, Israel converte-se no “povo de Deus” (Ex 19,3-8).

Nestes dois episodios vemos claramente a prefiguragao do mistério da Igreja. A
verdadeira descendéncia de Abrado, diz S3o Paulo, sdo aqueles que pela fé imitam o
Patriarca, tornando-se herdeiros das béngdaos prometidas e que constituem a Igreja
gue tem por cabeca Jesus Cristo (Rm 9,6-8). No século Xlll A.C., o povo de Abrado,
cativo no Egito, é libertado por Deus por meio de Moisés. Este acontecimento
prefigura o grande éxodo a ser efetuado na plenitude dos tempos por Jesus Cristo, que
libertaria o povo de Deus cativo do pecado e da morte para o Reino de Deus, Reino de
amor e vida.

No Novo Testamento, Jesus Cristo langa os fundamentos para a inauguragdo da
Igreja, que ocorre nos “Ultimos tempos”, através de uma série de atos que, vistos em
conjunto, permitem vislumbrar a clara intencao de Cristo em fundar a sua Igreja. Entre
estes atos podemos destacar principalmente: a vocagao dos doze apdstolos, a
concessao do primado de Pedro e a instituicao da Eucaristia. Entretanto, nao podemos
esquecer que a lgreja ndo comeca a existir propriamente até Pentecostes.

Podemos identificar os seguintes passos de Jesus para a estruturagdao e
inauguragdo de sua lgreja:

» Inicialmente, dentre todos os discipulos, Jesus chamou “os que ele quis”

(Mc 3,13-15), deu-lhes seu poder e os enviou (Lc 9,1-6) para atuarem em
nome de Jesus (Mc 6,35-44). Jesus estabelece uma hierarquia entre os

Apostolos, instituindo Pedro como o “chefe” (Mt 16,13-20), concedendo-

12



lhes uma ungdo e poder particular (Jo 20,19-23) para que pudessem
continuar sua missdo até o final dos séculos (Mt 28,18-20), cooperando com
eles para a realizacdo da missdo (Mc 16,15-20).

» Na Ascensdo promete o auxilio do Espirito Santo (At 1,1-8) que é enviado
em Pentecostes (At 2,1-4) e os discipulos saem a pregar em nome de Jesus:
nasce a Igreja (At 2,40s) e os Apdstolos realizam as mesmas agles de Jesus
(At 3).

Portanto, é indiscutivel a vontade de Jesus Cristo em fundar sua Igreja como

continuadora de sua missao através dos tempos.

1.3- A missao dalgreja na Terra

“Missao”, propriamente dita, significa “envio”; mas, na linguagem popular,
designa aquilo que é feito por determinada pessoa ou instituigdo.

A missdo da Igreja nasce da missdao de Cristo e do Espirito por parte do Pai.
Porém, esta missao que, em sua esséncia, consiste em perpetuar no mundo a obra de
salvagao de Cristo, é também, sob a for¢a do Espirito, permitir aprender e
compreender melhor a palavra de Cristo e impulsionar o agir eclesial (a pastoral)
através dos carismas. O Espirito Santo habita na Igreja e em cada um dos fiéis (1Cor
3,16; 1Pd 2,5) e é o doador do dom do apostolado (1Cor 12,1ss). O proprio Espirito é
dom do Mistério Pascal de Cristo para a edificagdo da comunidade eclesial (1Cor 10,8;
12,19; Ef 4,12).

O Decreto Ad Gentes sobre a Atividade Missiondria da Igreja (AG, 1) afirma que
“a lgreja peregrina é, por sua natureza, missionadria, visto que procede da missdao do
Filho e do Espirito, segundo o designio do Pai”. A Igreja é enviada por Deus a todas as
pessoas para ser sacramento universal de salvagdo, por intima exigéncia da propria
catolicidade, obedecendo um mandato de seu Fundador, e por isso procura
incansavelmente anunciar o Evangelho a todos os homens, a exemplo dos Apdstolos
apos Pentecostes, que pregaram a palavra da verdade e geraram as igrejas.

E continua afirmando que aos seus sucessores compete perpetuar esta obra,
para que a Palavra de Deus se propague rapidamente e seja glorificada, e o Reino de

Deus seja anunciado e estabelecido em toda a terra.

13



“A missdo da Igreja, portanto, cumpre-se quando, obediente ao mandato de Cristo e
movida pela graga e pelo amor do Espirito Santo, se faz presente aos homens e aos
povos para levd-los com o exemplo de sua vida e a pregacdo do Evangelho, com os
Sacramentos e os demais meios de salvagdo, a fé, a liberdade e a paz de Cristo,

fazendo-os participar plenamente no Mistério de Cristo” (AG, 5).

Atualmente, verifica-se uma grande variedade de igrejas cristds. Perante esta
realidade muitos questionam se Jesus Cristo fundou verdadeiramente uma sé Igreja e,
se assim foi, como se pode reconhecer a verdadeira? Para responder a este
guestionamento sé poderemos recorrer ao Evangelho; e nele, encontramos a vontade
inequivoca de Jesus de fundar apenas uma Igreja (Mt 16,18s.).

Com sua autoridade de Concilio Ecuménico, o Vaticano Il afirma na Constituigdao

Dogmatica Lumen Gentium (LG, 8):

“Existe uma Unica Igreja que no Simbolo chamamos una, santa, catdlica e apostdlica;
gue nosso Salvador, depois da sua Ressurrei¢do, entregou a Pedro para a apascentar
(Jo 21,17); e confiou a ele e aos demais Apdstolos para a propagar e reger (Mt 28,18s);
e erigiu para sempre como coluna e fundamento da verdade (1Tm 3,15). Esta Igreja,
constituida e organizada neste mundo como uma sociedade, subsiste na Igreja
Catdlica, governada pelo sucessor de Pedro e pelos Bispos em comunhdo com ele,
embora fora de sua visivel estrutura se encontrem varios elementos de santificagdo e

verdade que, como dons préprios a Igreja de Cristo, impulsionam a unidade catdlica”.

1.4- Dimensodes da Igreja

Una, santa, catdlica e apostodlica. Presentes no simbolo do Concilio de
Constantinopla, realizado em 381, as origens dessas definigdes encontram-se em S.
Cirilo de Alexandria. Inerentes ao ser intimo da Igreja, ndo separaveis entre si gragas a
mutua interioridade de cada uma delas e de todas unidas. Permitem conhecer a Igreja

revelando sua intima relagdo com o mistério de Cristo.

1.4.1- Unidade

Devem-se distinguir dois conceitos: a unidade e a unicidade. Unidade significa
coesdo, “auséncia de divisdo interna”. Unicidade é a qualidade de quem ndo tem par
ou igual a si mesmo.

A verdadeira Igreja é una e Unica porque Deus é uno e Unico em si mesmo. A fé

€ o principio de unido entre as pessoas na Igreja porque todas creem na mesma coisa,

14



é principio de unidade. Os sacramentos exprimem essa unidade, sobretudo na
Eucaristia e no Batismo que significam e realizam a Igreja. Por isso, segundo os Padres,
a “Eucaristia faz a Igreja”, o corpo eucaristico faz o corpo eclesial. Tudo isso radicado
no servigo aos irmaos e irmas, na diaconia.

~x

A unidade da Igreja é expressa também pela palavra “comunh3do” (“koinonia”),
que significa o intercambio, o fluxo de vida dos fiéis entre si (1Jo 1,3.6s). Esta unidade
sé se consumara escatologicamente “quando Deus sera tudo em todos” (1Cor 15,28),
consumagao que o povo de Deus prepara e inicia quando ainda é peregrino na terra: o
Deus possuido e que nos possuira perfeitamente, sera o principio, interior a cada um e
comum a todos, de nossa comunhao.

Esta condigdo terrena é caracterizada por um “ja” e um “ainda nao”,
simultaneamente verdadeiros, pois a Igreja “ja” é aquilo que é chamada a ser e por
isso seus filhos ja sao filhos de Deus (1Jo 3,1; Rm 8,14-17), mas que “ainda ndo” gozam
da liberdade gloriosa que caracteriza estes filhos de Deus (Rm 8,21ss). Possuimos as
primicias do Espirito Santo (Rm 8,23; 2Cor 1,22; 5,5; Ef 1,14), mas isto é somente o
comecgo de uma realidade ainda ndao plenamente realizada.

Esta unidade, ndao pode ser confundida com “uniformidade”, pois Cristo quis
para a sua Igreja este complexo entrelagado de “unidade” e “diversidade” chamado
“comunhdo”, muito bem ilustrada por Sao Paulo na imagem do Corpo com diferentes
orgaos e fungdes. Cabe, portanto, dentro da Igreja um amplo espectro de pessoas,

ritos e culturas, simultaneamente “solicitos em conservar a unidade de espirito

mediante vinculo da paz” (Ef 4,3-5; LG, 8).

1.4.2- Santidade

A palavra “santo” significa originalmente “o que é separado, reservado”; na
teologia, santo é o “separado ou reservado para Deus”. Disto se segue que a pessoa
separada para Deus deve levar uma vida compativel, isto é, uma vida moralmente
santa (1Pd 1,15s; Rm 12,1).

A denominagdo “santa” para a Igreja surgiu no século Il com Santo Inacio de
Antioquia. A importancia de qualificar a Igreja como santa aparece também na férmula

da comunhdo dos santos; é a comunhdo dos santos santificados, tanto daqueles ja

15



glorificados, como daqueles que ainda sdo peregrinos. Por isso, ja na terra a Igreja é
assinalada com a verdadeira santidade, embora imperfeita (LG, 48).

O Concilio Vaticano Il, nessa mesma linha, ndo deixa de expor que a Igreja é
santa, mas sempre com a necessidade de purificar-se; o carater peregrinante da Igreja.

A qualificagdao de santo s6 podera ser atribuida a uma realidade na medida em
gue estd em relacdo com Deus (o Santo dos santos), dele procede, a Ele pertence ou
Ilhe é consagrado. De fato, o Povo de Deus é santo, constitui “uma nagdo santa” (Ex
19,6) porque é de Deus e para Deus. Em geral, também é santo tudo aquilo que estd
relacionado ao culto; por isso, o povo consagrado é ainda mais santo quando é
convocado e reunido para o culto ao Deus Santo numa santa assembleia (ecclesiae).

A Igreja é o lugar onde se presta a Deus o culto que Ele deseja, “em espirito e
verdade”. A santificagdo dos homens é a finalidade definitiva da Igreja e que
dificilmente poderia ser realizada, se ela propria nao fosse santa e ndo possuisse o0s
meios de santificagao.

Apesar de estar composta por pecadores na terra, a Igreja é originalmente
santa, isto é, sem qualquer mancha ou imperfei¢ao em virtude da presencga de Deus no
mais intimo do seu ser. A Igreja demonstra ser santa devido aos frutos abundantes de
santificagdo que produz desde a sua origem — os santos e em especial a Santissima
Virgem.

A Igreja ndo é s6 santa sob a forma em que, personificada, é Esposa de Cristo
(Ef 5,26s); é também a Igreja dos santos, isto é, dos homens que se esforcam por viver

sua consagragao batismal e sua condigao de membros do Corpo de Cristo.

1.4.3- Catolicidade

O termo “katholikés” é aplicado pelos filésofos as “proposicdes universais”,
significa “geral” e é aplicado a Igreja pela primeira vez por Santo Inacio de Antioquia.

A lgreja é catdlica. Assume duplo significado: universalidade e autenticidade.
Imp&e-se (no sentido positivo do termo) a todos pela sua veracidade e esta difundida
por toda parte pela sua universalidade.

Existiram, ao longo do tempo, duas formas de viver a catolicidade: no primeiro
século predominou o regime de comunhdo das Igrejas locais, que se mantém na

eclesiologia oriental; no segundo século, um regime de organizagdo unitaria de uma

16



Igreja que constitui um s6 corpo com uma estrutura até visivel, de povo unico, para o
qual se inclinou progressivamente o papado. Na verdade, existe entre as Igrejas locais
e a Igreja universal uma interioridade reciproca, uma “espécie de osmose”.

A lgreja é catdlica (universal) desde a sua manifestagdo publica em Pentecostes.
Em sentido fundamental e interior, a Igreja é catdlica porque “nela subsiste a plenitude
do Corpo de Cristo unido a sua Cabega, o que implica que ela recebe D’Ele a plenitude
dos meios de salvagao”. Na sua faceta exterior, a Igreja é catdlica porque a redengao
de Cristo é universal (Mt 16,15; At 1,8).

Desde o século Il se torna frequente o sentido de universal, sem, contudo,
excluir o de auténtica, isto é, portadora da plenitude dos meios de salvagao instituidos
por Cristo.

A partir do século Ill, este termo passa a designar a Igreja verdadeira através de
todo o mundo ou uma comunidade local que se encontra em comunhdo com essa
Igreja.

A partir do século IV é incorporado em diversos simbolos até se tornar
definitivo no niceno-constantinopolitano.

O Concilio Vaticano Il, na Lumen Gentium (LG, 13 e 17) uniu a afirmacdo da

catolicidade da Igreja com a da sua missao:

“Todos os homens, pois, sdo chamados a esta catdlica unidade do Povo de Deus, que
prefigura e promove a paz universal. A ela pertencem ou sdo ordenados de modos
diversos, quer os fiéis catdlicos, quer os outros crentes em Cristo, quer enfim todos os
homens em geral, chamados a salvagdo pela graga de Deus”.

wn o . .

Assim, a Igreja reza e trabalha ao mesmo tempo, para que a plenitude do mundo todo
entre no grémio do Povo de Deus, Corpo do Senhor e Templo do Espirito Santo. E em

Cristo, Cabeca de todos, se dé toda honra e gléria ao Criador e Pai de todas as coisas”.

Portanto, a Igreja é catdlica enquanto dimensao visivel, devido ao carater
universal que recebeu de Cristo; isto significa que é capaz de integrar na sua unidade
todas as verdadeiras riquezas das culturas, purificando-as, bem como de dar resposta
as mais profundas aspiragdes de todos os homens, seja qual for sua raga, lingua,
cultura ou condigdo social.

Tal como a unidade, a catolicidade ndo é de modo algum diminuida; antes, é
enriquecida pela existéncia de uma pluralidade de tradigdes, sempre que se mantenha

em comunhdo com o Papa.

17



1.4.4 -Apostolicidade

A ideia de apostolicidade foi elaborada primeiramente por Santo Irineu, que
reivindica a tradigdo que provém dos apdstolos e que se conserva nas Igrejas pelas
sucessdes dos presbiteros. E uma dimens3o essencial da Igreja e, ao mesmo tempo, é
critério de verdade. A sucessdo apostélica aspira precisamente perpetuar os vigarios
de Cristo, seja na participagdo nos poderes que Cristo confiou aos seus, seja na
continuidade do vicariato no tempo.

Apostolicidade coincide, portanto, com autenticidade e assume varios
aspectos: doutrinal, existencial, missionario e ministerial, que sdo caracteristicas
préprias da Igreja desde sua origem no tempo.

A identificagao da Igreja atual com a Igreja dos Apdstolos, manifestada por um
fato verificavel: deriva deles por uma sucessdo histérica e ininterrupta (Mt 28,18-20;
At 2,42). Trata-se da vontade de Cristo, que deixou o sacramento da Ordem como
instrumento para perpetuar a Igreja edificada sobre o fundamento dos Apodstolos,
preservando, ao longo dos séculos, os elementos essenciais que Cristo |hes confiou: a
doutrina, os meios de santificagdao, o governo e a missao.

A palavra “apodstolo” é grega e significa “enviado”. Jesus escolheu doze
apostolos para que vivessem mais unidos a Ele e fossem seus mensageiros (Mc 3,14;
Mt 10,40; Ap 21,14; At 1,21s). Consequentemente, Apdstolo é alguém que
acompanhou Jesus e principalmente é testemunha da ressurrei¢ao, ponto culminante
de Sua obra; quanto a Paulo, que nao conviveu com Jesus em sua vida terrestre, teve
uma visao particular de Jesus ressuscitado na estrada de Damasco e foi diretamente
enviado por Ele (At 9,3-6. 15).

O verdadeiro magistério apostolico esta ligado a palavra do Senhor. Nada na
Igreja escapa a mediagao apostdlica. Isso porque os apdstolos cumpriram bem uma
dupla missdo: a de ser testemunhas especiais da ressurrei¢cao e, como tais, fundadores
de Igrejas, missao Unica e intransferivel, e a de ser mestres e pastores das Igrejas por
eles fundadas, missao para a qual sao seus sucessores os Bispos. Nesse sentido, tanto
0 apostolado como o episcopado tém uma missao comum: realizar a presenga ativa do

Senhor ausente.

18



Quando se fala na apostolicidade da Igreja, vem a mente a questao do primado.
O texto de Mt 16, 16-19, de provavel origem pds-pascal, é de muita importancia.
Recorda o primado de Pedro. Esse texto nos revela o mistério da Igreja em sua
natureza, fundamento e condicdo terrena. Quanto a sua natureza, a Igreja de Jesus
Cristo é construida por ele. No que se refere ao seu fundamento, esta edificada sobre
Pedro, confessor da fé. Na sua condigao terrena, a Igreja estd exposta aos ataques do
inferno, mas Jesus garante que as forgas do inferno ndo prevalecerao.

Sao Ledo Magno ajuda a compreender a questdao do primado de Pedro dizendo
que Pedro perpetua o exercicio de sua autoridade na Igreja. “[...] I3 do céu, Pedro
continua a orar pela Igreja e governa-la por intermédio do seu vigario, o bispo de
Roma”.

No século XVI os reformadores também levantaram a questao do primado. Um
cardeal de nome Caetano, em um de seus escritos, De divina institutione pontificatus
romani pontificis, apresenta trés questdes que se tornam o eixo central da discussao
teoldgica posterior: a primazia petrina (no colégio apostdlico), a sucessdo petrina
(sucessor do ministério petrino) e o ministério petrino romano (o bispo de Roma como
legitimo sucessor de Pedro).

Essas quatro dimensdes — una, santa, catdlica e apostodlica —, por se tratar de
tragos essenciais da Igreja, devem ocorrer juntas; ndo é o bastante que se verifique
uma ou varias, visto que é preciso que a Igreja verdadeira as possua simultanea e
inseparavelmente unidas entre si.

Assim, somente na lIgreja Catodlica se dao, simultaneamente e com o seu
significado pleno, as quatro dimensdes: unidade, santidade, catolicidade e
apostolicidade. Deve-se reafirmar que ndo sao condigdes fixadas interessadamente,
mas sim propriedades essenciais da Igreja verdadeira, confessadas desde sempre no
Credo e presentes e visiveis nela até hoje.

Além disso, sem desprezar o fato de que nas outras igrejas cristas encontramos
“muitos elementos de santidade e de verdade”, convém dizer que algumas delas
preservaram a sua unidade particular com grave quebra da catolicidade missionaria,
resumindo seu trabalho a grupos nacionais ou étnicos, uma ambiguidade doutrinal
progressiva; ou mostraram-se carentes de fundamentos sélidos, desfizeram a cadeia

da sucessao apostolica ou abandonaram uma boa parte dos meios de santificagao.

19



Para refletir:

1)
2)
3)

4)

5)

Como entender a origem trinitaria da Igreja?

De que forma Cristo ordenou a sua Igreja a cumprir a sua missao?

Como vocé entende as quatro dimensdes da lIgreja: unidade, santidade,
catolicidade e apostolicidade?

Vocé acredita ser Igreja, isto é, parte ativa deste Corpo Mistico de Cristo? Vocé
utiliza plenamente os seus dons em favor desta Igreja?

Vocé se considera um discipulo missionario de Cristo, principalmente no

fortalecimento do Matrimonio e da familia crista?

20



MESA 2 - O POVO DE DEUS NO ANTIGO TESTAMENTO

No Antigo Testamento, como em toda a Biblia, € reconhecida em sua origem
uma auténtica experiéncia religiosa. Deus se revelou ao povo de Israel na realidade da
sua histéria e fez isso como o Unico Deus, Criador e Senhor do universo e da histéria,
nao se assemelhando a nenhuma outra experiéncia humana, nem se identificando com
alguma imagem feita pelos homens.

Deus é o Autor da vida, o Criador da existéncia de todos os seres e é um Deus
salvador, que esta sempre ao lado do seu povo, mas que ndo se deixa manipular por
ele, que impde obrigacdes morais e sociais, que ndo se deixa subornar, que protege os
fracos e ama a justica.

E um Deus que se achega ao povo, especialmente no culto; é um Deus que
perdoa, que quer que o pecador viva; porém julga com justica e castiga a maldade.

As ideias e a linguagem do Antigo Testamento transparecem nos escritos do
Novo Testamento, em cujo pano de fundo estda sempre presente o Deus do Antigo
Testamento, o Pai de Jesus Cristo, em quem é revelado, definitivamente, o seu amor e
a sua vontade salvadora para todo aquele que o recebe pela fé.

O Antigo Testamento da especial aten¢dao ao relacionamento de Deus com
Israel, o seu povo escolhido. Um dos mais importantes aspectos desse relacionamento
€ a Alianga com Israel, mediante a qual Javé se compromete a ser o Deus daquele povo
gue tomou como a sua possessao particular e dele exige o cumprimento religioso dos
mandamentos e das leis divinas.

Assim, a fé comum, as celebra¢des nos cultos e a observancia da Lei sdo os
elementos que configuram a unidade de Israel, uma unidade que se rompe quando se
torna infiel ao Deus ao qual pertence.

A histdria de Israel, como povo escolhido, revela que o mais importante é
manter a sua identidade religiosa em meio a0 mundo ao seu redor, passo necessario
que sera dado em diregao a mensagem universal, e que depois, em Jesus Cristo, sera
proclamada pelo Novo Testamento.

A expressao literal Povo de Deus é rara tanto no Antigo Testamento como no
Novo Testamento. Entretanto, o termo “povo” é empregado inUmeras vezes, em

ambos os Testamentos (360 vezes no AT e 104 vezes no NT), com diversos

21



equivalentes, tais como: “meu povo”, quando Deus fala com Israel; ou, “nds somos um
povo”, quando Israel repele sua eleicdo e pertenca a Deus.”

No AT, a expressao Povo de Deus se encontra em: Nm 11,29; 17,6; Jz 5,11; 1Sm
1,12; 6,21; 14,13; 2Rs 9,6; Sb 2,10.

No NT, tal expressdao encontra-se uma so vez, aplicada a toda a Igreja, no texto
de 1Pd 2,10. A expressao “povo de Deus”, no NT, ndo aplicada diretamente a Igreja
crista, aparece 140 vezes.

Assim, pode-se ver que a realidade da Igreja Povo de Deus nao aparece como
tal no Antigo Testamento, mas apenas se encontram manifestagcdes diversas,
indicativas da Igreja como é conhecida a partir do Novo Testamento.

A categoria Povo de Deus é uma destas manifestacdes, a qual permite
descobrir um significado profundo: “a Igreja esta colocada sob o signo da vocagdo e da
convocacao divinas”.

Aprouve a Deus tomar a iniciativa de constituir um povo, santifica-lo e salva-lo,
de modo que pudesse conhecé-Lo na verdade e santamente servi-Lo.

Deus “escolheu, por isso, a Israel como o Seu povo. Estabeleceu com ele uma
alianga. E instruiu-o passo a passo” (LG, 9). Além de escolher, estabelecer alianga e
instruir, Deus Se manifestou a Si mesmo e os designios de Sua vontade, santificando
este povo para Si.

Portanto, Javé é o Deus de Israel e Israel é o Povo de Javé. Israel, enquanto
povo de Deus, pertence a Deus e a Deus somente (cf. Ex 19,5; Dt 26,18). E um povo
santo para o Senhor seu Deus (cf. Dt 7,6), no sentido especifico da eleigdo divina (cf.Dt
7,7-8).

Consequentemente, o elemento formal de Israel, enquanto povo de Deus, é a
alianga (berit), na qual Deus empenha a si préprio, como no evento da criagao, porém,
lida agora a luz da libertagdo e no contexto da Palavra (cf. Gn 1). Deus, na alianga,
torna-se o principio unificador do povo.

Trata-se de uma alianga expressa na fidelidade do amor divino. Destarte, o
povo de Israel é convidado a corresponder a esse amor e a essa fidelidade, vivendo

unicamente para Deus.

* HACKMANN, Geraldo. A amada Igreja de Jesus Cristo: manual de eclesiologia como comunh3o
organica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003, p. 156.

22



Todavia, essa vocagao de povo escolhido ndo é motivo de vangldria, pois ndo é
exclusiva, mas, sim, tornando Israel sinal para todos os povos.

Esta alianga de Deus com seu povo “pode ser descrita em termos de hesed, que
exprime a fidelidade do amor divino. Por isso, Deus é o Pai de Israel (cf. Dt 32,6; Os
11,1-3), que é seu filho (Os 11,1), seu primogénito (cf. Ex 4,22), primicias de sua
colheita (cf. Dt 1,31; Jr 2,3)".

Chamado a ser fiel a alianga, o povo de Israel é marcado por constantes
infidelidades. Diante destas, Deus promete uma nova, definitiva e universal alianga (cf.
Jr31,31; Ez 37,26; Is 53,10ss).

O Concilio Vaticano | declara que Cristo decidiu edificar a santa lIgreja,
afirmando que a lIgreja foi instituida imediata e diretamente pelo proprio Cristo,
verdadeiro e histérico, enquanto vivia entre nos.

Comegam a surgir expressdes para designar a relagao de Cristo e da igreja:
instituir, fundar, edificar.

E sdo enumerados os principais atos fundadores de Jesus: a vocagao e a missao
dos doze, o primado de Pedro, a transmissao do triplice poder de Cristo aos apostolos
e a Eucaristia.

Nos numeros 2-5 da Lumen Gentium estdao empregados pela primeira e Unica
vez os termos “fundagao” e “fundador”.

Nesse sentido, o Concilio Vaticano Il proclama, na Lumen Gentium (n2 9), que

“Tudo isso, porém, aconteceu em preparagao e figura para aquela nova e perfeita
alianga que se estabeleceria em Cristo, e para transmitir uma revelagdo mais completa

através do proprio Verbo de Deus feito carne”.

Por isso, o Novo Testamento mostra que os discipulos se compreendem como
verdadeiro Israel, novo Povo de Deus.

Ainda afirma que “foi Cristo quem instituiu esta nova alianga, isto é, o novo
testamento em seu sangue (cf. 1Cor 11,25), chamando de entre judeus e gentios um
povo, que junto crescesse para a unidade, ndo segundo a carne, mas no Espirito, e que
fosse o novo Povo de Deus” (LG, 9). Portanto, quem participa da nova alianga,
instituida por Jesus Cristo, é o novo Povo de Deus.

Logo, a relagao de Cristo com o Povo de Deus é essencial para a constitui¢cao do

novo Povo de Deus, pois se em Cristo realizam-se a Lei e os profetas, o Israel de Deus é

23



formado por todos os que sdo nele nova criacdo (cf. Gl 6,6; 1Cor 10,18; Rm 9,6); ser
descendéncia de Abrado estd agora subordinado a pertencer a Cristo (cf. Gl 3,29); a
Igreja cristd é vista como o povo em meio ao qual Deus habita (cf. 2Cor 6,16 com Ez

37,27).

Para refletir:
1) Como entender o Povo de Deus no Antigo Testamento?
2) Quais primicias da Igreja estdo contidas no Antigo Testamento?
3) Como entendemos o papel de Abrado e de Moises para com o Povo de Israel?
4) Veja no n? 6, da Lumen Gentium, as vdrias imagens da Igreja a partir do Antigo

Testamento.

24



MESA 3 — O POVO DE DEUS NO NOVO TESTAMENTO

Nem todos os aspectos do Antigo Testamento mantém igual vigéncia para o
cristdao. O Antigo Testamento deve ser interpretado a luz da sua maxima instancia, que
é Jesus Cristo. A projecao histoérica e profética do povo de Israel no Antigo Testamento
€ uma etapa precursora no caminho que conduz a plena revelagao divina em Cristo
(Hb 1,1-2).

Por outro lado, o Novo Testamento é o testemunho de fé de que as promessas
feitas por Deus a Israel sdo cumpridas com a vinda do Messias (cf., p. ex., Mt 1,23 Lc
3.4-6; At 2,16-21; Rm 15,9-12).

Por isso, certas instrugdes absolutamente validas para o povo judeu deixam de
ser igualmente vigentes para o novo povo de Deus, que é a Igreja (cf. At 15; Gl 3,23-29;
Cl 2,16-17; Hb 7,11; Hb 10,18), e alguns aspectos da lei de Moisés, do culto do Antigo
Testamento e da doutrina sobre o destino do ser humano - pessoal e
comunitariamente considerado — devem ser interpretados a luz do evangelho de Jesus
Cristo, o Filho de Deus.

A nova alianga, instituida por Jesus Cristo, da qual nasce o novo Povo de Deus,
contém trés elementos essenciais e indissocidveis:

» 0O enraizamento da Igreja no Antigo Testamento;

» Sua novidade radical em Jesus Cristo; e

» Sua abertura para todas as pessoas, tanto judeus quanto pagaos.

Portanto, o Povo de Deus nado se restringe mais apenas a Israel, mas esta aberto
a todos os povos (Ef 2,14), uma vez que Jesus morreu “ndo sé pela nagao, mas para
congregar na unidade todos os filhos de Deus dispersos” (Jo 11,52).

Assim, o povo santo, “o Israel de Deus” (Gl 6,16), agora é formado por pessoas
de “todas as tribos, povos, nagbes e linguas” (Ap 5,9), incluindo Israel, pois “Deus nao
repudiou o seu povo, que ele escolheu desde o principio” (Rm 11,2).

No final dos dias, um Unico povo servird o préprio Deus (Ap 21,3). O novo Povo
de Deus ndo se refere mais a uma raga (etnia judaica), mas a uma opgdo por Cristo
pela fé, que conduz a recepgdao do Batismo, o que corresponde ao conteudo da

realidade denominada “Igreja”.

25



Com efeito, “a Igreja se realiza, agora, em ambito espiritual, contrapondo-se
nao mais aos outros povos, mas somente aqueles individuos ou coletividades que
expressamente nao querem manter nenhum relacionamento salvifico com Jesus
Cristo”.

A lgreja primitiva passa a indicar, com as expressoes ekklesia (lingua grega) e
ecclesia (linguas latinas), o novo Povo de Deus, isto é, a “Igreja”, que é recordagdo
daquela assembleia do antigo Israel. Paulo fala de “ekklesia de Deus” para indicar a
comunidade convocada por Deus (cf. 1Ts 2,14; 2Ts 1,4; 1Cor 1,1; 10,32).

Em geral, no Novo Testamento, este termo é bastante frequente: nos
Evangelhos aparece somente em Mateus (16,18; 18,17), mas nos Atos dos Apdstolos
aparece 23 vezes, e em Paulo 61 vezes.

Os textos do Novo Testamento revelam tragos fundamentais e constantes, mas
também uma pluralidade de situagdes de releitura e de interpretagdo do Antigo
Testamento. A Igreja nasceu da Pascoa: este Deus que ressuscitou Jesus reune, através
do Espirito Santo, os dispersos, derrotados e vencidos.

A abordagem canoénica da fundagdo da Igreja se da no conceito “jus divinum”,
que significa que a Igreja esta permanentemente ligada ao Evangelho que lhe foi
confiado de maneira inaliendvel.

Embora o tema da fundagdo da Igreja tenha causado, ontem e hoje, inumeras
controvérsias, a pesquisa atual diz que sé se pode falar de Igreja depois da glorificagdao
de Jesus e de Pentecostes. No entanto, ressalta-se que a manifestagdo da Igreja depois
da Pascoa estd em continuidade com Jesus e com suas obras e palavras.

Fala-se ainda de uma eclesiologia implicita, na qual Deus leva adiante o Reino
iniciado por Jesus e que permanece fiel a esse inicio quando o confia, depois da
Pascoa, a uma lIgreja, ligada a0 mesmo tempo a esse inicio. Cristo seria entendido
como o salvador de Israel, ndo como o fundador, que reuniu o verdadeiro Israel: a
Igreja.

O Concilio Vaticano Il fala do povo reunido na unidade do Pai, do Filho e do
Espirito Santo (LG, 2-5). E o mistério de sua fundagdo esta relacionado aos atos
fundadores, ou seja, uma fundacao durante toda a atividade de Jesus; vestigios,

portanto, pré-pascais.

26



Assim, a fundagao da Igreja deve ser entendida como um processo histérico,
como o devir da Igreja no interior da histéria da Revelag3o. E preciso afirmar, portanto,
que Jesus quis fundar a Igreja, a partir da eclesiologia implicita.

Em consequéncia, a relagao de Jesus e da Igreja pode ser assim iluminada:

a) A sua instituicdo por parte de Jesus: ligada as questdes relativas a pessoa e
consciéncia de Jesus, eclesiologia implicita e processual;

b) O sinal exterior: analogia ao Verbo Encarnado;

c) O efeito interno da graga: Jesus Cristo como fundamento da Igreja.

Nos evangelhos aparecem duas vezes a mengao a Igreja: Mt 18, 17 e Mt 16, 18.
A primeira refere-se a Igreja local, ao tratar da corregdo fraterna. A segunda, recorda o
que Jesus falou da Igreja em sentido amplo: sobre esta pedra edificarei a minha Igreja.
Em Ef 5, 25 também aparece mengao a Igreja a partir do amor de Cristo por ela.

A lIgreja foi definida ao longo de sua histdria por muitos termos: os discipulos,
os santos, os cristdos e, por ultimo, a Igreja. O modelo dessa comunidade que surgia
estd em At 2, 42: oragdo, fragao do pao, ensinamento dos apdstolos e comunhdo dos
bens.

As comunidades cristds, na medida em que entenderam Jesus, proclamaram
sua Palavra, anunciaram o Reino e estabeleceram Jesus como mediador do projeto de
salvagao. Estas comunidades também se tornaram cada vez mais missionarias e se
abriram aos povos vizinhos, chamados de gentios. Sao Paulo, por exemplo, insistia no
tripé: Povo de Deus; Corpo de Cristo; e Templo do Espirito Santo.

O importante da eclesiologia que aparece no Novo Testamento é o da
capacidade de agregagdo para a comunhado, ou seja, uma eclesiologia de comunhao,
com a missao de realizar o Reino de Deus no mundo. Estes grupos de Igrejas
domiciliares sentiram-se na missdo de semear sementes, ou, sinais deste Reino de
Deus.

Mesmo que cada comunidade acentuasse aspectos que lhes parecessem mais
importantes, havia, desde o comego, alguns riscos de desvio. Por exemplo, o
isolamento de servigos pastorais poderia levar a um conservadorismo muito rigido; os
fatos marcantes dos Atos dos apostolos e das Cartas aos Colossenses e Efésios

permitiriam exaltar o triunfalismo da Igreja; o evangelho de Jodo, o individualismo

27



gnosticista; Mateus, uma preocupagdao muito juridicista; e as comunidades de Corinto,

exageros carismaticos.

No entanto, o conjunto de todos os textos do Novo Testamento permitiu que

se formasse uma imagem unitdria da Igreja, especialmente em torno de alguns pontos

basicos:’

>

A fé decorreu da vivéncia comunitaria; é na vida comunitaria que as pessoas
sentiram a interpelagao do Deus Trino;

O entendimento da unidade da Igreja, como sendo povo de Deus,
dependeu do batismo e ndo do status ou de outras grandezas, segredos ou
acessos especiais;

Havia distribuicao de fungdes e de servigos, segundo carismas para o éxito
da comunidade: estas nao eram controladas nem por grupos hierarquicos e
nem por anarquias carismaticas;

As comunidades se encarnaram nos ambientes locais e nas diferentes
culturas, onde se estabeleceram e se interpretaram como peregrinas, pois
se sentiam responsaveis por agdes para que o Reino pudesse aumentar
naqueles ambientes;

A lgreja era pensada em torno de Jesus, visto como cabega da comunidade;
A autointerpretagdao das comunidades era a de que elas, no seguimento de
Cristo, teriam que ser pobres, humildes e assumir a cruz da vida, pois o
Espirito de Deus as faria crescer;

A lIgreja ndo se pensava como sendo o Reino, mas se sentia impelida a fazé-
lo acontecer;

Dava-se grande atengdo aos pobres, os negados e oprimidos, a fim de que

estes pudessem receber boa acolhida e se sentirem participantes na Igreja.

imei uni , j u i \Y
Para as primeiras comunidades, a Igreja se autocompreendia como o “Povo de

Deus da nova alianga”.

Tendo como pressuposto a relagdao de Jesus com a Igreja, sera possivel ver a

Igreja apostolica como norma e fundamento da Igreja de todos os tempos devido ao

carater definitivo da revelagao de Jesus Cristo.

> Ver em http://padrejoaoinacio.blogspot.com.br/2013/10/eclesiologia.html. Pesquisado em margo de

2015.

28



O lugar do desenvolvimento da Igreja é o acontecimento de Pentecostes, como
também a fungdo protagonista dos apdstolos, Pedro e Paulo (portadores do
desenvolvimento e da formagdo da Igreja). Mas sera somente na patristica que o tema
da fundagao da Igreja gerara questionamentos teoldgicos.

Chamamos de “Padres da Igreja” (Patristica) aqueles grandes homens da Igreja,
aproximadamente do século Il ao século VII, que foram no Oriente e no Ocidente como
que “Pais” da Igreja, no sentido de que foram eles que firmaram os conceitos da nossa
fé, enfrentaram muitas heresias e, de certa forma, foram responsdveis pelo que
chamamos hoje de Tradigdo da Igreja; sem duvida, sdao a sua fonte mais rica. Certa vez

disse o Cardeal Henri de Lubac:

“Todas as vezes que no Ocidente tem florescido alguma renovagao, tanto na ordem do
pensamento como na ordem da vida — ambas estdo sempre ligadas uma a outra —, tal

renovagdo tem surgido sob o signo dos Padres”.

E a Patristica, basicamente, a responsavel pela elucida¢do progressiva dos
dogmas cristdos e pelo que se chama hoje de Tradigdo Catdlica. Os Escritores dos
primeiros séculos nos permitem voltar as origens cristas, o que se chama comumente
de volta as fontes.

Assim, patristica € o nome dado a filosofia crista elaborada pelos Padres da
Igreja, sendo a ponte que une a Tradigdao Apostdlica as geragdes cristas posteriores.
Foram eles, os Pais da Igreja, responsaveis por confirmar e defender a fé, a liturgia, a
disciplina, criar os costumes e decidir os rumos da Igreja, ao longo dos sete primeiros
séculos do Cristianismo.

E inegdvel a importancia da Patristica para a Igreja cristd. Durante esse periodo,
muitas perseguicdes e heresias surgiram e ameagaram o Cristianismo, mas gragas aos
esforcos empreendidos por diversos cristaos, de homens simples e figuras anénimas a
grandes bispos e tedlogos, a fé crista nao apenas triunfou sobre os perseguidores,
como também afastou o perigo de ser contaminada com o veneno das heresias.

A medida que conquistava novos membros, o cristianismo surge como uma
nova religido e seus seguidores eram expulsos da sinagoga. A missao é uma marca. E a
Igreja vai tomando forma, sobretudo com as cartas paulinas que manifestam o inicio
de certa institucionalizagdo que constréi comunidade, estabiliza e protege

definitivamente a comunidade.

29



Passa-se, aos poucos, de um apostolado missionario ao episcopado local. O
ultimo escrito do Novo Testamento (2Pd) encerra a época apostdlica da Igreja
primitiva.

Até o século IV, o termo “povo” é empregado pelos Padres apostdlicos para a
Igreja, apesar de nao constituir uma tematica propriamente dita, visto que o enfoque
da eclesiologia, neste periodo, era a dimensao cristoldgica. Assim, a nogao de povo nao
nutria sua reflexdo. Passa-se do conceito histérico de povo para uma concepgao
teoldgico-salvifica; assim, os justos do Antigo Testamento sdo vistos como pré-cristaos,
que se salvaram gragas a sua fé e nao por meio de Israel, segundo Origenes, Atanasio e
Agostinho.

A partir de Agostinho, o conceito juridico-romano de populus substitui o
conceito histdrico-salvifico de Povo de Deus: a Igreja é a Igreja de todos os povos
compreendidos pelo Império Romano. Assim, ja no século IV, o conceito Povo de Deus
representa cada vez mais os leigos frente aos bispos.

No século V ndao ha mais a preocupagao de relacionar a comunidade crista com
o povo eleito do Antigo Testamento. Seu lugar é ocupado, progressivamente, pelo
conceito agostiniano de congregatio fidelium.

Somente no século XIX, com a ideia do Corpo Mistico de Cristo, desenvolvida
pelas Escolas teoldgicas de Tubinga e de Roma, comega a reaparecer a ideia da Igreja
como Povo de Deus. Soma-se a isto a ideia do sacerddcio universal dos batizados, o
qual levou a superagao da imagem de uma Igreja clerical.

Os tedlogos colocam novamente em relevo a conexao historica entre o Povo de
Deus do Antigo Testamento e do Novo Testamento.

Aos poucos se firma uma nova compreensao da dimensado histérica do Povo de
Deus e se colocam as bases para o conceito histérico-salvifico de Povo de Deus, que
serd decisivo para a Lumen Gentium, na qual aparecera com uma dimensao eclesial

histérico-salvifica.

A Igreja edificada pelos sacramentos

Na interpretagao patristica de Jo 19, 34 é tradicional a forma que vé nessa cena

a edificagdo da Igreja a partir dos dois sacramentos: Batismo e Eucaristia.

30



Nessa perspectiva, a condi¢ao sacramental do cristdo na ecclesia é aquela que o
torna membro ja a partir do Batismo, participe do sacerddcio batismal ou comum.
Assim, o ja batizado se apresenta com os trés elementos constitutivos do leigo:

a) O fundamental: pertenca a Igreja pelo batismo;

b) O negativo: o fato de nao ser clérigo; e

c) O positivo e distintivo: relagdo peculiar com o mundo secular.

Portanto, o sujeito da missdao é todo o povo de Deus. Participam de modo
diferente, evidentemente, mas todos exercem uma funcado: a primeira é a sacerdotal e
dela o leigo participa de acordo com o sacerdécio comum. A segunda é a fungao
profética, que trata do sentido sobrenatural da fé e dos carismas. E, em terceiro, a
participacao dos leigos na missdo régia.

Com isso, nota-se que os leigos deixaram de ser simples objetos de atengdo dos
pastores para serem participantes da missao apostolica, até chegar a ser sujeitos por
exceléncia da prépria comunidade eclesial. A Lumen Gentium, do Concilio Vaticano Il,
faz essa bonita relagdao entre o sacerddécio comum dos fieis relacionando-o com o
sacerddcio ministerial.

Além dos presbiteros e dos leigos, na eclesiologia — vista a partir da hierarquia —
ha ainda a plenitude da ordem, ou seja, os episcopos. Esses também tém trés
dimensdes de seu ministério:

a) Pessoal-local: o Bispo age como pastor, guia e mestre do povo, origem do

sagrado ministério e centro da caridade;

b) Colegial-supralocal: membro do colégio episcopal que continua e prolonga

na Igreja a presencga do colégio apostolico; e

c) Pessoal-universal: reservado ao sucessor de Pedro.

Lugar merecido na Lumen Gentium tém os religiosos. Sao chamados alguns fieis
por Deus, afirma a Constituicdo (LG, 43), afim de desfrutar esse peculiar dom na vida
da Igreja, procurando cada qual a seu modo ser util a sua missao salvifica.

O Concilio Vaticano |, por sua vez, definirda o poder e a natureza do primado
romano como pleno e supremo poder de jurisdigdao sobre a Igreja universal e o seu
magistério infalivel quando fala como pastor universal “ex cdtedra”, referindo-se a fé e

aos costumes.

31



O Concilio Vaticano Il repete as afirmagdes do Concilio anterior em relagdo ao

ministério petrino, mantendo em relevancia uma significativa relagao entre o colégio

episcopal e o seu chefe.

1)
2)
3)

4)

5)

Para refletir

Como entender o Povo de Deus no Novo Testamento?

Qual é a importancia da patristica para a eclesiologia?

Como estamos valorizando os sacramentos do Batismo e da Eucaristia em
nossa caminhada dentro da Igreja para a construgdo do Reino de Deus?

O que significa “a Igreja simultaneamente visivel e espiritual”? (ver n? 8 da
Lumen Gentium)

Vocé acredita que todos os homens sdao chamados a salvagao, ou apenas o0s

fiéis catdlicos? Por que este chamado a salvagdo é fruto da graca de Deus?

32



MESA 4 — A IGREJA E OS CONCILIOS

Os concilios “s&0 marcos fundamentais na histéria cristd”.® De Jerusalém ao
Vaticano Il aconteceram umas duas dezenas de concilios convocados para resolver
dificuldades teoldgicas e proclamar a fé da Igreja.

O Concilio Vaticano Il veio para concretizar uma renovagao da lIgreja.
Renovagdao que estava amadurecendo fazia um bom periodo. Segundo TRENTIN, a
“histéria atesta que havia, na Igreja, um desejo de responder aos novos desafios
pastorais”.’

O Vaticano Il teria sido um “catalisador” das ideias de mudangas que
borbulhavam. Seria uma espécie de confirmagdo de muitas reformas que ja estavam
iniciadas em diversas Igrejas locais. E possivel ver no desenvolvimento dos trabalhos
que o Vaticano Il adequou a mensagem crista tradicional aos novos tempos. “Foi o
concilio da autoconsciéncia, da clarificagdo, da compreens3o e do dilogo”.?

Assim, na revisao das decisdes conciliares ao longo da historia da Igreja

optamos por considerar quatro dos concilios, devido a importancia que tiveram para a

eclesiologia: Jerusalém, Trento, Vaticano | e Vaticano Il.

4.1- O Concilio de Jerusalém (AT 15,1-35)

A partir da missao de Jesus Cristo, de sua morte e ressurreigdao, do testemunho
dos Apdstolos, muitas formas de seguir os ensinamentos e testemunhos cristaos foram
surgindo e compondo o cristianismo.

A lgreja Crista, que bem depois passou a ser chamada de lIgreja Catdlica
Apostélica Romana, foi construindo como que um apoio institucional responsavel pela
“formatac¢do" e organizagao deste estilo de vida chamado cristianismo.

Quando surge a oportunidade ou necessidade de dar uma formatagdo
organizacional para determinado grupo ou determinada realidade, também surgem as

mais diversas possibilidades de formatagdo, dentre as quais se deve optar. Isso tudo

® TRENTIN, G. Struttura e funzioni della coscienza nella teologia morale. Sito WEB: Credere oggi. Ano
2004, p. 64.

" TRENTIN, G., op cit., p.72.

¥ SANTOS, M.A. (org). Concilio Vaticano Il — 40 anos de Lumen Gentium. Porto Alegre, Edipucrs, 2005, p.
13.

33



forma um terreno fértil para a exploragdo de contradigdes, controvérsias, mal
entendidos, disputas.

Nossa Igreja ndo passou ilesa a essa realidade bem humana. Os primeiros
cristdaos ndo sabiam bem o que estava acontecendo e, consequentemente, nao sabiam
bem como se portar, muito menos o que fazer.

Na época dos primeiros evangelistas ja existiam compreensdes diferentes de
cristianismo. Na época dos Atos dos Apodstolos ja surge a necessidade de aprender a
amenizar e a conviver com as controvérsias, que cada vez mais ganhavam corpo. Tais
controvérsias fazem surgir a necessidade de um primeiro concilio.

O Concilio de Jerusalém (At 15,1-35) coroa a narrativa de Lucas, registrada no
livro dos Atos dos Apodstolos. Registra o momento em que Paulo e Barnabé teriam
oficializado sua missao entre os gentios. Para tanto, cria toda uma narrativa em torno
de varias viagens missionarias de Paulo.

O conflito que tais missdes teriam gerado na Igreja nascente provocou a

necessidade de conciliar as duas correntes entao identificadas como paulina e petrina.

4.1.1- As missdes de Paulo e de Barnabé

O capitulo quinze dos Atos dos Apdstolos, pode-se dizer, é uma espécie de auge
da narrativa das primeiras viagens missionarias de Paulo e Barnabé (At 13-14). O autor
dos Atos dos Apdstolos relata a missdo de Paulo em diversas viagens. Dentre essas
viagens, neste capitulo, o autor registra aquela da qual Paulo retorna de Antioquia a
Jerusalém para a Conferéncia que leva o nome desta cidade (At 15,2-5).

O que se sabe é que ja nas primeiras viagens missiondrias de Paulo e Barnabé
surgiram problemas. O problema mais explicito se referia a forma como os pagaos, que
abragavam a fé, deveriam viver.

Alguns, mais radicais, vindos de Jerusalém, espalharam em Antioquia a ideia de
gue todo aquele que se convertesse deveria ser circuncidado e observar a Lei de
Moisés (At 15,1). O que significaria que, antes de ser cristdo, precisava ser judeu,
pertencer ao povo de Israel.

Tal problema fez com que Paulo e Barnabé consultassem a Igreja-mae de

Jerusalém, onde ainda viviam apdstolos, juntamente com ancidos ou presbiteros,

34



dentre eles Tiago, que parece ter tido uma fun¢do importante nesta Igreja (At 15,
2.6.13).

Deste conflito surge a necessidade de se organizar a conferéncia de Jerusalém
para dirimir tais problemas aflorados na missao entre os gentios. Esta conferéncia
precisava definir um acordo entre Antioquia e Jerusalém no que diz respeito a
costumes, tradi¢cdes e leis que geravam choque entre judeus farisaicos e gentios
helenistas.

O que parecia ser claro para Paulo era que Deus acolheria a todos: judeus e
pagdos. Mas, como tal fato gerava confusdes e discérdias, Paulo volta para Jerusalém
para, em assembleia, tomarem uma posigao Unica enquanto lIgreja.

Pela veeméncia como irrompe o conflito é possivel imaginar que o trabalho de
Paulo e Barnabé estivesse surtindo bom éxito. Ndo devia ser pequeno o numero de
pagaos que estava se convertendo. O fendbmeno devia estar sendo bem visivel. Por isso
se justificaria a unido e reagdo dos judeu-cristdaos que ndao estavam dispostos a
abandonar nenhuma virgula da Lei e da tradi¢do sagrada de Israel (At 15,1-2).

E do conhecimento de todo aquele que estuda um pouco de histéria biblica, o
fato do povo de Israel ter uma longa, sofrida e vitoriosa caminhada de fidelidade a Lei.
O que ndo nos deve fazer estranhar esta situagao de reagao ao rompimento que a
nova missdo estava irrompendo.

Paulo e Barnabé estavam aceitando a conversao sem que 0s pagaos passassem
pela lei judaica, o que implicava de forma inquestionavel a circuncisao. Para os judeus
nao existia nenhum rito que substituisse a circuncisdo. Logo, os pagdos, para
abragarem o Evangelho, precisavam passar pela circuncisdo. “Ao mencionar a
circuncisao supde-se a observancia da lei como consequéncia inseparavel”. Em outras
palavras, para seguir o Evangelho era preciso antes tornar-se judeu.

Paulo, livre das imposi¢Oes legalistas, insistia que a Lei havia sido superada pela
graca de Deus e pela fé. Segundo Paulo, sem desprezar o Antigo Testamento, Cristo
teria trazido uma nova légica de salvagdo (Ef 2,15).

Por isso, a importancia do caminho de volta de Paulo e Barnabé de Antioquia
para Jerusalém. Assim estariam provando que continuavam reconhecendo a

autoridade da Igreja Apostdlica e estavam dispostos a dialogar.

35



Outra questdao que aflorava era a de comer juntos, participar da mesma
eucaristia. Em Antioquia houve o surgimento das comunidades mistas constituidas por
judeus e gentios. Essa iniciativa, bem aceita em Antioquia, soou como tao absurda
para os cristdos de Jerusalém, ao ponto de deles ndo resistirem ao empreendimento
de interferéncias (At 15,1-2).

Pelo que se percebe, se ndo fosse pela interferéncia e firmeza de Paulo, a
comunidade de Antioquia teria permanecido dividida entre os que concordavam e se
adaptavam a Lei, e os que seriam considerados fora da Lei pelo costume e tradi¢ao que
reinava em Jerusalém. A aprovagdo para que judeus e gentios pudessem participar da
mesma comunidade de mesa (At 15,27) teve muita importancia para o processo de

aceitagdo e inclusao dos gentios nas comunidades cristas.

4.1.2- A Conferéncia de Jerusalém

Esta assembleia é também chamada de Concilio, o que implicaria a reuniao de
toda a Igreja. No entanto, ai sé estavam reunidas as Igrejas de Antioquia e a de
Jerusalém. Por outro lado, na reunido destas duas Igrejas estaria acontecendo o maior
evento do primeiro século do cristianismo, o que conferiria grau de concilio para tal
reunido. Para evitar confusdes, o termo mais usado passou a ser Conferéncia de
Jerusalém.

Mesmo sem utilizar o termo conferéncia, este evento de Jerusalém também é
retratado pelo préprio Paulo em sua Carta aos Gdalatas 2,1-10. Esta trata
especificamente da questdo da circuncisao.

Esta conferéncia estabelece a unidade entre a missao de Paulo e a Igreja dos
Apostolos em Jerusalém. A Conferéncia de Jerusalém situa a missdao de Paulo em
continuidade com a histéria de Israel, a historia de Jesus e o envio dos Doze, assim
como com a Igreja de Jerusalém.

Se Paulo nao tivesse ido a Jerusalém, participado e entrado em acordo com a
Igreja dos Doze, 1a radicada, provavelmente Paulo estaria fundando uma nova igreja,
bem como, seria provavel que a Igreja dos Doze se resumisse numa pequena seita

dentro do judaismo.

36



a) Declaragdo de Pedro (15,7-11)

Como vimos, a Igreja precisou se reunir para formular uma saida oficial para o
problema entre os judaizantes e os que se convertiam do paganismo.

Segundo Lucas, Pedro é quem dita os rumos para uma saida que agrade os
discordantes de ambas as teses. Pedro atribui a Deus a ordem de receber na Igreja os
gentios.

b) Parecer de Tiago (15,13-21)

O autor de Atos dos Apodstolos ndo descreve as palavras de Paulo e Barnabé,
mas diz que eles explicam a assembleia reunida o resultado da missao que Deus
executava através deles (At 15,4). O autor continua enfatizando que é Deus quem faz
os milagres através deles.

Tiago ainda era bastante apegado ao regime judaico. Isso, certamente, Ihe
conferia lugar privilegiado entre os judeus-cristdos mais conservadores. Talvez, por
essa razao, Lucas faz questao de mencionar o parecer de Tiago para registrar que até
0s mais legalistas estariam aprovando a missdo entre os gentios e a admissdao dos
mesmos. Tiago, o defensor da doutrina da Igreja de Jerusalém, aceita a argumentagao
de Pedro e acrescenta que nao se deve “importunar os pagaos que se convertem a
Deus” (At 15,19).

c) Deliberagdao da Assembleia

A Igreja de Jerusalém se dirige as comunidades de Antioquia, da Siria e da Cilicia
(15,23). Os judaizantes, que estavam presentes na assembleia, parece que ndo tiveram
muito éxito. Nem se sabe se eles chegaram a votar, porque o texto diz que a decisao
foi tomada de comum acordo.

No relato de Lucas, Barnabé e Paulo sdo os vitoriosos. A assembleia supera as
leis judaistas. Com eles vao para a missao mais dois companheiros da Igreja de
Jerusalém.

A decisdo do “concilio” pretende ser mais que uma decisao juridica. Ela é antes
atribuida a inspiragdao do Espirito Santo. Colocando o poder da decisdao sob o poder do
Espirito Santo, ela ganha significado e importancia sobrenatural.

d) Entrega do Decreto em Antioquia (At 15,22-33)

Este encontro parece ter sido um dos marcos do término da tensdo entre os

dois centros da Igreja primitiva. A leitura e entrega da carta por Judas e Silas,

37



representantes de Jerusalém, é o selo de comunhao entre as duas Igrejas para ser una.
A carta também selava e dava liberdade a missdo de Paulo e Barnabé, até entdo nao
aprovada.

Claro que os judaizantes mais radicais devem ter importunado Paulo e Barnabé

por mais algum tempo, mas agora eles também tinham amparo eclesiastico e legal.

4.2- O Concilio de Trento (1545-1563)

O Concilio de Trento foi proposto para ser a resposta da Igreja Catdlica ao
movimento da Reforma Protestante iniciado por Lutero. Porém, surgiram dificuldades
para cumprir este intento. Uma delas é que a teologia de Lutero ndo partia dos
principios eclesiologicos, mas de uma problematica religioso-existencial de cada
individuo; assim, a questao deveria levar a uma mais profunda reflexao da teologia do
sacerddcio comum dos fiéis.

O Concilio foi puramente episcopal, dominado pelo grupo de bispos
preocupados em reforgar sua posi¢ao contra a negagao da hierarquia da Igreja por
Lutero. Embora tenha sido uma resposta as proposicdes do protestantismo, este
Concilio foi muito mais do que isto; foi uma expressdo da vitalidade da Igreja, que no
século XVI se manifestou em Trento e num movimento de eflorescéncia prolongado
até o século XVII.

Esta eflorescéncia brotava do intimo da Igreja ou dos seus setores ligados a
oragao e a mistica; é necessario ter em vista o fervor da piedade cultivada por Sao
Felipe Néri, Santa Teresa de Jesus, Sdo Joao da Cruz, Santo Indcio de Loyola, S3o Pedro
de Alcantara, Sao Francisco de Sales...; chegou-se a dizer que os séculos XVI e XVII
foram séculos de santos.

O renascimento interior da Igreja despertou muitas forgas catdlicas
adormecidas, inclusive o alto clero, e acelerou o seu curso de acdo, indicando-lhes
indiretamente a orientagao a tomar.

Os santos do século XVI tinham por programa:
“...ndo criticar a outrem, mas emendar a si mesmos; ndo mudar as estruturas da Igreja
estabelecidas por Cristo, mas reformar os homens detentores de cargos e fungdes; ja
gue o mal estava principalmente na mundaniza¢do do clero, falava-se, antes de tudo,

em reforma do clero”.

38



Segundo o tedlogo Egidio de Viterbo, “os homens é que devem ser
transformados pela religiao, e ndo a religiao pelos homens”.

Assim, nota-se um paralelo entre o século XVI e os séculos XI-XIll: na Idade
Média as forgas renovadoras da Igreja nao partiram diretamente do Papado, mas de
circulos ndo pertencentes é hierarquia (Cluny, Cister, as ordens Mendicantes); também
no século XVI o impulso renovador partiu, antes do mais, das comunidades dadas a
acesse e a mistica (Carmelitas, Jesuitas, Teatinos, Capuchinhos, Barnabitas, Angélicas,
Ursulinas, Somascos...), que com humildade aderiram incondicionalmente a hierarquia
e ao Papado. S6 aos poucos este foi entrando na renovagao ativa do século XVI,
afetado como estava pelo espirito renascentista e mundano.

Até 1530, aproximadamente, Roma vivia em quase inconsciéncia dos males que
afetavam a Igreja. Ledo X, por exemplo, considerava a tempestade luterana como uma
querela entre monges e, dessas querelas de monges, estava acostumado a ver muitas
pegas no seu teatro de Roma.

Somente a partir de Paulo V (1555-1559), o mais severo entre os severos, 0O
Papado se tornou o esteio da renovagao da Igreja. Esta teria por Magna Carta os

documentos do Concilio de Trento e como forga executora a Companhia de Jesus.

4.2.1- Os antecedentes do Concilio

Em 1534 foi eleito Papa o Cardeal Alexandre Farnese, com o nome de Paulo Il
(1534-1549). Este caracteriza a transicdo do Renascimento humanista para a
Restauragdo catdlica. A sua vida anterior se ressentiu dos males da época: devia a sua
nomeagdo cardinalicia as relagdes ilegitimas de sua irma Giulia com Rodrigo Borja
(futuro Alexandre VI); quando Cardeal, mandou legitimar quatro filhos naturais. Como
Papa, ainda cedeu ao luxo, aos divertimentos e ao nepotismo.

Ndo obstante, mostrou-se mais consciente da necessidade da Reforma do que
os Pontifices anteriores. Por isto, favoreceu as novas ordens Religiosas dos Teatinos,
Capuchinhos, Barnabitas, Somascos, Ursulinas, e em 1540 aprovou a Companhia de
Jesus. Chamou para o Colégio Cardinalicio homens doutos e dignos, e nomeou uma
comissdao de nove membros, que elaborou para o Papa um relatério dos males da

igreja e uma sugestao de remédios a opor-lhes.

39



A consciéncia de Roma era despertada ainda por outro fato. As ideias
revolucionarias “transalpinas” iam penetrando na Italia, especialmente em Napoles; as
obras de Lutero, Zvinglio, Calvino e Erasmo difundiam-se entre o clero e o povo,
conseguindo a apostasia do Padre Geral Ochino, dos Capuchinhos, em 1542;
apareciam personagens ambiguos que, sem romper com a Igreja, se compraziam nas
obras dos Reformadores protestantes.

Para conter tais avangos, o papa Paulo Ill reorganizou a Inquisi¢do, inspirado
pelo Cardeal Carafa (futuro Paulo IV) e por Santo Inacio de Loyola: uma comissdo de
seis Cardeais recebeu a faculdade de nomear sacerdotes “inquisidores” em qualquer
lugar onde o julgasse necessario. Assim se originou a Congregag¢ao do Santo Oficio que,
apods o Concilio Vaticano Il, recebeu o nome de Congregacdo para a Doutrina da Fé,
visto que nada tem de comum com a Inquisi¢ao. Esta procedeu energicamente contra
os inovadores, conseguindo exterminar por completo as novas ideias na Italia.

Muito se falava (como alids, em tempos anteriores também) da necessidade de
se convocar um Concilio Ecuménico. Havia, porém, obstaculos a realizagdao concreta
deste ideal. Com efeito, ficava em muitos homens da época (inclusive no Papa
Clemente VII, 1522-1534) o receio do Conciliarismo. Além disto, o Imperador Carlos V
queria que o Concilio se realizasse em territério alemao, para facilitar a participagao
dos luteranos, que Carlos queria trazer de novo a unidade da lIgreja. O Papa, porém,
preferia uma cidade da Italia. Em suma, Imperador, Papado, protestantes, Espanha e
Franga tinham algo a dizer sobre a convocagdo do Concilio, mas em termos
divergentes.

ApOs as frustradas convocagdes, e depois de dez anos de tentativas, Paulo Il
fixou a abertura do Concilio para Trento (territdrio alemao) em margo de 1545; mas sé
em dezembro deste ano se abriu a grande assembleia na catedral de Trento. O Concilio
durou dezoito anos, interrompido longamente por duas pausas; durante o mesmo,
morreram quatro Papas.

As trés fases do Concilio sdo: 1545-1547; 1551-1552; 1562-1563. O grupo
preponderante foi o dos espanhdis, dotados de profundo senso eclesidstico, sem os

quais ndo teriam sido elaborados os decretos dogmaticos do Concilio.

40



4.2.2- Definigdes alcangadas

>

>

Definiu, mais uma vez, o canon da Sagrada Escritura; afirmou que as
tradigcGes apostdlicas (ou a Palavra de Deus oral que ndo foi consignada nas
Escrituras) devem ser acolhidas com o mesmo respeito que as Escrituras;
declarou auténtica a tradugdo latina da Biblia dita “Vulgata” (deveria ser
considerada isenta de erros teoldgicos em meio as muitas tradugdes
tendenciosas da época).

Os sacramentos: estes ndo sdao meros ritos simbdélicos, mas sdo canais
transmissores da graga, graga que nao é mero revestimento da alma do
pecador, mas que opera uma transformagdo (justificacdo) intrinseca. A
vontade humana ndao é meramente passiva nem escrava do pecado, mas é
chamada a colaborar com a graga de Deus. A Missa é a perpetuagdo do
sacrificio da Cruz sob forma sacramental.

Os conciliares também decretaram medidas disciplinares; ficava proibido o
acumulo de mais de um beneficio (cargo) eclesiastico nas mados de um sé
titular; foi abolido o oficio de coletor de esmolas (que pregava as
indulgéncias!).

Tornou-se obrigatério o casamento sacramental dentro de moldes bem
definidos e na presenga do pdaroco ou do vigario.

Foram estipuladas normas rigidas para a formagao do clero nos Seminarios.

O Concilio se encerrou aos 3 e 4/12/1563. O papa Pio IV confirmou os seus

decretos pela Bula Benedictus Deus. Atendendo a um pedido do Concilio, publicou um

Index de Livros Proibidos e uma Profissdo de Fé Tridentina.

4.2.3- A Eclesiologia de Trento

Embora a doutrina eclesioldgica resultante do Concilio de Trento seja pouco

estudada, ela influenciou quatro séculos de Eclesiologia.

Devemos lembrar que sua motivagdo foi dar uma resposta a Teologia dos

reformadores, e assim estancar a influéncia da Reforma. Deste modo, busca esclarecer

pontos doutrinais que eram os mais atacados, sem pretender apresentar uma

proposta doutrinal sistematica e ampla.

41



A Reforma colocou em questdo tudo o que a Igreja medieval construiu e
intentou voltar a Igreja antiga, no que diz respeito a doutrina e a disciplina. Essa
tentativa foi influenciada pelo pensamento da época, onde dominava o individualismo,
o subjetivismo, critica e oposi¢ao a Igreja por causa da sua vida interna, decadéncia do
papado, conciliarismo e anti-romanismo germanico. Ainda, contribuiram a decadéncia
da Teologia escolastica e outras tendéncias intelectualizantes.

A Reforma proposta por Lutero atingia de maneira importante alguns
elementos da Igreja existente. Lutero tinha um conceito eclesioldgico caracteristico:

a) Sola Scriptura: autossuficiéncia da Biblia no conhecimento teolégico. A

origem e a natureza da Igreja sdo atribuidas a Palavra.

b) Sola Fides: a Igreja é a comunhdo dos santos, na qual se ressalta a
incorporagdo nela pela fé.

c) Sola Gratia: “Basta-te a minha graca” (2Cor 12,9). Ndo ha necessidade de
mediadores entre os homens e a graca de Deus.

Como resultado, o catecismo tridentino possui uma eclesiologia implicita, onde
sdo tratados temas como: Escritura e Tradigdo, estruturas hierarquicas da lgreja,
Sacramentos.

Porém, as consequéncias da Reforma afetaram a Igreja:

» Rompimento da unidade monolitica da Idade Média, no campo religioso,

cultural e do conhecimento;

» Diminuigdo do prestigio religioso do Papa; e

» Desejo de reforma da Igreja, com um retorno as fontes do cristianismo
contra o formalismo e o legalismo.

Diante desse quadro é interessante conhecer alguns dos elementos de

Eclesiologia que resultaram do Concilio de Trento:

a) A Escritura e a Tradigdo sdo os principios e os critérios do conhecimento
teoldgico na Igreja. HA um entrelagamento entre Evangelho e Igreja, e o
papel desta é garantir a conservagao daquele.

b) A existéncia da hierarquia na Igreja e a afirmagao de que nem todos os fiéis
sdo sacerdotes ministeriais (ordenados).

c) Houve um esclarecimento da origem e do poder dos bispos diante da

diversidade de posi¢des que chegaram a Trento.

42



d) O primado do Papa é juridico e ndo de honra.

Em resumo, o Concilio de Trento durou mais que todos os outros e foi o que
mais dificuldades encontrou para se realizar. Mas nenhum exerceu influxo tao
profundo e duradouro sobre a fé e a disciplina da Igreja.

Verdade é que a unidade de fé nao foi restabelecida, mas a doutrina catdlica foi
elucidada e consolidada em todos os pontos ameagados. O programa de reforma
tridentino foi a base de renovagao do clero e do povo catdlico, embora a execugao
desses decretos tenha sido, por vezes, lenta e controvertida. O Concilio comunicou
nova unido e confianga aos catdlicos abalados pelos acontecimentos trazidos pela
Reforma Protestante.

O Concilio de Trento foi também o mais papal de todos os Concilios antes do
Vaticano | (1870); preparou assim a via para a definicdio do primado do Romano
Pontifice, definicdo que no século XVI seria prematuro, pois ainda eram fortes as
tendéncias a formar Igrejas nacionais. O Concilio confiou ao Papa, outrossim, o desejo
de que promovesse a publicacdo de um novo Catecismo, de um novo Missal e de novo
livro de Liturgia das Horas (o que, de fato, foi executado pelos sucessores de Pio V).

Numa palavra, pode-se dizer que o Concilio de Trento foi a autoafirmagao da
Igreja como sociedade universal de salvagdo contra as diversas formas de
individualismo e subjetivismo que se faziam sentir fortemente no limiar da Idade
Moderna.

Verdade é que, em nossos dias, o Concilio de Trento nem sempre é aplaudido.
Opdem-lhe o Concilio do Vaticano I, como se houvesse antitese entre um e outro. Ora,
o Vaticano Il se refere frequentemente ao Tridentino e nele se apoia, trazendo para os
nossos tempos as verdades que o Concilio de Trento definiu segundo a linguagem e as

exigéncias do século XVI.

4.3- O Concilio Vaticano |

O Concilio Vaticano | foi o acontecimento de maior relevo na Histdria da Igreja

do século XIX.

43



4.3.1- Os preparativos

Mais de trezentos anos haviam decorridos apos a ultima assembleia do Concilio
de Trento, quando Pio IX, em dezembro de 1864, comunicou secretamente aos
cardeais a sua intengao de reunir novo Concilio Ecuménico: os tempos, ingratos como
eram, o exigiam; era preciso deliberar sobre os remédios a oferecer-lhes - o que se
faria por exceléncia num Concilio.

A Bula de convocagdo saiu aos 29/06/1868, convidando também os
protestantes e os ortodoxos separados; estes, porém, ndao compareceram. A noticia de
um proximo Concilio suscitou entusiasmo e também apreensdes; o publico sé sabia
que seriam condenados erros contemporaneos, reafirmada a doutrina da Igreja,
revistas a disciplina, a obra missionadria, a formagao dos seminaristas.

Mas, na Cudria Romana reinava um certo mistério sobre os intensos
preparativos do Concilio. A agitagdo publica aumentou quando em fevereiro de 1869 a
revista jesuita La Civilta Cattolica anunciou que o Concilio estava para definir a
infalibilidade papal. O mundo ndo catélico, imbuido de liberalismo, proclamava-se
defensor da liberdade dos simples fiéis catélicos, “subjugados pelo dominio obscuro e
obscurantista dos eclesiasticos”.

Na Alemanha, o historiador Pe. Inacio Dollinger (1799-1890) colocou-se a frente
do movimento antiinfalibilista, com diversos escritos contrarios a definicdo. O
Presidente de Ministros da Baviera, Clodoveu de Hohenhole, procurou suscitar uma
intervengdo dos Governos europeus contra os pretensos perigos do Concilio. Os bispos
alemaes reunidos em Fulda (setembro de 1869) enviaram um escrito ao Papa em que
declaravam nao julgar oportuna a definigao, embora ndao se opusessem a doutrina;
temiam as reagdes dos Governos e cisdes entre os proprios catélicos.

Em verdade, a definicdao desse dogma podia parecer ousadia numa época em

gue se respirava o liberalismo.

4.3.2- O decorrer do Concilio

O Concilio foi aberto em 08/12/1869 na Basilica de Sdo Pedro, com a presenca
de 764 prelados.

Quatro foram as sessdes publicas do Concilio. A terceira, no dia 24/04/1870,

promulgou uma Constituicdo Dogmatica Dei Filius, unanimemente aprovada. O

44



capitulo 12 afirma a existéncia de um Deus pessoal, livre, Criador de todas as coisas e
independente do mundo criado (contra o materialismo e o panteismo); o capitulo 22
ensina que certas verdades religiosas, como a existéncia de Deus, “podem ser
conhecidas com certeza pela luz natural da razdao humana” (contra o ateismo e contra
o fideismo num século em que a fé crista era escarnecida pelo racionalismo; o Concilio
defendia a razao!); o texto desse 22 capitulo acrescenta que houve uma Revelagdo
Divina, a qual chega até nds mediante tradigdes orais e Escrituras Sagradas.

O capitulo 32 proclama que a fé é uma adesao livre do homem a Deus, que
surge um dom da graga divina. O capitulo 42 define os setores préprios da razdo e da
fé, e lembra que qualquer aparente desacordo entre razdo e fé s pode vir de falsa
compreensado das proposi¢des da fé ou das conclusdes da razao.

A quarta sessdo do Concilio, em 18/07/1870, definiu a infalibilidade do Papa e
seu primado de jurisdicdo sobre a igreja inteira. Os conciliares deram voto favoravel a
Constituicdo Pastor Aeternus. Pio IV promulgou logo a Constituicdo, que consta de
quatro capitulos, que afirmam o fundamento biblico e patristico, a duragao perpétua,
o valor e a esséncia do primado romano, assim como a infalibilidade do magistério
papal.

A autoridade do Papa foi definida como sendo sumo e imediato poder de
jurisdicdao sobre toda a Igreja (cap. 32). O capitulo 42 define, como dogma revelado por
Deus, que as definigdes do Romano Pontifice proferidas ex-cathedra, isto é, na
qualidade de Mestre da Igreja inteira, em questdes de Fé e de Moral, gozam de
especial assisténcia do Espirito Santo; sao, pois, infaliveis e irreformaveis por si
mesmas, sem necessitar da aprovagao da igreja.

ApoOs esta memordvel sessao, o Concilio ainda estava no inicio das suas
atividades. Porém, o Concilio teve que ser interrompido abruptamente, pois estourou
a guerra franco-alemd, que obrigou muitos prelados a regressar a sua patria. Em
consequéncia, o Papa suspendeu o Concilio, que deveria voltar a reunir-se em época
mais apropriada, mas na verdade nunca foi reaberto.

A importancia do Concilio Vaticano | é enorme para a Igreja. A definigdo da
infalibilidade papal era a conclusdo légica de premissas contidas na prépria Escritura

(Mt 16,16-19; Lc 22,31; Jo 21, 15-17) e desenvolvidas através dos tempos;

45



principalmente por ocasido dos litigios que afetavam a Igreja, foi emergindo na
consciéncia dos cristdaos a preeminéncia do magistério dos sucessores de Pedro.

Numa época de descrenga, a fé se afirmava de maneira corajosa. A propria
Igreja aparecia como algo de transcendente ou como um Sacramento, que o homem
recebe de Deus, a diferenga de outras sociedades e institui¢des.

A centralizagdao explicitada pelo Concilio Vaticano | teve expressdes sempre
mais perceptiveis durante os pontificados seguintes. Era preciso que ocorresse o
Concilio Vaticano Il (1962-65) para terminar a obra que o anterior deixara inacabada.

O Vaticano | s6 pdde abordar a fungao do Romano Pontifice, dentro do exiguo
espaco de sua duragdo; o Vaticano Il abordou também o papel dos bispos e dos
presbiteros na Igreja, pondo em relevo o conceito de colegialidade que, sem apagar o

primado de Pedro, enriquece a estrutura da Igreja.

4.4- O Concilio Vaticano

O Concilio foi desenvolvido em quatro sessdes entre 11 de outubro de 1962 e
08 de dezembro de 1965. Como resultado do Concilio foram promulgados 16
documentos. Dentre estes, o principal documento foi a Constituicdo Dogmatica Lumen

Gentium, promulgada em 21 de novembro de 1964.

4.4.1- De Ecclesia

A respeito da concepgao de Igreja confrontavam-se as escolas teoldgicas: junto
com o projeto preparatdrio, de inspiragdo romana, circulavam também o projeto
belga, elaborado pelos tedlogos da antiga universidade catdlica de Lovaina, o francés,
o alemdo (caracterizado por uma intensa inspiragdo biblica e apoiado pelo seu
episcopado), e o chileno, que revelou ao concilio o frescor e o compromisso de uma
Igreja latino-americana.

Nas reelaboragdes do texto, as diversas visdes de Igreja vao surgindo e sendo
postas em discussao e sistematizadas na Constituicdo Dogmatica Lumen Gentium, que
passa a ser o centro do Concilio Vaticano II.

E importante afirmar o valor fundamental da Lumen Gentium, enquanto supde

uma tomada de consciéncia da Igreja sobre si mesma. Nela se relacionam os demais

46



textos do Concilio e se configura como a chave hermenéutica para interpretar
devidamente o resto dos documentos conciliares.

A Lumen Gentium exp®e a doutrina sobre o mistério da Igreja, Povo de Deus, ao
qual todos os fiéis sdao incorporados pelo Batismo. Dai deriva a radical unidade de
todos os fiéis que integram a Igreja e o carater universal do chamado a santidade.

Declara também que os bispos sao sucessores dos Apostolos e que, ademais de
presidir suas Igrejas particulares, formam parte de um “colégio” ou “corpo” episcopal
do qual cada Bispo se faz membro. Esse colégio é presidido pelo Papa e ndo pode agir
a margem deste.

Foi neste momento, enquanto o documento sobre a Igreja era reelaborado,
gue ouve o primeiro intervalo conciliar, periodo em que morre o papa Jodao XXlll e é
eleito o papa Paulo VI.

No segundo periodo conciliar a Constituigao Lumen Gentium ganha, outra vez,
aten¢do especial. Esse documento era o fio condutor e o centro das decisdes
conciliares. Seria o responsavel por oficializar a natureza e a identidade da Igreja que
necessitava de tal esclarecimento desde o século XIIlI.

Foi em dezembro de 1963, no final deste segundo periodo do concilio, que
foram aprovados os documentos sobre a Liturgia (Sacrosanctum Concilium) e o
documento sobre os Meios de Comunicagdo Social (Inter Mirifica).

Depois de mais um momento de intervalo, em setembro de 1964, Paulo VI
inaugura um novo periodo de trabalhos do Concilio com uma concelebragdao na qual
eram expressas as novas formas liturgicas.

Entdo, foi retomado o estudo sobre a Igreja, agora a partir de um texto
reformulado, que além dos quatro capitulos originais que tratavam do mistério da
Igreja, Povo de Deus, estrutura hierarquica e leigos, trazia a discussao a vocagao
universal a santidade, os religiosos, o horizonte escatoldgico da Igreja e a virgem
Maria.

Aos 21 de novembro de 1964, depois de tantas discussdes sobre a Igreja e suas
organizagdes e relagdes, foi aprovada a Constituicdo Dogmatica sobre a Igreja Lumem
Gentium. A aprovagdo desta Constituicdo seria a prova da boa aceitagdao e da adesdo
dos padres a renovagado eclesioldgica. Este documento sera apresentado no préximo

capitulo.

47



Neste processo é necessario destacar a importancia da Constituicdo Dogmatica
Dei Verbum, documento em forma debula pontificae é um dos principais
documentos do Concilio Vaticano Il.

E designada "constituicio dogmatica" por conter e tratar "matéria de fé". De
fato, o seu conteldo aborda o delicado e complexo problema da relagdo entre
as Sagradas Escriturase a Tradigdo. Asagrada Tradicdo, portanto, e a Sagrada
Escritura estao intimamente unidas e compenetradas entre si. Com efeito, derivando
ambas da mesma fonte divina, fazem como que uma coisa sé e tendem ao mesmo fim.

A Sagrada Escritura é a palavra de Deus enquanto foi escrita por inspiragao
do Espirito Santo; a sagrada Tradigdo, por sua vez, transmite integralmente
aos sucessores dos Apostolos a palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo
Espirito Santo aos Apdstolos, para que eles, com a luz do Espirito de verdade, a
conservem, a exponham e a difundam fielmente na sua pregacdo; donde resulta assim
que a Igreja ndo tira so da Sagrada Escritura a sua certeza a respeito de todas as coisas
reveladas. Por isso, ambas devem ser recebidas e veneradas com igual espirito de
piedade e reveréncia. Nesse sentido, ela explica e fundamenta o novo enfoque de
como se deve interpretar a hermenéutica.

Assim, sem deixar de lado a dimensao juridica e institucional, a Igreja da um
passo rumo a libertagao da rigidez monarquica de quem detém o poder. Comega a
reconhecer a fungdo e a importancia de seus membros e ndo sé do magistério. “Passa
a aprender a reconhecer os sinais dos tempos como lugares teoldgicos”.

Em 14 de setembro de 1965 teve inicio o quarto e ultimo periodo do Concilio
Vaticano Il. Esse periodo se estende até 08 de dezembro do mesmo ano. Durante este
periodo, vdrios outros documentos, posteriores a Lumen Gentium, foram discutidos,
reformulados e aprovados.

A nova concepgao de Igreja oficializada por essa Constituicdao se abria para um
novo modelo de unidade e reintegracdo com outras tradi¢cdes cristds. A Igreja que
iniciava a se desvestir da sua vestimenta triunfalista, dd passos rumo a uma nova
concepgao eclesidstica, gragas também a superagao da autoconcepgao de ser a Unica,
a incomparavel e a que estaria acima de todas as Igrejas.

Foi neste periodo que o papa e o patriarca ecuménico revogaram a

excomunhao reciproca de 1054.

48



Em 07 de dezembro de 1965 sdo concluidos os trabalhos do Concilio Vaticano |l
com a votagdo e aprovagao da Constituicdo Pastoral sobre a Igreja no mundo de hoje
(Gaudium et Spes). Esta Constituicdo chamava a aten¢do para as contradi¢des da
modernidade. Uma nota esclarecia o significado a ser atribuido a qualificagao

III

“pastoral”, afirmando que: “tomando por base principios doutrindrios, a constituicao
pretende expor a atitude da Igreja em relagdo ao mundo e aos homens de hoje”.

O Concilio Vaticano Il adequou a mensagem crista tradicional aos novos
tempos. “Foi o concilio da autoconsciéncia, da clarificagdo, da compreensdo e do
didlogo”. “Foi o maior pelo nimero de padres de todo o mundo; o mais rico por temas
tratados e o que atendeu as necessidades de toda a familia humana”. “O magistério
desceu para dialogar, de maneira acessivel e caritativa”.

A eclesiologia que até entdo servia como mecanismo de defesa e justificagao,
agora da passos rumo a missionariedade e ao didlogo. A eclesiologia classica teria
nascido juridica, para defender o poder eclesidstico. Esse teria sido o “pecado de
Origem” da teologia. Depois, a teologia se desenvolveu no periodo pds-tridentino
como apologética antiprotestante e antimoderna, na defesa da vera ecclesia. Para
superar de vez essa abordagem juridica, o Concilio situa a Igreja, na Lumen Gentium,
no seu devido “lugar”.

Em resumo, os padres conciliares foram ja convocados para esse Concilio com a
incumbéncia de protagonizar uma reforma na lIgreja (aggiornamento). Precisavam
definir uma nova identidade para a Igreja, situando-a historicamente. Era preciso que a
Igreja se autodefinisse.

As metas principais do Concilio seriam: o desenvolvimento da fé catdlica, a
renovagdo da vida crista dos fiéis, a adaptacdo da disciplina eclesiastica as exigéncias
da época presente.

A marca do Concilio Vaticano Il seria sua orientagdo pastoral, que visava
adequar a vida eclesiastica as necessidades contemporaneas.

O Concilio Vaticano Il € uma espécie de reconhecimento e oficializagdo de toda
a ansia de renovagdo que ja estava madura no seio do Povo de Deus.

Os padres conciliares retomaram palavras fundamentais do Novo Testamento e
da Patristica para redefinir de maneira adequada a esséncia da lIgreja nos novos

tempos.

49



Nesse sentido, a grande Constituicgdo Dogmadtica sobre a Revelagdao Divina
tragou as bases teoldgicas: a Igreja € o povo de Deus e este é constituido pelo
acolhimento da Palavra de Deus, Palavra criadora, que determina a Histéria da
Salvagado, Palavra que se faz carne em Jesus Cristo. A partir da Palavra de Deus, o
Concilio define a Igreja como Povo de Deus.

Admitindo a Igreja como Povo de Deus, se estaria resgatando uma Igreja de
fundamentacgao biblica. Igreja que estaria seguindo os passos paulinos vistos nos Atos
dos Apostolos. Igreja que se abria a todos, acolhendo a todos e se fazendo povo.

A lgreja Povo de Deus ganha contornos universais e humanos. Ganha vida e
calor humano que ultrapassam os muros e a rigidez de uma institucionalizagao
engessada e fria. Agora todos os homens sao chamados a salvagao pela graca de Deus

(LG, 13).

Para refletir:

1) Como entender a importancia dos Concilios para o desenvolvimento da
eclesiologia?

2) Vocé sabe o que significa Concilio? Sabe por que foram convocados cada um
dos Concilios?

3) Como entender a importancia do comportamento de Paulo, Pedro e Thiago
para a origem da Igreja na Conferéncia de Jerusalém?

4) Entendemos e participamos da Igreja que é Povo de Deus?

5) Conhecemos o suficiente sobre a importancia e os resultados do Concilio
Vaticano Il para a nossa Igreja?

6) Pesquise em alguns documentos sobre o Concilio Vaticano Il 50 anos depois.

Desse modo, veja todo o legado deixado por este Concilio a Igreja.

50



MESA S - LUMEN GENTIUM

A Constituicao Dogmatica Lumen Gentium sobre a Igreja, apresenta a Igreja
como sacramento em Cristo, luz dos povos.

Esta Constituicdao eclesioldgica — a Unica que, junto com a relativa a Palavra de
Deus, recebeu a qualificagdo de “dogmatica” — tem os seus pontos fortes nos trés
primeiros capitulos, nos quais o Concilio, de acordo com a tradigao patristica e devido
a renovagdo teoldgica da primeira metade do século XX, apresenta a Igreja como
“sacramento em Cristo, luz dos povos”, como momento crucial do designio de salvagdo
do Pai, que tem como meta o Reino, o qual, por isso mesmo, é distinto da Igreja.

Parece ser esse um passo importante para a superagdo da confusao ou disputa
pela superioridade existente entre Igreja e Reino de Deus. Aqui a Igreja passa a ganhar
uma identidade de Povo de Deus que busca ou constrdi o Reino. Vai se desfazendo a
imagem imaculada da Igreja que se colocava no lugar ou acima do Reino. Pode-se dizer
que a lgreja da um importante passo para situar-se no seu lugar como um meio para a
busca ou construgdao comunitaria do Reino.

Segundo o Concilio Vaticano Il, a Igreja, por vontade divina, é dotada de
ministros, cuja autoridade esta a servigo dos fiéis. Como sucessores dos apodstolos,
instituidos pelo proprio Cristo, os bispos continuam seu servigo e constituem um corpo
ou colégio, que é a expressao da comunhdo que une como irmas as Igrejas por eles
presididas. Mediante a consagragao episcopal, grau supremo do sacramento da
Ordem, o colégio aceita em seu seio novos membros, os quais devem estar em
comunhdao com o bispo de Roma. Os bispos recebem, pois, na consagragdao
sacramental, a participagdo na triplice autoridade de Cristo, de santificar, ensinar e
dirigir a Igreja local confiada a cada um e, junto com o bispo de Roma, a Igreja
universal entregue a todos.

A Lumen Gentium passa a priorizar o cristocentrismo, a dimensao sacramental
e missionaria da Igreja. Apresenta para o mundo uma Igreja com identidade e nao
COmMOo um corpo punitivo.

A eclesiologia se desloca do campo do Direito para o da Teologia. Isso também
possibilita fazer uma releitura de sua estrutura hierarquica, que até entdo era bastante

de acordo com a postura jurisdicista. Essa Constituicao representava um passo nitido

51



para frente, em confronto com as decisdes do Concilio Vaticano | ou com alguns
amadurecimentos do magistério papal dos decénios seguintes.

A Lumen Gentium objetivou atualizar a consciéncia da Igreja a respeito de sua
identidade e de sua natureza de mistério. Nao quis condenar nada e nem definir
dogmas. Seu valor esta na visao organica do mistério da salvagdo e do mistério da
histéria humana, procurando colocar no centro aquilo que lhe é essencial e imutavel,
mostrando claramente as dimensdes interiores do mistério da Igreja.

Na verdade, acolhe e sistematiza muitos aspectos do itinerario renovador ja
entdo vigente. Ela aceita o cristocentrismo que desde o Vaticano | se difundia. Cristo,
unico Mediador, constituiu e incessantemente sustenta aqui na terra Sua santa Igreja,
comunidade de fé, esperanca e caridade, como organismo visivel pelo qual difunde a
verdade e a graga a todos.

Mas, a sociedade provida de érgdos hierarquicos, e o corpo mistico de Cristo, a
assembleia visivel e a comunidade espiritual, a Igreja terrestre e a Igreja enriquecida
de bens celestes, ndo devem ser consideradas duas coisas, mas formam uma soé
realidade complexa em que se funde o elemento humano e divino. E por isso,

mediante uma analogia, é comparada ao mistério do Verbo encarnado (LG 8).

5.1- Cristo e a Igreja

Jesus Cristo, além de fundador da Igreja, é a cabega da mesma, que é o corpo
por Ele animado.

A renovagao eclesiolégica relaciona a concepgao do mistério da Igreja com a
nova concepg¢ao de encarnagao de Jesus Cristo. A Igreja nao tem luz propria, senao
gue, qual lua misteriosa junto ao sol, Jesus Cristo, tem de devolver refletida, para os
homens, a claridade daquele que lhe brilha o rosto. Ela deve ser pura transparéncia,
porque, desaparecendo, possibilita ver Cristo, presenca vivente nela, que a faz
transparente e transparecer. Ele é sua cabeg¢a, com a qual ela tem de se conformar, ja
que forma um sé corpo com Cristo.’

A reforma resgata a fidelidade a Jesus Cristo que sempre remeteu para uma

abertura a humanidade. Abertura que implica comunhdo. A comunh3ao humaniza a

° HACKMANN, Geraldo Luiz Borges. A Igreja, mistério de comunh3o e as exigéncias da evangelizagio no
mundo. In Teocomunicagao 147, v. 35, 2005, p. 90.

52



relagdo Igreja Povo de Deus. E a superagdo da eclesiologia juridica vigente até entdo. A
prépria concepgdo da animagao do Espirito Santo é uma concepgao de comunhdo. O
Espirito Santo é aquele que unifica a comunidade trinitaria. Aquele que anima a
primeira comunidade da qual é componente.

O Novo Testamento afirma que é o Espirito Santo quem constitui a comunidade
eclesial de salvacdo (Lc 24,44-53; At 2,1-13). Pois o Espirito e a Esposa dizem ao Senhor
Jesus: “Vem” (Ap 22,17). Desta maneira aparece a Igreja toda como “o povo reunido
na unidade do Pai e do Filho e do Espirito Santo” (LG, 4).

A Igreja, constituida pelo Espirito Santo, unifica os crentes para formar um sé
corpo. Ele santifica e age permanentemente em favor da Igreja. Isso significa que tanto
as estruturas quanto as leis juridicas devem ser animadas pelo Espirito Santo. O
Espirito Santo ndo é somente assistente. Ele é cofundador da Igreja. “Com efeito, a
Igreja é obra do Espirito Santo”. A Igreja se abre para o mundo, para o didlogo. A Igreja
€ o lugar onde Cristo Redentor age no Espirito Santo.

O cristocentrismo sacramentaliza a Igreja. Por ser o ambito onde acontece e se
torna eficaz a obra redentora de Cristo no Espirito Santo, a Igreja é o sacramento
primordial da graca de Deus para os homens. Sua dimens3ao sacramental é uma
consequéncia da sua dimensdo cristocéntrica.

Sacramentos e Igreja se fundem. Um compde o outro e com o outro. “Onde ha
sacramentos, ha Igreja, e onde ndao ha lIgreja, ndo ha sacramentos. A lIgreja é
sacramento universal de salvagdo: a Igreja é em Cristo como que o sacramento” (LG,
1). “Cristo enviou aos discipulos o Seu vivificante Espirito e por Ele constituiu seu
corpo, que é a lgreja” (LG, 48).

Sacramento seria o mistério salvifico de Deus presente na Igreja. Através dos
sacramentos Deus se manifesta santificando e salvando o ser humano. Seria a forma
pela qual Deus se aproxima das pessoas. O aproximar-se das pessoas cria um ambiente
de unido. O espirito de unido remete a projecao e a abertura ao futuro. Para aquilo
gue a comunhdo nos remete. O cristao que realmente esta na Igreja e sente-se Igreja é
chamado a construir Igreja na histéria com sua vida. A Igreja construida na histéria

caminha para o futuro.

53



5.2- O Povo de Deus

O Concilio Vaticano Il abriu portas para um criativo surgimento de novas
eclesiologias. Uma diversidade de concepgdes e compreensdes de Igreja foi surgindo.

Na América Latina nasce um modelo de Igreja muito mais libertadora. Os
pobres passam a ser o verdadeiro lugar teoldgico. Ao invés de uma Igreja para os
pobres, se fomenta a ideia da necessidade de ser uma Igreja dos pobres. A concepgao
de pecado moralista e da repressao individual se alarga para a compreensao do
pecado que gera caréncias sociais e econémicas.

Ao invés de cada um salvar sua alma, se inicia um caminho rumo a salvagdo e
libertagdo de caréncias vitais, como a libertagdo da miséria, da fome e de tantas
injusticas. Pratica que tem como meta transformar a sociedade e alcangar a libertagao
pessoal, comunitdria e estrutural.

No periodo pré-Vaticano era muito forte a concepgao de Igreja como o corpo
mistico de Cristo. Como ja foi visto, o Vaticano Il muda o foco a partir da valorizagdo da
imagem biblica de Igreja Povo de Deus. Assim, entra no contexto eclesiolégico a
concepgao Povo de Deus como um novo elemento que passa a disputar espagos com a
concepgao até entdo, Unica e forte de Corpo Mistico de Cristo.

A lgreja, que nasceu para ser missiondria e servidora, a partir da concepg¢ao
Povo de Deus, se desfaz do carater hierdrquico e aparece como Igreja peregrina que
faz e se faz na histdria do povo. “Foi assim que redescobriram a continuidade da Igreja
Israel”. Igreja que continua a histéria do povo de Abrado. Povo que ja era desde
sempre de Deus.

A Constituicdo lembra com clareza que a Igreja n3o é a meta da fé. E peregrina
na busca do Reino de Deus. Ela é a comunidade dos que creem em Jesus Cristo. Todos
os homens sdo chamados a esta unido com Cristo, que é a luz do mundo, do Qual
procedemos, por Quem vivemos e para Quem tendemos (LG, 3).

A fé deve ser fundada em Cristo luz do mundo, nao na Igreja, que como a lua,
nao faz mais que refletir a luz que é Cristo. O proprio Jesus iniciou a Igreja pregando a
boa-nova, o Reino de Deus e ndo a si mesmo e nem a instituicdo (LG, 5).

Por isso a Igreja € um meio para servir a Cristo. Um caminho para seguir seus
passos. E ela que deve estar a servico do mundo e ndo o mundo a servigo dela. Cristo

consumou a obra da redengao na pobreza e na perseguicao; assim, a Igreja é chamada

54



a seguir o mesmo caminho, a fim de comunicar aos homens os frutos da salvagdo (LG,
8).

A funcgdo da Igreja é anunciar e testemunhar a divindade e humanidade de
Cristo, sua coragem e desapego da gléria terrena. E ser fermento para a libertagdo
agindo junto aqueles que mais carecem de vida e dignidade. E ser aquela mie que ama
mais o filho doente na busca da cura, o faminto na busca do alimento, o nu na busca
da vestimenta. E o verdadeiro sinal ou sacramento de Cristo que alimenta e ilumina a
caminhada daqueles que mais necessitam dignificar-se.

O que mesmo pode-se dizer que é a Igreja Povo de Deus? A concepgdo Povo
de Deus traz consigo toda a possibilidade de contradi¢des préprias de qualquer povo.
Isso, ja no primeiro momento, implica no desnudamento daquela vestimenta
camuflosa que passava a imagem de uma Igreja perfeita, que em reagao a realidade da
reforma protestante em expansao e ao mundo moderno em desenvolvimento
precisava manter, de maneira forgada, o depdsito e propagacdo da perfeigao. Ai se fez
necessario a apologética. Uma apologética que defendia uma Igreja perfeita e superior
as demais e as organizagdes sociais todas.

Para dar esse passo de superagao e aproximagdo dessas distancias vigentes, o
Concilio inicia pela mudanga de concepgao de mundo. Aquele mundo até entdo iniquo,
local da perdi¢ao, passa agora a ser visto como lugar de autocomunicagao de Deus.
Agora Deus fala a humanidade, ao mundo. A Igreja entao também necessita da relagao
com o mundo para ouvir os designios de Deus.

A sua relagao com o mundo agora faz parte da defini¢ao, realizagdo e missdo da
Igreja.

E possivel fazer disting3o entre a eclesiologia juridica pré Concilio Vaticano Il e a
eclesiologia comunhdo pds Concilio Vaticano Il. Essa eclesiologia da relevancia a
dimensdao comunitdria da Igreja. A eclesiologia Povo de Deus destaca a imagem biblica
de Povo de Deus (1Pd 1,13-25). Mostra novas rela¢des dentro da Igreja; relacdes de
igualdade. Apresenta um carater histérico de um Deus peregrino no mundo. Destaca
0s ministérios. O Povo de Deus é um povo ministerial. A missdao passa a ter também
um carater de promog¢dao humana, além da evangelizagao. O modelo eclesiolégico pds-
conciliar se propde a seguir o exemplo das primeiras comunidades. Busca ser uma

Igreja servidora.

55



Esse exemplo de eclesiologia segue o exemplo das primeiras comunidades,
onde reina forte espirito comunitdrio. Ela se caracteriza por ser anunciadora do Reino
de Deus pelo trabalho no mundo, especialmente aos mais pobres, onde ha um forte
sentido de mutua fraternidade, que brota entre aqueles que se engajam nesse servigo,
a fim de manter viva a esperanga do Reino de Deus.

A fé ndao pode esquecer a dimensdo pratica em favor dos mais necessitados.
Consegue fazer uma leitura mais apurada das caréncias que afetam o ser humano e se
deixa tocar pelo apelo misericordioso e caritativo que marcou as primeiras décadas do
cristianismo. Fomenta uma consciéncia sobre a necessidade de contribuir para a
transformagao social. Transformagdo que leva ao engajamento bem conhecido na
América Latina com a Teologia da Liberta¢do, as Comunidades Eclesiais de Base (CEBs)
e tantos movimentos que foram surgindo. Tudo isso se concretizou gragas ao
alavancamento, a sustentagdo teodrica, a sustentagao metodoldgica e a protegdo da
Igreja.

Assim, a Igreja deve caracterizar-se mais pelo servigo aos irmdos. Nesta postura
de servigo todo o batizado passa a ser chamado a fazer parte do sacerdécio comum de
Cristo, que é um sacerddcio ministerial. Os ministérios sao divididos em hierarquicos e
nao-hierarquicos. A grande parte da lIgreja estd incluida nos ministérios ndo-

hierarquicos. O que ndo elimina a necessidade dos ministros hierarquicos.

5.3- A lgreja e os ministérios

Ela necessita de ministérios como o do Papa, sucessor de Pedro, como sinal de
unidade; dos bispos, como sucessores dos apdstolos e sinais de unidade das Igrejas
particulares; dos sacerdotes e didconos para a vida didria dos fiéis; dos ministérios
nao-ordenados para situagdes concretas.

Se a Igreja como um todo é constituida pelo chamado de Deus através de
Cristo, nela, pela agdo do Espirito Santo, Deus chama pessoas para diferentes
ministérios a servigo de seu povo. A Igreja € um mistério da acao de Deus no mundo.
Sua missao é de servigo ao mundo e nao de buscar um mundo a seu servigo.

O Concilio Vaticano Il afirma que o Batismo torna todo o batizado um
participante do sacerddcio santo. O Espirito Santo é o grande animador da lIgreja.

Através do Batismo se recebe o Espirito Santo.

56



A hierarquia da Igreja ndo detém nem domestica o Espirito Santo, que age em
todo o fiel. Nao é apenas através dos sacramentos e dos ministérios que o Espirito
Santo santifica e conduz o Povo de Deus e o orna de virtudes, mas, repartindo seus
dons “a cada um como lhe apraz” (1Cor 12,11).

O Espirito Santo distribui entre os fiéis de qualquer classe gragas especiais. Por
elas, os torna aptos e prontos a tomarem sobre si os varios trabalhos e oficios, que
contribuem para renovagdo e maior incremento da Igreja, segundo estas palavras: “A
cada um é dada a manifestagao do Espirito para utilidade comum” (1Cor 12,7).

Contudo, os padres conciliares reservam-se a autoridade eclesiastica, o poder
de afirmar ou confirmar a autenticidade da agdao do Espirito Santo para os cargos
ordenados. No equilibrio entre a estrutura hierarquica e a estrutura carismatica, a
palavra decisiva é a da hierarquia, que fica com a liberdade e poder de interpretar e
purificar a agdao do Espirito Santo. “O juizo sobre sua autenticidade e seu ordenado
exercicio compete aos que governam a Igreja” (LG, 12).

O sacerddcio comum dos fiéis e o sacerdécio ministerial ou hierdrquico
ordenam-se um ao outro, embora se diferenciem na esséncia e ndo apenas em grau.
Pois ambos participam, cada qual a seu modo, do Unico sacerddcio de Cristo. O
sacerdote ministerial, pelo poder sagrado de que goza, forma e rege o povo
sacerdotal, realiza o sacrificio eucaristico na pessoa de Cristo e O oferece a Deus em
nome de todo o povo (LG, 10).

O documento deixa claro que todo o batizado é chamado a santidade. Que o
critério é o da caridade. Percebe-se que os leigos sdao cada vez mais chamados a
participagao ativa. “Os leigos agindo santamente em toda a parte consagram a Deus o
préprio mundo” (LG, 34). O documento da passos importantes na promog¢do dos
leigos, elevando cada comum mortal ao grau de Povo de Deus.

Mas, seguindo o documento, é enfatizado que todo o ser humano recebe a
vocagdo de realizar-se na vida. Dentro da vida somos chamados a sermos cristaos.
Dentro da vocagao cristd ha uma variedade de fungdes e ministérios especificos.

Para cada vocagdo sao exigidas determinadas condigdes. Tais condigdes devem

III

ser “acompanhadas de uma inclinagao sobrenatural”. Para viver e se desenvolver, a
Igreja precisa de ministérios. Tal necessidade faz com que a mesma responda a partir

de uma constituigao hierarquica.

57



Para apascentar e aumentar sempre o Povo de Deus, Cristo Senhor instituiu na
Sua Igreja uma variedade de ministérios que tendem ao bem de todo o Corpo. Pois os
ministros que sao revestidos do sagrado poder servem a seus irmaos para que todos os
que formam o Povo de Deus e, portanto, gozam da verdadeira dignidade crist3,
aspirando livre e ordenadamente o mesmo fim, cheguem a salvacao (LG, 18).

Ao se referir aos ministérios, a Lumen Gentium define os bispos como os
“sucessores dos apostolos, os quais teriam recebido de Jesus poderes para governar a
Igreja”. A sagragdo episcopal confere ao bispo “a plenitude do sacramento da Ordem e
o munus de santificar, ensinar e reger” (LG, 21). O bispo é o ponto de unidade em sua
diocese, mas precisa da colaboragdo de outros ministérios.

Os sacerdotes ou presbiteros sao os auxiliares mais diretos do bispo. A Lumen
Gentium define o sacerddcio ministerial como: “consagrados para pregar o Evangelho,
apascentar os fiéis e celebrar o culto divino” (LG, 28).

O outro ministério ordenado é o diaconato. Uma ordem que acompanha a
Igreja desde as primeiras comunidades (At 6,1-6; 8,5-13). Segundo a Lumen Gentium,
os didconos fazem parte da hierarquia com um grau inferior: “Sao-lhes impostas as
maos ndo para o sacerddcio, mas para o ministério” (LG, 29).

Com essa nova consciéncia, no discurso final do Concilio, o papa Paulo VI
expressou a nova relagao da Igreja com o mundo como relagdo de servigo. A Igreja é
“servidora da humanidade”.

A lgreja, através de sua hierarquia, percebe a necessidade de recuperar, num
mundo cada vez mais exigente e complexo, a dimensdo profética em defesa da vida
humana. Por isso, a nova Igreja Povo de Deus tenta também, mesmo que timida, uma
remodelagdao na hierarquia da Igreja. O concilio tenta optar e visibilizar na estrutura da
Lumen Gentium a ordem do poder eclesiastico. Trata antes dos batizados, dos irmaos,
do Povo de Deus, para depois tratar da hierarquia. A categoria Povo de Deus torna-se

a chave de leitura do concilio.

5.4- A relacdo da Igreja Local e a Igreja Universal

Surge, a partir do Concilio, a necessidade de pensar a Igreja a partir de cada

realidade. A Igreja vista e aplicada unicamente a partir da visao e concepgao romana

58



engessava as comunidades. Torna-se necessario um grau de liberdade para as Igrejas
locais.
Agora é necessario retomar a consciéncia de comunhdo com a Igreja universal,

i

sem que tal comunh3o seja “imposta” ou assegurada pela forca da centralizagdo. E
necessario valorizar e conferir aos bispos autonomia dentro da lIgreja local ou
particular. Agora é a Igreja universal que deve seguir os passos das Igrejas particulares
em comunhdo e ndo ditar de cima para baixo os passos para todas as lIgrejas
particulares.

Aqui se apresenta a questao da relagdao entre “universal” e “particular” na
eclesiologia. A Igreja é sempre acontecimento da fé que toma corpo em dado tempo e

III

lugar. E acontecimento da palavra no mundo. Essa dimensdo “universal” da Igreja ndo

III

se coloca no mesmo nivel que o “particular”. O “universal” da Igreja ndo existe em si
mesmo, separado da realizagao de cada Igreja particular. A Igreja universal s6 existe
“nas e a partir das Igrejas particulares” (LG, 23), que sdao chamadas a formar a sinfonia
da comunhdo das Igrejas presidida pelo servigo petrino do bispo de Roma, sinal visivel
da unidade de todos os fiéis e de todas as Igrejas em Cristo.

A Igreja é una e Unica, mas sua vida acontece nas e pelas Igrejas particulares. A
Igreja enquanto universal sé se realiza nas Igrejas concretas onde a fé é vivida. O que
nao significa que a universalidade da Igreja seria simplesmente a soma das Igrejas
locais, mas sim a expressao de sua universalidade na inculturagdo de cada
particularidade. O importante é perceber que o Vaticano propde nao mais uma lIgreja
gue desce como um chapéu, do universal que encubra o particular, mas sim como uma
construgao que parte do particular, do Povo de Deus, para a comunhao universal.

Como toda a experiéncia espiritual, a de Jodo XXIIl era semente vigorosa de
renovagdo, de Aggiornamento da Igreja, como sempre repetia, mas que necessitaria
de tempo para manifestar toda a sua pujanga, como o comprova e ensina a histéria
desses ultimos cinquenta anos.

A Constituicdo Dogmatica Lumen Gentium, sobre a Igreja, ao tratar do Povo de
Deus, sanciona o que se veio a denominar a eclesiologia de comunhido, em que o
ministério deixa de se considerar constitutivo da comunidade, para se entender como
uma missao de servigco, em continuidade com o Espirito de Jesus, que veio para servir,

e ndo para ser servido.

59



Para refletir:

1)

2)

3)

4)

5)

6)
7)

Por que se entende a Constituigdo Dogmatica Lumen Gentium como uma
divisora de aguas quando se estuda e medita sobre a Eclesiologia?

Estamos conscientes de que ser batizado torna cada um membro do Povo
de Deus, e da exigéncia de participar da evangelizagao?

Como vocé entende a relagao entre a Igreja local e universal? O que se
espera de cada bispo para criar e manter esta relagao?

O que podemos fazer para que a nossa participacao na vida da Igreja seja
ativa, consciente e frutuosa, como nos pede a Lumen Gentium?

Por que a categoria do laicato assume enorme relevancia no interior da
eclesiologia Povo de Deus?

O que vocé entende por eclesiologia de comunhao?

O capitulo V, da Lumen Gentium, trata da vocagao universal a santidade na
Igreja. Compreenda porque o Pe. Caffarel insistia na vocagao a santidade
dos casais das Equipes de Nossa Senhora. Ele ndo queria “nem mais, nem

menos”. Apenas casais santos.

60



MESA 6 — IMAGENS DA IGREJA

Afirmar que a lIgreja participa do mistério do que é divino e que
consequentemente o homem é incapaz de compreendé-la totalmente demonstra
apenas a limitagdo de nossa inteligéncia e ndo a impossibilidade de conhecer a
realidade Igreja. Para nds sao acessiveis todos os elementos terrenos da Igreja, mas a
sua perfeita relagdo com os elementos celestiais, assim como seu exato dinamismo
salvifico nos é dado pela fé. Reside aqui precisamente o seu “mistério”.

Das muitas imagens utilizadas — redil, rebanho, vinha, campo, edificacdo,
esposa, etc. —, as mais elaboradas sdo as relacionadas a cada uma das Pessoas da

Trindade: Povo de Deus, Corpo Mistico de Cristo e Templo do Espirito Santo.

6.1- Imagens da Igreja
6.1.1- Povo de Deus

Como ja vimos anteriormente, a importancia desta imagem é refletida na sua
utilizagdo como titulo do segundo capitulo da Constituicdo Lumen Gentium do Concilio
Vaticano Il, que retirou do esquecimento esta imagem paulina. Esta imagem é a
principal, porque destaca o papel da Igreja na histéria da salvagao, fundamentando-a
no Antigo Testamento e em lIsrael: “Aprouve, contudo, a Deus santificar e salvar os
homens ndo singularmente, sem nenhuma conexdo de uns com os outros, mas
constitui-los num povo que O conhecesse na verdade e santamente O servisse” (LG, 9).

A ideia-chave da Constituicao Dogmatica sobre a Igreja, ao utilizar esta imagem,
€ mostrar que ela, como Povo de Deus, é composta por todos os fiéis batizados. A
hierarquia (didconos, sacerdotes e bispos) sé tem razdo de ser se entendida como
participante deste povo e por estar a seu servigo.

No inicio, o nome “leigo” (“laos” = consagrado) significava todos os membros
do povo; somente apds o século Il passa a designar os nao participantes do clero.

A Igreja nao é somente o clero; é composta por todos os batizados: Esse povo
“tem por condigdo a dignidade e a liberdade de filhos de Deus, em cujos coragdes
habita o Espirito Santo como num templo. Sua lei é o mandamento novo, de amar
como o proéprio Cristo nos amou (Jo 13,34). Sua meta é o Reino de Deus, iniciado na

terra pelo préprio Deus na terra, a ser estendido mais e mais até que no fim dos

61



tempos seja consumado por Ele préprio, quando aparecer Cristo nossa vida (Cl 3,4) e a
prépria criatura sera libertada do cativeiro da corrupgao para a gloriosa liberdade dos

filhos de Deus” (Rm 8,21). (LG, 9)

6.1.2- Corpo Mistico de Cristo

Até o século XVI, a teologia hesitou em aplicar esta imagem a Igreja, pois o
Corpo de Cristo era apenas a Eucaristia; atualmente, entretanto, estd bem claro que
existe uma complementaridade entre as duas realidades, visto que a comunhdo do
Corpo Eucaristico de Cristo significa, produz e edifica a comunhdo intima de todos os
fiéis no Corpo de Cristo que é a Igreja — “na santissima Eucaristia, esta contido todo o
tesouro espiritual da Igreja”.

Em 1943, o Papa Pio XllI, na Enciclica Mystici Corporis, afirmou que a imagem do
Corpo é uma excelente descrigao da Igreja e esta descrigao foi acolhida igualmente

pelo Concilio Vaticano Il, que dedica a ela um nimero inteiro e amplo. (LG, 7)

6.1.3- Templo do Espirito Santo

Esta imagem é menos completa do que as anteriores e foi também a menos
tratada pela teologia. O Catecismo da Igreja Catdlica (CIC, 797 e 798) relne varios
aspectos da atividade do Espirito como “alma” da lIgreja. Na realidade, isto é
precisamente o que indica a imagem: a presenga do Espirito como principio vital,
aglutinador e santificante do Povo de Deus e Corpo Mistico de Cristo. Templo significa
o edificio em que Deus “habita” e, portanto, onde o homem O encontra e Lhe presta
culto.

A luz destes significados concluimos que a Igreja é o “lar” da Santissima
Trindade, seu reduto predileto e mais intimo. Ela tem uma tarefa fundamental de culto

e servigo a Deus, e assim, é o lugar onde o ser humano podera relacionar-se com Deus.

6.2- Outras imagens da Igreja
Além desses trés modos de apresentar a lIgreja, existem outros que sao
caracteristicos da Igreja, sacramento e comunhdo, completados com os conceitos de

Igreja como tradigdo viva, sociedade e instituigdo.

62



6.2.1- Algreja como SACRAMENTO

De acordo com o Concilio Vaticano Il, a Igreja se define como Sacramento
(sacramentum: LG 1, 9, 59; SC, 5, 26; GS, 42; AG, 5; universale sacramentum salutis:
LG, 48; GS, 45; AG, 1). Trata-se, sem duvida, da mais significativa descricdo da Igreja,
tendo-se em vista a prépria histéria da incorporagdo desse conceito ao texto conciliar.

Ora, essa definicao aparece nos textos conciliares primariamente num contexto
claramente cristoldgico. Assim, na Constituicdo sobre a Liturgia ressalta-se que Jesus
Cristo é o Unico mediador entre Deus e o homem, sobretudo mediante o seu mistério
pascal. A lgreja brotou do lado aberto de Cristo na cruz (SC, 5; LG, 3). A Constituigdo
Dogmatica sobre a Igreja, nessa linha, deixa claro logo no seu inicio: “Lumen Gentium
com sit Christus” (“Sendo Cristo a luz dos povos” — LG, 1) e é por isso que se diz que a
Igreja é “em Cristo” o sacramento, quer dizer, sinal e instrumento da unido com Deus e
da unidade do género humano.

Na Lumen Gentium (LG, 9) se diz ainda mais claramente que Jesus Cristo é o
autor da salvagdao, o principio da unidade e da paz, ao passo que a Igreja é o
sacramento visivel dessa unidade salvifica. Mais adiante (LG, 59), se afirma que Cristo
ressuscitado e glorificado, mediante o seu Espirito, transformou a lIgreja no
sacramento universal da salvagao, e que continua a agir na sua Igreja por intermédio
do Espirito.

Esses textos remetem a Jesus Cristo e afirmam a sua supremacia sobre a Igreja,
uma vez que esta ndo possui outra luz a ndo ser aquela que Cristo irradia sobre o
mundo. E é por isso que o Concilio Vaticano Il vé a Igreja apenas com “uma notavel
analogia” com o mistério da encarnagao de Deus, analogia na qual convivem
semelhanga e diversidade. Essa analogia se baseia no fato de o Espirito de Cristo agir
por intermédio da estrutura visivel da Igreja, do mesmo modo que o Verbo encarnado
age por meio da natureza humana (LG, 8).

Em segundo lugar, essa definicdo aparece num contexto escatoldgico. Com
efeito, o Reino de Deus se manifesta nas palavras, nas obras e, sobretudo, na presenga
pessoal de Cristo. E por isso que a Igreja, sendo “o Reino de Cristo ja presente em
mistério” (LG, 3), representa “o germe e o inicio deste Reino na terra” (LG, 5), e é “este

povo messianico que, embora ndao abranja todos os homens e por vezes aparega como

63



pequeno rebanho, é para todo o género humano germe firmissimo de unidade,
esperanga e salvagao (LG, 9).

Esse cardter escatoldgico é bem acentuado na Constituicao sobre a Igreja e o
mundo (cf. GS, 42-45) e, ainda, claramente suposto numa das afirmacGes mais
emblematicas do Concilio: “A Igreja que abriga no seu seio os pecadores, santa e ao
mesmo tempo necessitada de purificagdo, aplica-se incessantemente a peniténcia e a
sua renovagao”.

Esta dupla perspectiva, cristolégica e escatolégica'®, mostra como o conceito
de Igreja-sacramento nao surge da teologia dos sacramentos, elaborada no século Xll e
consagrada no Concilio de Trento, com a definicdo dos sete sacramentos. A fonte
desse conceito, utilizado aqui analogicamente, deve ser buscada na teologia patristica,
para a qual o termo latino sacramentum traduzia o conceito biblico de mysterium que,
de acordo com o que vem explicado no préprio Concilio Vaticano Il, ndao é algo
incognoscivel e obscuro, mas na Biblia é equivalente a uma realidade divina portadora
de salvagdo, que se revela de modo visivel.

O Concilio, empregando esse conceito de sacramento, quer exprimir a dupla
dimensao da Igreja, humana e divina, visivel e invisivel, que faz com que ela seja, ja em
si mesma, e em virtude da lei da encarnagdo pela qual o visivel € mediagao do invisivel,

“uma realidade complexa” (LG, 8).

6.2.2- A lgreja como COMUNHAO
Pouco a pouco se evidenciou que a visao eclesioldgica do Concilio Vaticano |l

comporta um conceito renovado de comunico, embora a Igreja jamais tenha sido

'%Escatologia (do grego antigo soxatoc, "tltimo", mais o sufixo -logia) é uma parte da teologia que trata
dos ultimos eventos na histéria do mundo ou do destino final do género humano, comumente
denominado como fim do mundo. E interessante perceber que o Catecismo da Igreja Catdlica confere a
Igreja um carater escatoldgico. A Igreja aparece como parte desse processo escatolégico que caminha
rumo a casa do Pai: “a igreja visivel simboliza a casa paterna para a qual o povo de Deus esta a caminho
e na qual o Pai ‘enxugara toda lagrima de seus olhos’ (Apocalipse 21, 4). Por isso, a Igreja também é a
casa de todos os filhos de Deus, amplamente aberta e acolhedora” (n? 1186). Dessa forma, podemos
perceber que “escatologia” ndo é uma doutrina teoldgica sobre as Ultimas coisas, mas sim, reflexdao
sobre a esperanga cristd. Assim, o conteddo bdsico de toda a escatologia é a esperanca. Temos
esperanga de que nossa situacdo atual vai melhorar, que as estruturas de opressdo ndo mais existirdo,
que o bem sempre prevalecera sobre o mal. A escatologia nos anima a permanecermos firmes em nossa
fé. Mesmo diante de todo mal que vemos no mundo, fica o convite de sempre nos mantermos firmes na
esperanga de que o projeto histérico de Deus triunfara sobre tudo e todos.

64



definida desse modo (LG, 4, 8, 13-15, 18, 21 24s.; DV, 10; GS, 32; UR, 2-4,14s.; 17-19,
22).

Esse conceito tem um significado basico de comunhdo com Deus, da qual se
participa por meio da palavra e dos sacramentos. Esse tipo de comunhdo é que leva a
comunhdo dos cristaos entre si e se realiza concretamente na communio das Igrejas
locais fundadas mediante a Eucaristia.

Chega-se assim ao termo técnico de communio, conceito e realidade
fundamental da Igreja antiga, muito apreciada pelas Igrejas orientais (cf. LG, 2), tendo,
por isso mesmo, um papel especial no decreto a respeito dessas Igrejas (OE, 13) e no
decreto sobre o ecumenismo (UR, 14s). O Concilio, além disso, atribui valor especial a
communio entre as Igrejas antigas e as jovens (AG, 19s., 37s.).

Mas, o nivel eminentemente estrutural da communio foi definido nos “Ldcus
Theologicus” principal dessa nogao conciliar, na formula eclesioldgica de LG 23a, que
diz: “E os bispos individualmente sdo o visivel principio e o fundamento da unidade em
suas lgrejas particulares, formadas a imagem da Igreja universal (ad imaginem
Ecclesiae universalis formatis), nas quais e pelas quais (in quibus et ex quibus) existe a
Igreja catdlica una e Unica”.

Esse retorno a eclesiologia da communio do primeiro milénio por parte do
Concilio coexiste com a eclesiologia juridica da unidade mais tipica do segundo milénio
e bem explicitada na expressao communio hierdrquica (LG, 22), com a qual se liga o
mistério episcopal a Igreja universal, concretamente com o papa e o colégio episcopal.

A continuidade da tradigdao exige que se chegue a uma sintese criativa entre os
dois milénios e as suas correspondentes eclesiologias. Todavia, a eclesiologia de
comunhdo é também fundamento para a ordem na Igreja e sobretudo para uma

correta relagao entre unidade e pluriformidade na Igreja.

6.2.3- Algreja como TRADICAO VIVA

Embora nas recentes eclesiologias nao seja comum qualificar a Igreja com esse
conceito, talvez ndo seja temerdrio fazé-lo, se se tem em conta a perspectiva presente
na Dei Verbum, onde situa inicialmente o mandamento de Cristo a Igreja apostélica no
anuncio do Evangelho, uma vez que “Cristo Senhor, em quem se consuma toda a

revelacdo do Sumo Deus (cf. 2Cor 1,20; 3,16-4-6), ordenou aos Apodstolos que o

65



Evangelho, prometido antes pelos Profetas, completado por Ele e por Sua prépria boca
promulgado, fosse por eles pregado a todos os homens como fonte de toda verdade
salvifica e de toda disciplina de costumes, comunicando-lhes dons divinos” (DV, 7).

Por isso, tudo o que foi transmitido pelos Apdstolos compreende todas aquelas
coisas que contribuem para santamente conduzir a vida e fazer crescer a fé do Povo de
Deus, e assim a Igreja, em sua doutrina, vida e culto, perpetua e transmite a todas as
geracoes tudo o que ela é, tudo o que cré (DV, 8).

Exprime-se, desse modo, aquilo que podemos chamar de principio catélico de
tradigdo, que se identifica com a Igreja: trata-se, com efeito, de todo um dinamismo
de doutrina, culto e vida, expressao da fé que a Igreja mesma cré.

A natureza prépria da tradigdao viva da Igreja consiste precisamente na sua
conaturalidade com a revelagao, realizada mediante palavras e gestos intrinsecamente
unidos (cf. DV, 2).

A tradicdo viva tem em comum com a Escritura o constituir o principio de
continuidade e de identidade entre a Igreja apostolica e as geragdes posteriores até o
fim dos tempos. E ndo sé no plano do conhecimento, mas também no plano da
experiéncia radicada nos apdstolos, uma vez que, além da doutrina, se transmite
igualmente o culto e a vida. “A tradi¢ao é a expressao do Espirito Santo que anima a
comunidade dos fiéis; ela corre através de todos os tempos, vive em cada momento e
toma corpo continuamente. Esta forga vital, espiritual, que herdamos dos nossos pais e

que se perpetua na Igreja, é a tradicdo viva”.™

6.2.4- Algreja como SOCIEDADE
Varias vezes é lembrada a descrigdo da Igreja como, sobretudo em LG 8,
III’ “"

“estrutura visivel e social” (LG, 14), “grupo visivel”, “sociedade dotada de organismos

hierarquicos” (cf. LG, 14; 20; 23), “Igreja terrena”, “estabelecida e estruturada neste
mundo como uma sociedade”.

Trata-se da expressdao que, a partir de Sao Roberto Bellarmino, sera a mais
adequada para definir, contra os reformadores, que existe uma sé Igreja e ndao duas;

que esta é “uma unica sociedade visivel de crentes unidos por uma mesma fé, pelos

mesmos sacramentos e pela submissdo a uma mesma hierarquia” (De Ecclesia, 111, 2).

1 PIE-NINOT, Salvador. Introdugio a Eclesiologia. S30 Paulo: Loyola, 42 ed., 2008, p. 35.

66



O Concilio Vaticano Il une toda essa concepgao com a visdao de Corpo Mistico,
como se pode ver nas notas que ilustram a LG 8, e também com a de sacramento.
Porém, a Lumen Gentium acrescenta que a incorporagao “plenamente na sociedade

n u

da Igreja” “como corpo” nao basta; é preciso que ela se dé também “com o coragao”
(LG, 14b). E essa preciosa indicacdo, tomada de Santo Agostinho, que revela o carater
analdgico da propria expressao “sociedade” e, por sua vez, pde em questao uma

apologética eclesial classica baseada numa mera visao exterior e societaria.

6.2.5- Algreja como INSTITUICAO

Unido ao conceito de lIgreja-sociedade aparece o de instituigdo, conceito
privilegiado na sociologia moderna. Por instituigdo se entende um conjunto de formas
e atividades tipicas de uma sociedade, formas e atividades que, ainda que tenham se
desenvolvido historicamente, tém certa permanéncia (por exemplo, subdivisdo de
funcdes no seu interior, tradicdes consolidadas, ritos e simbolos permanentes, normas
morais reconhecidas, etc.).

Quanto mais complexa é essa sociedade, em virtude da sua histdria, extensao,
finalidade, etc., tanto maior é o peso de tais formas e atividades que garantem a
permanéncia, a ordem e a unidade da instituicdo.

Trés sao os aspectos relevantes para uma justificagao do valor da instituicao
Igreja.

» Primeiro aspecto: de um lado, a instituicdo aparece como um sinal
identificador do Espirito. Com efeito, identificador significa aqui que o Espirito
ajuda continuamente a Igreja a identificar-se com a mensagem originaria do
Evangelho e, por conseguinte, a encontrar sua verdadeira identidade de
comunidade de Jesus Cristo. Para essa finalidade, Ele se serve das estruturas
institucionais da Igreja.

» 0O segundo aspecto que justifica a instituicdo Igreja é o fato de ser ela sinal da
forga integradora do Espirito. Com efeito, esse aspecto de integragdo sublinha
que o Espirito incorpora cada crente e as diversas Igrejas na unidade originaria
da Igreja universal e o faz por intermédio das estruturas institucionalizadas da
propria Igreja. Ndo se trata de uma integragcdo uniformizadora, mas

diversificante, a partir dos diversos carismas e ministérios de cada crente, que

67



torna possivel um “sistema aberto” ao Espirito, razao ultima da unidade da
Igreja, mediante os multiplos dons que comunica.

» O terceiro e ultimo aspecto ressalta que a instituicdo é sinal da forga
libertadora do Espirito. Com efeito, é libertadora porque exime os crentes da
necessidade e do dever de procurar sozinhos a propria salvagdo. Assim, o
“amplo alcance” que representa a tradigdo religiosa eclesial institucionalizada
relativiza o presente da fé, na medida em que o insere na comunidade histérica
dessa mesma fé e, portanto, impede que se atribua a ele um valor absoluto.
Por isso, sendo nela sujeito, todo crente atestara o seu préprio carisma em

fungao da Igreja no mundo.

6.3- A Igreja como sociedade hierarquicamente estruturada

A palavra hierarquia vem do grego “hieron” (sagrado) e “arché” (principio).
Etimologicamente, portanto, significa “principio sagrado” ou “governo sagrado”.

Na verdade, a hierarquia da Igreja ndo implica numa casta de pessoas
privilegiadas, pois na Igreja nao existem classes superiores e inferiores. Sendo ela um
sacramento, o seu Pastor Supremo é Jesus Cristo que comunica, em graus diversos, as
faculdades necessarias para que os pastores por Ele chamados governem sabiamente
o Povo de Deus.

O que distingue as pessoas colocadas em posto superior nao é um grau maior
de graga ou santidade, mas um maior grau de responsabilidade na condugdo deste
povo. Em consequéncia, a autoridade dos ministros consagrados na Igreja ha de ser
vista como um servi¢o (ministério) que deve concorrer para o bem de todo o Povo de
Deus (Rm 13,1-4; 1Pd 5,2-4).

A estrutura hierarquica da Igreja é, em nossos dias, mais complexa do que nas
suas origens; isto se deve ao fato de que todo o povo, a medida que se desenvolve,
deve dispor de novas estruturas e novos organismos que atendam as suas
necessidades. Deve-se entender claramente que a estrutura hierarquica da Igreja nao
é fruto de uma delegagdo democratica, mas sim continuagao da estrutura apostolica
determinada por Jesus Cristo. S& poderemos conhecé-la recorrendo a Sagrada

Escritura e a Tradigado.

68



Na Igreja, o principio fundamental é ser membro dela pela incorporagao a
Cristo, formando parte do Corpo Mistico e sendo membro do Povo de Deus. Somente
depois disto podemos falar da hierarquia como uma autoridade posta por Cristo a
frente e ao servigo do seu Povo.

O Concilio Vaticano Il dedicou o capitulo Il da Constituigdo Lumen Gentium
precisamente a hierarquia da Igreja: O Cristo Senhor, “para apascentar e aumentar
sempre mais o Povo de Deus instituiu na sua Igreja uma variedade de ministérios, que
tendem ao bem de todo o corpo. Com efeito, os ministros que sdo revestidos de poder
sagrado, estdo a servigco dos seus irmaos, a fim de que todos aqueles que pertencem
ao Povo de Deus e, por isto, gozam da auténtica dignidade crista, aspirem todos
juntos, livre e ordenadamente, ao mesmo objetivo e chegue a salvagao” (LG, 18a).

Este Sacrossanto Sinodo ensina e declara que “Jesus Cristo, Pastor eterno,
edificou a santa Igreja, enviando os Apdstolos da mesma forma que ele tinha sido
enviado pelo Pai (Jo 20,21). E quis que os sucessores dos Apdstolos, que sdo os bispos,
fossem pastores de sua Igreja até o fim dos tempos. E para que o episcopado fosse uno
e indiviso, p6s Sao Pedro como cabega dos Apdstolos e estabeleceu nele o fundamento
e o principio perpétuo e visivel da unidade da fé e da comunhdo” (LG, 18b).

Assim, os bispos, por uma sucessao que surge desde o principio, conservam a
sucessao da primeira semente apostélica.

A hierarquia, portanto, é um poder sagrado, um poder que vem diretamente de
Cristo; ndo é uma delegagao da comunidade. A comunidade ndao pode aumenta-lo ou
diminui-lo, como acontece nas sociedades civis democraticas. Além disso, esta
constituicao hierarquica em nada se opde a responsabilidade comum de todos os
batizados. Todos sdao responsdveis na Igreja, se bem que esta responsabilidade varia
segundo a fung¢do que cada um tem no seio da mesma.

A responsabilidade suprema no seio da Igreja é exercida pelo Papa e pelo
colégio episcopal, presidido pelo Sumo Pontifice. Esta suprema responsabilidade foi
concedida inicialmente a Pedro, eleito por Cristo a frente de sua Igreja como pedra de
sustentacdo, dando-lhe as chaves do Reino dos céus (Mt 16,18s) e constituindo-o
pastor de todo o rebanho (Jo 21,15s). Porém, por outro lado, Cristo mesmo deu este

poder a todo o colégio apostdlico unido a sua cabega (Mt 18,18; 28,16-20). Nunca o

69



colégio aparece funcionando sem o Papa, mas sim unido a ele, pois o encargo de
fortalecer a fé de seus irmdos foi concedido a ele (Lc 22,32).

A autoridade da hierarquia da lIgreja é uma autoridade de servigo, a
semelhanga de Cristo que “ndo veio para ser servido, mas para servir e dar a vida em
resgate de muitos” (Mc 10,45; Jo 13,20; Mt 23,8-11).

E, pois, uma autoridade que n3o se rege pelo estilo da autoridade deste
mundo. E uma autoridade que procede da missdo de Jesus Cristo e da agdo
permanente do Espirito. E uma autoridade que se exerce dentro da fraternidade e a
servico dos homens. E uma autoridade marcada pela transitoriedade e a condi¢do
peregrinante da Igreja e que ndo devera ser exercido em beneficio préprio ou
buscando a gléria humana, nem tampouco ceder aos caprichos do povo, mas sim
transmitir com fidelidade a palavra de Deus, realizar a santificagao, cuidar pela
unidade, corrigindo, exortando e governando o povo de Deus.

Como cidaddos do Povo de Deus, os fiéis cristdos sdo filhos de Deus e tém uma

III

dignidade toda especial; nisto reside o “principio da igualdade essencial” de todos os
membros da Igreja, o que garante a cooperagao e corresponsabilidade de todos, cada
qual na sua fungdo e posicdo com vistas a edificagao do Corpo de Cristo.

Entretanto, este principio da igualdade essencial é imediatamente influenciado
pelo “principio de diversidade funcional”; também por instituicdo divina, na dupla
tipologia existente na Igreja: os ministros consagrados ou clérigos, que sao os que
receberam o sacramento da Ordem, e os leigos.

Sacerdécio comum e sacerddcio ministerial — como pode ser observado, o
Sacramento da ordem é o divisor de aguas da dignidade radical comum dos fiéis
cristdos.  Assim, por determinacdao de Jesus Cristo, o Povo de Deus, povo
eminentemente sacerdotal (1Pd 2,9s), dedicado ao culto de seu Senhor, é formado por
dois tipos de sacerddcio: comum e ministerial.

O sacerddcio comum é a participagdo no sacerddcio de Cristo transmitido pelo
Batismo, reforgado na Confirmagao ou Crisma, e com seu centro e raiz na Eucaristia.
Portanto, este sacerddcio é exercido “na recepgao dos sacramentos, na oragao e agao
de gracas, mediante o testemunho de uma vida santa e na caridade operante”. Além
disso, capacita-nos para oferecer sacrificios espirituais gratos a Deus, através de Jesus

Cristo (1Pd 2,5), bem como contribuir para a missao salvadora da Igreja.

70



Paralelamente, pelo sacramento da Ordem, alguns membros do Povo de Deus,
sobre a base do sacerddcio comum, recebem o sacerddcio ministerial ou hierarquico,
isto €, uma participagdo especial no sacerddcio de Cristo, que |hes confere o sagrado
poder da ordem, para oferecer o Sacrificio, perdoar pecados e exercer oficialmente o
oficio sacerdotal em nome de Jesus Cristo e a favor dos homens.

Ill

Podemos concluir que o sacerddcio comum e ministerial “sdao essencialmente
diferentes e nao apenas em grau”, pois quem recebe o Sacramento da Ordem, pelo
“carater” que é impresso, é capacitado para atuar em nome e com a autoridade de
Cristo, isto é, “na pessoa de Cristo” (“in persona Christi”), isto é, em plena identificagdo
sacramental com Ele.

Nestas caracteristicas conforma-se o poder sagrado dos ministros ordenados.
Este poder sagrado transmitido pelo sacramento da Ordem ndo atinge igualmente a
todos, isto porque se trata de um sacramento que se confere em trés graus
escalonados e subordinados: episcopado (bispos), presbiterado (padres) e diaconato.

Assim, o Povo de Deus constitui uma sociedade hierarquicamente estruturada
principalmente no servigo — “0s ministros que possuem o poder sagrado estao ao
servigo dos seus irmaos, para que todos os que pertencem ao Povo de Deus alcancem
a salvagao”. Esta é a razao porque a hierarquia é chamada de “ministério eclesial”, e
aos que a integram, “ministros”, isto é, servidores.

Este servigo prestado pela hierarquia consiste propriamente em apascentar —
ensinar, santificar e governar — os membros do Povo de Deus. Cada um dos ministros
efetua seu ministério eclesial segundo o grau da Ordem que possui.

Esta estrutura hierdrquica da Igreja foi estabelecida e organizada na terra por
vontade de Jesus Cristo. Entre outras passagens da Sagrada Escritura, ja bem
conhecidas, ressaltamos as que Jesus confere a plenitude dos poderes ao Colégio dos
Apodstolos (Mt 18,18; 28,18-20; Jo 20,21ss.). Além disso, Jesus prometeu a Pedro os
maximos poderes na Igreja (Mt 16,18-19) e, mais tarde tornou-o pastor de todo o
rebanho (Jo 21,15-17); assim, Pedro é o cabeca dos Doze, aquele que ostenta o
primado com o fim de cuidar de todos os seus irmdos (Lc 22,32).

A consciéncia que os Apdstolos tinham de que eram participantes do poder
pleno de Cristo e de que atuavam conforme a sua vontade expressa, assume relevo

particular no fato de que houve preocupagao de transmissao destes poderes aos seus

71



sucessores, e assim é feito deste entdo: Os Apdstolos trataram de estabelecer
sucessores nesta sociedade constituida. Assim, ndo sé tiveram vdrios auxiliares no
ministério, mas, para que a missao que lhes fora entregue se continuasse apds a sua
morte, confiaram a seus imediatos colaboradores, como em testamento, o encargo de
completarem e confirmarem a obra comegada por eles, recomendando-lhes que
velassem por todo o rebanho sobre o qual o Espirito Santo os estabelecera para

apascentarem a Igreja de Deus.

6.4- A missao dos leigos

O Concilio Vaticano Il assim define o leigo e sua missdao: entende-se por leigo,
todos os cristdos que ndo sao membros da Sagrada Ordem ou do estado religioso
reconhecido pela Igreja. E prépria e peculiar dos leigos a caracteristica secular. Por
vocagdo proépria, compete aos leigos procurar o Reino de Deus tratando das realidades
temporais e ordenando-as segundo Deus. Vivem no mundo, isto é, em toda e qualquer
ocupagao e atividade terrena, e nas condigdes ordindrias da vida familiar e social, com
as quais é como que tecida a sua existéncia. Sdo chamados por Deus para que, ai no
mundo, exercendo o seu proprio oficio, guiados pelo espirito evangélico, concorram
para a santificagdo do mundo a partir de dentro, como fermento, e deste modo
manifestem Cristo aos outros (ver LG, 30-38).

Como se pode observar, o Concilio Vaticano Il descreve o leigo com uma
linguagem positiva: leigo é o crente que, pelo Batismo, foi incorporado a Cristo e faz
parte do Povo de Deus.

N3do recebeu o Sacramento da Ordem e nem pertence ao estado religioso,
porém, participa da fungao sacerdotal, profética e real de Cristo de maneira propria e
tem como proprio e peculiar exercé-los no mundo, buscando o Reino de Deus; isto é,
ao leigo corresponde iluminar e ordenar os assuntos temporais segundo o Espirito de
Cristo.

Neste contexto, podemos concluir que os leigos:

» Sao chamados por Deus a viver no mundo: o lugar que a providéncia divina

Ilhes destinou é o mundo. Portanto, ser leigo nao é algo genérico, indefinido
ou fortuito, mas estar colocado no mundo como fermento, isto &, a sorte do

mundo nao lhe é alheia; a sua vida no mundo nao é uma simples presenga

72



fisica, mas vital, de compromisso e de inser¢dao na ordem temporal. No
mundo recebem a graca de Deus necessaria para dar lucido testemunho de
Cristo, santificar a si préprios, aos irmaos e as tarefas que exercem.

» Devem santificar o mundo a partir de dentro: a procura da santidade
pessoal obriga todo fiel cristao desde o Batismo e, portanto, previamente a
diversidade funcional (ser leigo, clérigo ou religioso). O mundo é o lugar
préprio dos leigos, que devem ordenar, estruturar e conduzir até Deus e
segundo Deus toda a criagdao. Portanto, a missao dos leigos pode ser
resumida em fazer com que o Reino de Deus, cada vez mais, se implante
dentro das realidades ditas “profanas” ou “seculares”.

» Para gerir os assuntos temporais: este é o vasto horizonte que constitui o
meio adequado com que os leigos tém de trabalhar para conseguirem
santificar o mundo a partir de dentro. O campo préprio da atividade
evangelizadora é o dilatado e complexo mundo da politica, da realidade
social; e igualmente de outras realidades particularmente abertas a
evangelizacdo, como o amor, a familia, a educacgao, o trabalho profissional,
o sofrimento. Quanto mais leigos houver, compenetrados do espirito
evangélico, responsaveis por estas realidades e nela comprometidos, tanto
mais estas realidades se encontrardo ao servico do Reino de Deus, sem
perderem nem sacrificarem nada da sua competéncia humana, mas
manifestando, contudo, uma dimensao transcendente.

» Finalmente, a gestdao dos assuntos temporais implica que os leigos tenham
no mais alto aprego a competéncia profissional, o sentido familiar e civico
da sua conduta e todas as virtudes que se referem as relagdes sociais, como
a honradez, o espirito de justica, a sinceridade, os bons sentimentos, a

fortaleza da alma, sem as quais ndo pode haver uma vida crista auténtica.

6.5- A Igreja como Comunh3o dos Santos™
A expressdo “comunhdo dos santos” (“koinonia ton hagion”) é utilizada com

dois sentidos: comunhdo ou solidariedade entre todos os fiéis e comunhdo com as

2 Ver Curso de Eclesiologia. Escola “Mater Ecclesiae”. Dirigido por Pe. Estevio Bettencourt O. S. B. Rio
de Janeiro, dezembro de 1996. Ver também: Catecismo da Igreja Catdlica, 946-959.

73



coisas santas ou com o tesouro dos méritos de Cristo, que sao aplicados aos fiéis pelos
sacramentos, especialmente pelo Batismo e Eucaristia.

A segunda expressao é preferivel e conduz a primeira: os fiéis participam dos
bens espirituais que Cristo lhes conquistou e, em consequéncia, se sentem afins ou
solidarios entre si.

Os bens espirituais de que participam os fiéis sdo os seguintes:

» A fé: um tesouro entregue a Igreja e transmitido aos fiéis;

» Os sacramentos e a graca que comunicam: os frutos (graca) dos
sacramentos pertencem a todos os fiéis e a comunh3ao dos santos é
efetuada por eles, especialmente pela Eucaristia que consuma esta
comunhao;

» Os carismas: gracas especiais concedidas por Deus para o servi¢o e a
edificagdo da comunidade.

Esta comunhdo com as coisas santas faz a comunhado das pessoas santas, isto é,
os cristdos peregrinos neste mundo e os que ja partiram, quer estejam glorificados no
céu, quer ainda estejam na expectativa chamada de “purgatorio”. Até a Parusia dos
discipulos de Cristo, alguns peregrinam sobre a terra, outros, passada esta vida, sao
purificados, outros, finalmente, sdo glorificados e contemplam, claramente Deus Uno e
Trino, como Ele é.

Ocorre com a Igreja de Cristo o mesmo que com um “iceberg”; quem olhar
somente sua parte visivel certamente nao poderd avaliar sua real dimensado, seu
mistério divino e também sua realidade humana.

No Credo confessamos que na Igreja existe uma intima unido entre todos os
seus membros, onde quer que eles estejam: na terra, no purgatorio ou no céu.

Esta comunhdo pode ser descrita como uma espécie de corrente interior de
graca e de vida divina que circula entre todos os membros da Igreja e a todos reune
como ja vimos.

Esta comunh3do (graga), originada em Deus Pai, brota dos méritos de Cristo e é
canalizada continuamente pelo Espirito Santo. Por isso, esta verdade de fé constitui
uma recapitulagdo ou resumo do mistério da Igreja: “O que é a Igreja sendo a

assembleia de todos os santos? A comunhado dos santos é precisamente a Igreja”.

74



6.5.1- Igreja triunfante (CIC, 1023-1029)

E a Igreja do céu, constituida por todos aqueles que morreram na graca de
Deus e estao devidamente purificados; aqui, a comunhdo das almas com Deus e entre
si é perfeita e eterna.

Este mistério de comunhado perfeita com Deus e com todos ultrapassa toda a
compreensao humana. No entanto, sabemos que os fiéis da Igreja triunfante realizam
o mistério da posse de Deus e O veem tal como é (1Cor 2,9; 13,12; 1Jo 3,2). Apesar
das palavras se tornarem muito pobres para descrever tal estado, pode-se dizer que
nesta visdo beatifica consiste a gléria do céu — “O céu é o fim ultimo e a realizagao das
aspiragdes mais profundas do homem, o estado de felicidade suprema e definitiva”.

Mais do que triunfo dos homens, a Igreja triunfante constitui a vitoria de Deus,
que enche de amor infinito, de santidade acabada e de bem aventuranga eterna os

seus fiéis, entre os quais brilha, com singular formosura, Maria Santissima.

6.5.2- Igreja purgante (CIC, 1030-1032)

“Os que morreram na graga e na amizade de Deus, mas n3ao de todo
purificados, embora seguros da sua salvagdao eterna, sofrem depois da morte uma
purificagao, a fim de obterem a santidade necessaria para entrar na alegria do céu”.
(CIC, 1030)

“A lgreja chama ‘purgatério’ a esta purificagao final dos eleitos, que é
absolutamente distinta do castigo dos condenados”. (CIC, 1031)

E certo que se trata simultaneamente de uma Igreja esperancosa, visto que
todos estdao seguros de que chegarao a Bem Aventuranga e a comunhdo eterna com o

Pai, uma vez concluida a sua purificagdo total.

6.5.3- Igreja peregrina ou militante

Formada por aqueles que, embora ainda caminhem na terra, receberam o
Batismo e colocaram-se a caminho do Reino de Deus. Denomina-se também
“militante” em virtude dos esforgos que a propria Igreja devera fazer sempre na terra,

para permanecer fiel a Cristo.

75



Refere-se também a perseveranga de cada um dos cristdos no combate para
vencer o pecado e as dificuldades que se apresentam durante a caminhada, com ajuda
da graga de Deus e dos meios de santificagao que a Igreja possui.

Deve-se sempre lembrar que a luta pela santificagdo nao é assunto
exclusivamente pessoal, mas primordialmente eclesial: realiza-se em comunhdao com
os outros fiéis, através do testemunho, palavra e oragdo, cumprindo deste modo o

mandato missionario que Cristo.

6.6- A Igreja existe para ser missionadria

Evangelizar constitui a missdao da Igreja, sua identidade e sua prépria razao de
ser. O Senhor Jesus da aos seus discipulos, a Igreja nascente, o mandato desta missao:
“Ide, pois, fazer discipulos entre todas as nac¢des, e batizai-os em nome do Pai, do Filho
e do Espirito Santo. Ensinai-lhes a observar tudo o que vos tenho ordenado. Eis que
estou convosco todos os dias, até o fim dos tempos” (Mt 28,19-20).

A Igreja existe para anunciar e ensinar, para ser a testemunha da graga,
reconciliar a humanidade com o Pai misericordioso e perpetuar o sacrificio de Cristo na
Santa Missa, memorial de sua morte e gloriosa ressurrei¢cao. A origem da missao da
Igreja esta na missao do Filho e do Espirito Santo, enviados pelo Pai ao mundo.

Em Pentecostes, comegou a missao que permanece até hoje. Apds vinte
séculos, existem ainda povos que nao ouviram o anuncio de Jesus Cristo. Mesmo em
nossas cidades existem pessoas, ambientes e culturas que ndao conhecem a Boa Nova.

Através da agao da Igreja, a Palavra de Deus se difunde no mundo. O Livro dos
Atos dos Apdstolos narra a histdria das primeiras comunidades e a agdo dos Apdstolos,
principalmente dos apodstolos Pedro e Paulo. Nele se |1é que a Palavra crescia e se
multiplicava. Desejava, assim, anotar que cresciam e se multiplicavam os que ouviam
a Palavra, acolhiam-na e se tornavam discipulos de Jesus, ou cristaos.

Jesus é o missionario do Pai. A missao que ele confia aos seus discipulos é a sua
mesma missdo. E nele, pois, que o discipulo missionario tem a fonte permanente do
seu ardor missiondrio e sabedoria profética para anunciar o Evangelho da vida. O
encontro com Cristo Vivo, missionario do Pai, como experiéncia pessoal na

comunidade de fé, alimenta o missiondrio e reaviva permanentemente o seu ardor.

76



Foi o que aconteceu com a Samaritana (cf. Jo 4,1-26) e com os discipulos (cf. Jo
1,19-51). A experiéncia do encontro com Cristo muda radicalmente a vida, como
aconteceu com Zaqueu (cf. Lc 19,1-10) e Paulo (cf. At 9,1-22). E uma experiéncia Unica,
muito bonita, que precisa ser comunicada, compartilhada.

Na Eucaristia, nés nos encontramos com Cristo de modo muito especial. Se a
missao nao for alimentada pela Eucaristia, ela perde sua identidade. Torna-se
proselitismo, propaganda, coisa de mercado. A Eucaristia é também o objetivo
profundo da missdo: fazer com que todos se tornem discipulos de Jesus, realizando o
encontro pessoal com ele e vivendo unidos com ele.

A missdo é, para a Igreja, a causa das causas, 0 primeiro e mais importante
servigo que ela presta ao ser humano. Nenhum membro da Igreja esta dispensado da
missdo. Os pais, as familias, os jovens, professores e trabalhadores, todos sao
missionarios.

Sobretudo as dioceses e as pardquias devem desenvolver uma agdo planejada e
preparar seus discipulos missionarios com cuidado. Para atingir a todos, ha que se
criar comunidades de envio, de acolhida e de compromisso com a defesa da dignidade

humana, a preservagao da vida e a salvagao de todos.

Para refletir:

1) Das muitas imagens utilizadas para definir ou representar a Igreja, as mais
elaboradas sdo as relacionadas a cada uma das Pessoas da Trindade: Povo
de Deus, Corpo Mistico de Cristo e Templo do Espirito Santo. Como

entender a importancia dessas imagens para a vida do cristdo no mundo

atual?

2) Qual o papel e responsabilidade da Igreja hierarquica?

3) Como leigos estamos conscientes de nosso papel na construgao do Reino de
Deus?

4) Como entender a Igreja como Comunhao dos Santos se somos pecadores?

77



MESA 7 - MARIA, MAE DA IGREJA

E em Maria que a Igreja e o Reino encontram a sua mais elevada realizacdo: “A
Igreja ja alcangou na beatissima Virgem a perfei¢ao que a torna sem macula e sem
ruga (Ef 5,27)”. Maria é a Mae da Igreja por ser a Mae de Cristo, Cabega da Igreja, que
é o seu Corpo Mistico.

Durante o Concilio Vaticano Il, o Papa Paulo VI declarou solenemente que:
“Maria é Mae da Igreja, isto €, Mae de todo o povo Cristdo, tanto dos fiéis como dos
pastores” (21/11/1964). Em 30/06/1968, no Credo do Povo de Deus, ele repetiu essa
verdade de forma ainda mais forte: “Nés acreditamos que a Santissima Mde de Deus,
nova Eva, Made da Igreja, continua no Céu a sua missao maternal em relagdao aos
membros de Cristo, cooperando no nascimento e desenvolvimento da vida divina nas
almas dos remidos”.

A presenga da Virgem Maria é tao forte e indissociavel do mistério de Cristo e
da Igreja, que Paulo VI, no discurso de 21/11/1964, afirmou que: “O conhecimento da
verdadeira doutrina catodlica sobre a Bem Aventurada Virgem Maria continuara sempre
uma chave para a compreensao exata do mistério de Cristo e da Igreja”.

Conhecer Maria “segundo a doutrina catodlica” é conhecer Jesus e a Igreja, pois
Maria foi pega chave, indispensavel, no Plano de Deus para a Redengdo da
humanidade; e assim “na plenitude dos tempos, Deus mandou o seu Filho, nascido de
uma mulher, para que recebéssemos a adocdo de filhos” (Gal 4,4).

Ou como diz o Simbolo Niceno Constantinopolitano, falando de Jesus: “O qual,
por amor de ndés homens e para nossa salvagao desceu dos céus e se encarnou pelo
poder do Espirito Santo no seio da Virgem Maria”.

Desde os primeiros séculos do Cristianismo, Maria é reconhecida e chamada
pelos cristdos de Mde de Deus (Theotokos). Desde o final do século dois, os cristdos do
Egito e do norte da Africa, onde havia mais de 400 comunidades crist3s, ja a invocavam
como Mae de Deus, na oragdao que talvez seja a mais antiga que a Igreja conhega:
“Debaixo de Vossa prote¢ao nos refugiamos Santa Mae de Deus, ndo desprezeis as
nossas suplicas em nossas necessidades, mas livrai-nos sempre de todos os perigos,

Virgem gloriosa e bendita”.

78



Para cumprir a missao extraordinaria de Mae de Deus, Maria foi enriquecida
por Deus com todas as gragas, e de modo especialissimo com a graga de nunca
conhecer o pecado: nem o original e nem o pessoal. Foi concebida no seio de sua Mae,
Santa Ana, sem a culpa original.

O dogma da Imaculada Conceigao de Maria, reconhecido pela Igreja desde os
primeiros séculos, foi proclamado solenemente pelo Papa Pio IX, em 8/12/1854,
através da Bula “Ineffabilis Deus”: Nés declaramos, decretamos e definimos que, em
virtude dos méritos de Jesus Cristo, a bem aventurada Virgem Maria foi preservada de
toda mancha do pecado original no primeiro instante de sua concepgao. Nas apari¢des
a Santa Catarina Labouré, em Paris, em 1830, Maria ensinou-lhe a conhecida oracao
que foi cunhada na Medalha Milagrosa: “O Maria, concebida sem pecado, rogai por
nds que recorremos a Vos”.

Em 1858, quatro anos apds a solene declaragdo do Papa Pio IX, Ela mesma
revelou seu nome a Santa Bernadete, em Lourdes: Eu sou a Imaculada Conceigao.

Por isso, o uUltimo Concilio a chamou de: Mae de Deus Filho e, portanto, filha
predileta do Pai e sacrario do Espirito Santo (LG, 53).

E ainda registra o Concilio Vaticano Il que: com este dom de graga sem igual,
ultrapassa de longe todas as outras criaturas celestes e terrestres. E repete as palavras
de Santo Agostinho: Verdadeiramente mae dos membros de Cristo, porque com o seu
amor colaborou para que na Igreja nascessem os fiéis, que sdao membros daquela
Cabega. E mais: Por esta razdo, é também saudada como membro supereminente e
absolutamente singular da Igreja, e também como seu protétipo e modelo acabado da
mesma, na fé e na caridade; e a Igreja catdlica, guiada pelo Espirito Santo, honra-a
como Made amantissima, dedicando-lhe afeto de piedade filial (LG,53). E o Concilio
Vaticano Il reconhece que Maria, na Santa Igreja, ocupa o lugar mais alto depois de
Cristo e 0 mais perto de nés (LG, 54).

Maria é aquela Mulher que atravessa toda a histéria da salvagao do Génesis ao
Apocalipse. Ela é a Mulher que vence a Serpente, que havia vencido a mulher: “Porei
6dio entre ti e a mulher, entre a tua descendéncia e a dela. Esta te ferird a cabeca, e tu
Ihe ferirds o calcanhar” (Gen 3,15).

Quando Jesus chama a sua Made de Mulher, é para nos indicar quem é a grande

Mulher predileta de Deus: “Mulher, isto compete a nés? Minha hora ainda nao

79



chegou” (Jo 2,4 — Bodas de Cana). “Mulher, eis ai teu filho” (Jo 19,26 — Jesus e sua mae
aos pés da cruz).

Maria é a Virgem que o profeta anunciou que haveria de conceber e dar a luz
um Filho, cujo nome é Emanuel (cf Is 7,14; Mq 5,23; Mt 1,22-23). Pela primeira virgem
entrou o pecado na histéria dos homens, e com ele a morte (Rm 6,2); pela nova
Virgem entrou a salvagao e a vida eterna.

Foi ela quem deu a carne ao Filho de Deus, para que mediante os mistérios da
carne libertasse o homem do pecado (LG, 55). Sem isto Cristo ndo poderia ser o grande
e eterno Sacerdote da Nova Alianga.

Eis ai o papel indispensavel de Maria. Como diziam os Santos Padres: Maria nao
foi instrumento meramente passivo nas maos de Deus, mas cooperou na salvagao dos
homens com fé livre e com inteira obediéncia (LG, 56). Quis, porém, o Pai das
misericordias que a Encarnagdao fosse precedida da aceitagdo por parte da Mae
predestinada, a fim de que, assim como uma mulher tinha contribuido para a morte,
também outra mulher contribuisse para a vida.

Os Santos Padres disseram:

» “O lago da desobediéncia de Eva foi desfeito pela obediéncia de Maria; o
que a virgem Eva atou com sua incredulidade, a Virgem Maria desatou pela
fé” (Santo Irineu).

E ainda, disse S. Jerbnimo:

» “A morte veio por Eva; a vida por Maria”.

A unido de Maria com Jesus, na obra da Redencdo, acontece desde a
Encarnacdo até o Calvario. Assim foi na visita a Isabel (Lc 1, 41-45), no nascimento na
gruta de Belém, na apresentacdo no Templo diante de Simedo (Lc 2, 34-35), no
encontro entre os doutores (Lc 2, 41-51).

Na vida publica de Jesus, Maria logo se manifesta nas Bodas de Cana,
antecipando a hora dos milagres (Jo 2,11), revelando-se a mde de misericérdia e
intercessora nossa.

Durante a pregagao de Jesus, recolhia as suas palavras e guardava tudo no seu
coragdo (Lc 2,19 e 51). E assim ela foi avangando no caminho da fé e manteve
fielmente a sua unido com o Filho até a cruz, onde estava, por vontade de Deus, de pé

(Jo 19,25), oferecendo-O ao Pai por cada filho. Com Jesus ela sofreu profundamente.

80



Como disse alguém, Jesus sofreu a Paixao, Ela a compaixao. A espada predita por
Simedo atravessou-lhe inteiramente a alma.

Assim se expressou o Concilio Vaticano Il: Sofreu profundamente com o
Unigénito e associou-se de coragdao materno ao seu sacrificio, consentindo
amorosamente na imolagao da vitima que ela havia gerado; finalmente, ouviu estas
palavras do préprio Jesus Cristo, ao morrer na cruz, dando-a ao discipulo por Mae:
“Mulher, eis ai o teu filho” (Jo 19,26 e 27) (LG, 62).

ApoOs a Ascensdao do Senhor ao céu vemos Maria com os seus discipulos,
aguardando a vinda do Prometido do Pai, implorando com suas oragdes a chegada do
Espirito Santo: "Todos eles perseveravam unanimemente na oragao; juntamente com
as mulheres, entre elas Maria, mde de Jesus, e os irmdos dele” (At 1,14).

E, finalmente, terminando a sua vida terrena, ela que fora preservada de toda
mancha do pecado, foi levada a gldria celeste em corpo e alma, e exaltada pelo Senhor
como Rainha do Universo, para que se parecesse mais com o seu Filho, Senhor dos
Senhores (cf. Ap 19, 16) e vencedor do pecado e da morte (LG 59).

Maria ndo substitui a Mediagao uUnica de Cristo diante do Pai. Sao Paulo deixou
claro:

» Porque hd um sé Deus, também ha um sé mediador entre Deus e os

homens, Cristo Jesus, verdadeiro homem que se ofereceu em resgate de
todos (1 Tm 2,56).

» A fungdo maternal de Maria acontece por livre escolha de Deus e ndo por
necessidade intrinseca e se realiza pelos méritos de Cristo e de sua
mediacdo Unica, e dela depende absolutamente em toda a sua eficdcia; isto
é, sem o sacrificio redentor de Cristo, a funcdo de Maria, como medianeira,
nao seria possivel.

» Portanto, Maria, longe de impedir o contato dos seus filhos com o Filho, o
facilita ainda mais. Logo, Maria jamais substitui a Unica e indispensavel
mediagao de Jesus diante do Pai, mas coopera com ela para o bem de seus
filhos.

No céu, garante a Igreja, Maria continua a sua missao de Intercessora para

obtermos os dons da salvagao eterna. Com seu amor de Mae, cuida dos irmaos de seu

81



Filho, que ainda peregrinam e se debatem entre perigos e angustias, até que sejam
conduzidos a Patria feliz (LG, 62).

Sem nada diminuir ou acrescentar a exclusividade de Cristo, Mediador unico,
Maria é invocada pelos seus filhos com os titulos de Advogada, Medianeira,
Auxiliadora dos Cristdaos, Refugio, Consoladora, Porta do Céu, e muitos outros. Por
todas essas razdes a Igreja presta, e sempre prestou, um culto especial a Maria, Mae
de Deus.

Ndo um culto de adoragado (latria), que sé é devido a Deus (Pai, Filho e Espirito
Santo), mas um culto de hiperveneragao (hiperdulia).

O Concilio Vaticano Il ensina deliberadamente essa doutrina catdlica e exorta
ao mesmo tempo todos os filhos da Igreja a que promovam dignamente o culto da
Virgem Santissima, de modo especial o culto liturgico; e que tenham em grande estima
as praticas e os exercicios de piedade que em sua honra o Magistério da Igreja
recomendou no decorrer dos séculos (LG, 67).

E o Concilio Vaticano Il adverte: Recordem-se os fiéis de que a devogdo
auténtica ndo consiste em sentimentalismo estéril e passageiro ou em va credulidade,
mas procede da fé verdadeira que nos leva a reconhecer a exceléncia da Mae de Deus
e nos incita a um amor filial para com a nossa Mae, e a imitagdo das suas virtudes (LG,
67).

A Virgem Maria sempre deu provas claras do seu amor maternal a Igreja,
especialmente nos momentos em que esta foi ameagada.

Quando, por exemplo, em 1571, a civilizagdo crista estava em risco na Europa,
devido ao ameagador avango dos mulgumanos, o Papa S. Pio V implorou a protegao de
Maria em favor do povo cristao, pedindo que a Virgem afastasse, de uma vez por
todas, os perigos do islamismo.

No dia 07/10/1571, na grande e decisiva batalha de Lepanto, na Grécia, as
tropas dos principes cristdaos venceram definitivamente os turcos otomanos. Para
agradecer a Mae da Igreja essa vitdria insigne, o Papa mandou incluir na Ladainha
Lauretana a invocagao, Auxiliadora dos Cristaos, Rogai por nds, e definiu o dia 7 de
Outubro como o dia de Nossa Senhora do Rosario, em agradecimento e homenagem a

prote¢do dada a Igreja.

82



Maria é vista conexa ao mistério trinitdrio, em sua dimensdo cristoldgica,
pneumatoloégica (Espirito Santo) e eclesioldgica.

Logo no inicio do capitulo VIl da Lumen Gentium, intitulado “A Bem-
Aventurada Virgem Maria Mae de Deus no mistério de Cristo e da Igreja”, marca-se

toda a linha de doutrina:

“A Virgem Maria, que na Anunciagdo do Anjo recebeu o Verbo de Deus no coragdo e
no corpo e trouxe ao mundo a Vida, é reconhecida e honrada como verdadeira Mae de
Deus e do Redentor. Em vista dos méritos de seu Filho, foi redimida de um modo mais
sublime e unida a Ele por um vinculo estreito e indissoltvel, é dotada com a missdo
sublime e a dignidade de ser a Mae do Filho de Deus, e por isso filha predileta do Pai e
sacrario do Espirito Santo. Por esse dom de graga eximia supera em muito todas as
outras criaturas celestes e terrestres. Mas, ao mesmo tempo, esta unida, na estirpe de
Ad3o, com todos os homens a serem salvos. Mais ainda: é verdadeiramente a mae dos
membros (de Cristo), porque cooperou pela caridade para que, na Igreja, nascessem os
fiéis que sdo membros desta Cabecga. Por causa disso, é saudada também como
membro supereminente e de todo singular da Igreja, como seu tipo e modelo
excelente na fé e caridade. E a Igreja Catdlica, instruida pelo Espirito Santo, honra-a

com afeto de piedade filial como made amantissima” (LG 53).

O papa Paulo VI, que dera a Maria o titulo oficial de “Mae da lIgreja”,
desenvolveu o tema na Exortagao Apostédlica sobre o Culto a Virgem Maria, um dos
documentos mais bonitos de seu pontificado. O Papa apresenta, através das festas
marianas do calendario liturgico, Maria como modelo da Igreja, e pede que suas
consideragdes de ordem biblica, liturgica, ecuménica e antropoldgica sejam levadas
em conta na orientagdo da piedade popular e na elaboragao das novas oragdes
marianas (CM, 29).

O Papa fala de Maria como modelo de quem sabe ouvir e acolher a Palavra de
Deus com fé. Esta é uma missdao especifica da Igreja: escutar, acolher, proclamar,
venerar e distribuir a Palavra de Deus como pdo de vida (MC, 17). Fala de Maria como
modelo de pessoa orante e intercessora. Ora, a Igreja todos os dias apresenta ao Pai as
necessidades de seus filhos, louva sem cessar o Senhor e intercede pela salvagao do
mundo (MC, 18). Fala de Maria Virgem e Mae, modelo da fecundidade da virgem-
Igreja, que se torna mae, porque, pelo batismo, gera os filhos concebidos pela agao do
Espirito Santo (MC, 19). Fala de Maria, que oferece ao Pai o Verbo encarnado,

sobretudo aos pés da Cruz, onde ela se associou como mae ao sacrificio redentor do

83



filho. Diariamente a Igreja oferece o sacrificio eucaristico, memorial da morte e
ressurreicao de Jesus (MC, 20).

Na verdade, Maria é parte essencial da Igreja. Podemos dizer que a Igreja esta
dentro de Maria e Maria esta dentro da Igreja.

Essa verdade foi acentuada, sobretudo, pelo Papa Jodo Paulo Il na Enciclica
Redemptoris Mater, que leva o sugestivo titulo: A Bem-aventurada Virgem Maria na

vida da Igreja que esta a caminho:

“Existe uma correspondéncia singular entre o momento da Encarnagdo do Verbo e o
momento do nascimento da Igreja. E a pessoa que une esses dois momentos é Maria:

Maria em Nazaré e Maria no Cenaculo de Jerusalém” (RM, 24).
Depois de acentuar Maria no centro da vida da Igreja, conclui o Papa:

“A Virgem Maria estd constantemente presente na caminhada de fé do Povo de Deus”
(RM, 35). “A Igreja mantém em toda a sua vida, uma ligagdo com a Mde de Deus que
abraga, no mistério salvifico, o passado, o presente e o futuro; e venera-a como Mae

da humanidade” (RM, 47).

Maria une ndo s6 os cristaos atuantes, mas também o povo simples e até os
gue estdo afastados. Para esses, muitas vezes, Maria é o Unico vinculo com a vida da
Igreja.

Maria nos educa a viver na fé em todas as situagdes da vida, com audacia e
perseveranga constante. A sua presenga na Igreja ensina os cristaos a por-se cada dia a
escuta da Palavra do Senhor. O exemplo de Maria faz com que a Igreja aprenda o valor
do siléncio. O siléncio de Maria é, sobretudo, sabedoria e acolhimento da Palavra.

Maria ensina a Igreja o valor de uma existéncia humilde e escondida em
Nazaré. A Igreja aprende a imita-la no seu caminho quotidiano. E assim, unida com a
Mae, conforma-se cada vez mais com seu Esposo. A Igreja vive da fé, e aprendeu esta
fé “naquela que acreditou que teriam cumprimento as coisas que |he foram ditas da
parte do Senhor” (Lc 1, 45).

Em Maria, a Igreja tem o modelo da sua caridade. Gragas a caridade de Maria
foi possivel conservar em todos os tempos no interior da Igreja a concérdia e o amor
fraterno. E também na sua missao apostolica, a Igreja olha para Maria, como ensinou o

Concilio Vaticano Il:

“Na sua agdo apostdlica, a Igreja olha com razdo para aquela que gerou a Cristo, o qual

foi concebido por agdo do Espirito Santo e nasceu da Virgem precisamente para nascer

84



e crescer também no coragdo dos fiéis, por meio da Igreja. E, na sua vida, deu a Virgem
exemplo daquele afeto maternal de que devem estar animados todos quantos

cooperam na missdo apostdlica que a Igreja tem de regenerar os homens” (LG, 65).

Para refletir:

1)

2)

3)

4)

Ao refletir sobre o papel de Maria na vida da Igreja, que ensinamentos podem
ser tomados para a nossa vida cotidiana?

Maria é parte essencial da Igreja. Podemos dizer que a Igreja esta dentro de
Maria e Maria estd dentro da Igreja. Vocé também se considera desta maneira?
Maria é vista conexa ao mistério trinitdrio, em sua dimensdo cristoldgica,
pneumatolédgica e eclesiologica. Vocé conseguiu entender todas estas
dimensodes relacionadas a Maria, M3e de Deus e nossa Mae?

“O conhecimento da verdadeira doutrina catdlica sobre a Bem Aventurada
Virgem Maria continuara sempre uma chave para a compreensdo exata do
mistério de Cristo e da Igreja”. Vocé se esfor¢a por conhecer a verdadeira

doutrina da Igreja catdlica?

85



MESA 8 - SER IGREJA HOIJE, E A ECLESIOLOGIA DO PAPA FRANCISCO

A grande novidade do Concilio Vaticano Il é a sua abertura e a tentativa de
didlogo com os problemas e desafios do mundo moderno, pois a humanidade dos
nossos dias vive uma fase nova da sua histéria, na qual profundas e rapidas
transformagdes se estendem progressivamente a toda a terra.

Provocadas pela inteligéncia e atividade criadora do homem, elas reincidem
sobre o mesmo homem, sobre os seus juizos e desejos individuais e coletivos, sobre os
seus modos de pensar e agir, tanto em relagdo as coisas como as pessoas. De tal modo
que se pode ja falar de uma verdadeira transformacgdo social e cultural, que se reflete
também na vida religiosa (GS, 2-10).

Como acontece em qualquer crise de crescimento, esta transformacgao traz
consigo algumas dificuldades. Assim, o homem, que tao intensamente alarga o proprio
poder, nem sempre é capaz de por este poder ao seu servigo. Ao procurar penetrar
mais fundo no interior de si mesmo, aparece frequentemente mais incerto a seu
préprio respeito. E, descobrindo gradualmente com maior clareza as leis da vida social,
hesita quanto a diregdao que a esta vida social deve imprimir.

Nunca o género humano teve ao seu dispor tao grande abundancia de riquezas,
possibilidades e poderio econ6mico; e, no entanto, uma imensa parte dos habitantes
da terra é atormentada pela fome e pela miséria, e inUmeros sdo ainda os analfabetos.

Nunca os homens tiveram um tao vivo sentido de liberdade como hoje, em que
surgem novas formas de servidao social e psicoldgica.

Ao mesmo tempo em que o mundo experimenta intensamente a propria
unidade e a interdependéncia mutua de seus membros na solidariedade necessaria, ei-
lo gravemente dilacerado por forgas antagdnicas; persistem ainda, com efeito, agudos
conflitos politicos, sociais, econdmicos, raciais e ideoldgicos, e nem estd eliminado o
perigo de uma guerra que a tudo subverta.

Aumenta o intercambio das ideias; mas as préprias palavras com que se
exprimem conceitos da maior importancia assumem sentidos muito diferentes
segundo as diversas ideologias.

Finalmente, procura-se com todo o empenho uma ordem temporal mais

perfeita, mas sem que a acompanhe um progresso espiritual proporcional.

86



Marcados por circunstancias tdo complexas, muitos dos nossos
contemporaneos sao incapazes de discernir os valores verdadeiramente permanentes
e de os harmonizar com os valores novamente descobertos. Dai que, agitados entre a
esperanga e a angustia, sentem-se oprimidos pela inquietagdo, quando se interrogam
acerca da evolugao atual dos acontecimentos. Mas, esta desafia o homem, forga-o até

a uma resposta.

8.1- Evolugao e dominio da técnica e da ciéncia

A atual perturbagdo dos espiritos e a mudanga das condi¢des de vida estao
ligadas a uma transformag¢dao mais ampla, a qual tende a dar o predominio, na
formagao do espirito, as ciéncias matematicas e naturais, e, no plano da agao, as
técnicas, fruto dessas ciéncias.

Esta mentalidade cientifica modela a cultura e os modos de pensar de uma
maneira diferente do que no passado. A técnica progrediu tanto que transforma a face
da terra e tenta ja dominar o espago.

Também sobre o tempo estende a inteligéncia humana o seu dominio: quanto
ao passado, gragas ao conhecimento histérico; relativamente ao futuro, com a
prospectiva e o planejamento.

Os progressos das ciéncias bioldgicas, psicoldgicas e sociais ndo s6 ajudam o
homem a conhecer-se melhor, mas ainda |lhe permitem exercer, por meios técnicos,
uma influéncia direta na vida das sociedades. Ao mesmo tempo, a humanidade
preocupa-se cada vez mais com prever e ordenar o seu aumento demografico.

O préprio movimento da historia torna-se tdo rapido, que os individuos
dificilmente o podem seguir. O destino da comunidade humana torna-se um sé, e nao
ja dividido entre histdrias independentes.

A humanidade passa, assim, de uma concepgao predominantemente estatica
da ordem das coisas para uma outra, preferentemente dinamica e evolutiva; daqui
nasce uma nova e imensa problematica, a qual esta a exigir novas analises e novas

sinteses.

87



8.2- Mudangas na ordem social

Pelo mesmo fato, verificam-se cada dia maiores transformagdes nas
comunidades locais tradicionais, como sdao familias patriarcais, os clas, as tribos,
aldeias e outros diferentes grupos, e nas relagdes da convivéncia social.

Difunde-se progressivamente a sociedade de tipo industrial, levando algumas
nagdes a opuléncia econdmica e transformando radicalmente as concepg¢des e as
condig¢des de vida social vigentes desde ha séculos.

Aumentam também a preferéncia e a busca da vida urbana, quer pelo aumento
das cidades e do numero de seus habitantes, quer pela difusao do modo de vida
urbana entre os camponeses.

Novos e mais perfeitos meios de comunicagao social permitem o conhecimento
dos acontecimentos e a rapida e vasta difusao dos modos de pensar e de sentir; o que,
por sua vez, dd origem a numerosas repercussoes. Nem se deve minimizar o fato de
muitos homens, levados por diversos motivos a emigrar, mudarem com isso o préprio
modo de viver.

Multiplicam-se assim sem cessar as relagdes do homem com os seus
semelhantes, ao mesmo tempo em que a prépria socializagdo introduz novas ligagdes,
sem, no entanto, favorecer em todos os casos uma conveniente maturagdo das
pessoas e relacdes verdadeiramente pessoais (“personalizacdo”).

E verdade que tal evolugdo aparece mais claramente nas nagdes que se
beneficiam das vantagens do progresso econdmico e técnico, mas nota-se também
entre os povos, ainda em vias de desenvolvimento, que desejam alcangar para os seus
paises os beneficios da industrializagao e da urbanizagao. Esses povos, sobretudo os
que estdo ligados a tradicdes mais antigas, sentem ao mesmo tempo a exigéncia de

um exercicio cada vez mais pessoal da liberdade.

8.3- Transformagdes psicologicas, morais e religiosas

A transformagdo de mentalidade e de estruturas poe muitas vezes em questao
os valores admitidos, sobretudo no caso dos jovens. Tornam-se frequentemente
impacientes e mesmo, com a inquietacdo, rebeldes; conscientes da proépria

importancia na vida social, aspiram a participar nela o mais depressa possivel. Por este

88



motivo, os pais e educadores encontram ndo raras crescentes dificuldades no
desempenho da sua missao.

Por sua vez, as instituicdes, as leis e a maneira de pensar e de sentir herdadas
do passado nem sempre parecem adaptadas a situagao atual; e daqui provém uma
grave perturbagdo no comportamento e até nas préprias normas de agao.

Por fim, as novas circunstancias afetam a propria vida religiosa. Por um lado,
um sentido critico mais apurado purifica-a de uma concepgdao magica do mundo e de
certas sobrevivéncias supersticiosas, e exige cada dia mais a adesdo a uma fé pessoal e
operante; desta maneira, muitos chegam a um mais vivo sentido de Deus.

Mas, por outro lado, grandes massas afastam-se praticamente da religidao. Ao
contrario do que sucedia em tempos passados, negar Deus ou a religido, ou prescindir
deles ja ndo é um fato individual e insdlito: hoje, com efeito, isso é muitas vezes
apresentado como exigéncia do progresso cientifico ou de um novo tipo de
humanismo.

Em muitas regides, tudo isto ndo é apenas afirmado no meio filoséfico, mas
invade em larga escala a literatura, a arte, a interpretagao das ciéncias do homem e da

histdria e até as préprias leis civis; o que provoca a desorientagao de muitos.

8.4- Desequilibrios pessoais familiares e sociais

Uma tdo rapida evolugao, muitas vezes processada desordenadamente e,
sobretudo, a consciéncia mais aguda das desigualdades existentes no mundo, geram
ou aumentam contradi¢des e desequilibrios.

Ao nivel da prépria pessoa, origina-se com frequéncia um desequilibrio entre o
saber pratico moderno e o pensar tedrico, que nao consegue dominar o conjunto dos
seus conhecimentos, nem de ordend-los em sinteses satisfatorias.

Surge também desequilibrio entre a preocupagdao da eficiéncia pratica e as
exigéncias da consciéncia moral; outras vezes, as condi¢des coletivas da existéncia e as
exigéncias do pensamento pessoal e até da contemplagao.

Gera-se, finalmente, o desequilibrio entre a especializagdo da atividade

humana e a visao global da realidade.

89



No seio da familia originam-se tensdes, quer devido a pressao das condigdes
demograficas, econbmicas e sociais, quer pelas dificuldades que surgem entre as
diferentes geragdes, quer pelo novo tipo de relagdes sociais entre homens e mulheres.

Grandes discrepancias surgem entre as ragas e os diversos grupos sociais; entre
as nagdes ricas, as menos prosperas e as pobres; finalmente, entre as instituigdes
internacionais, nascidas do desejo de paz que os povos tém, e a ambicdo de propagar a
prépria ideologia ou os egoismos coletivos existentes nas nagdes e em outros grupos.

Daqui nascem desconfiangas e inimizades mutuas, conflitos e desgragas, das

guais o homem é simultaneamente causa e vitima.

8.5- Aspiragdes mais universais do género humano

Entretanto, vai crescendo a convicgao de que o género humano nao s6 pode e
deve aumentar cada vez mais o seu dominio sobre as coisas criadas, mas também lhe
compete estabelecer uma ordem politica, social e econdémica que o sirva cada vez
melhor e ajude individuos e grupos a afirmarem e desenvolverem a prépria dignidade.

Daqui vem a insisténcia com que muitos reivindicam aqueles bens de que, com
uma consciéncia muito viva, se julgam privados por injustica ou por desigual
distribuicdo. As nagdes em vias de desenvolvimento, e as de recente independéncia,
desejam participar dos bens da civilizagao, ndo s6 no campo politico, mas também no
econdmico, e aspiram a desempenhar livremente o seu papel no plano mundial; e, no
entanto, aumenta cada dia mais a sua distancia, e muitas vezes, simultaneamente, a
sua dependéncia mesmo econdmica com relagdao as outras nagdes mais ricas e de mais
rapido progresso.

Os povos oprimidos pela fome interpelam os povos mais ricos. As mulheres
reivindicam, onde ainda nao a alcangaram, a paridade de direito e de fato com os
homens. Os operdarios e 0s camponeses querem nao apenas ganhar o necessario para
viver, mas desenvolver, gragas ao trabalho, as préprias qualidades; mais ainda, querem
participar na organizagao da vida econémica, social, politica e cultural.

Pela primeira vez na histéria dos homens, todos os povos tém ja a convicgdo de
gue os bens da cultura podem e devem estender-se efetivamente a todos.

Subjacente a todas estas exigéncias, esconde-se, porém, uma aspiragao mais

profunda e universal: as pessoas e os grupos sonham por uma vida plena e livre, digna

90



do homem, pondo ao proprio servico tudo quanto o mundo de hoje |lhes pode
proporcionar com tanta abundancia. E as nagdes fazem esforgos cada dia maiores por
chegar a uma certa comunidade universal.

O mundo atual apresenta-se, assim, simultaneamente poderoso e débil, capaz
do melhor e do pior, tendo patente diante de si o caminho da liberdade ou da
servidao, do progresso ou da regressao, da fraternidade ou do édio. E o homem torna-
se consciente de que a ele compete dirigir as forgas que suscitou, e que tanto o podem

esmagar como servir. Por isso se interroga a si mesmo.

8.6- Jesus Cristo, resposta e solu¢ao da problematica humana

Na verdade, os desequilibrios de que sofre o mundo atual estao ligados com
aquele desequilibrio fundamental que se radica no coragao do homem. Porque no
intimo do préprio homem muitos elementos se combatem. Enquanto, por uma parte,
ele se experimenta, como criatura que é, multiplamente limitado, por outra sente-se
ilimitado nos seus desejos, e chamado a uma vida superior.

Atraido por muitas solicitagdes, vé-se obrigado a escolher entre elas e a
renunciar a algumas. Mais ainda, fraco e pecador, faz muitas vezes aquilo que nao
quer e nao realiza o que desejaria fazer. Sofre assim em si mesmo a divisdao, da qual
tantas e tao grandes discordias se originam para a sociedade.

Muitos, sem duvida, que levam uma vida impregnada de materialismo pratico,
nao podem ter uma clara percepgao desta situagao dramatica; ou, oprimidos pela
miséria, ndo lhe podem prestar atengao. Outros pensam encontrar a paz nas diversas
interpretagdes da realidade que lhes sao propostas. Alguns, sé do esfor¢o humano
esperam a verdadeira e plena libertagao do género humano, e estdao convencidos que
o futuro império do homem sobre a terra satisfara todas as aspiragdes do seu coragao.

E ndo faltam os que, desesperados de poder encontrar um sentido para a vida,
louvam a coragem daqueles que, julgando a existéncia humana vazia de qualquer
significado, se esforgam por lhe conferir, por si mesmos, todo o seu valor.

Todavia, perante a evolugao atual do mundo, cada dia sao mais numerosos os
gue pdem ou sentem com nova acuidade as questdes fundamentais: Que é o homem?
Qual o sentido da dor, do mal e da morte, que, apesar do enorme progresso

alcangado, continuam a existir? Para que servem essas vitorias, ganhas a tao grande

91



preco? Que pode o homem dar a sociedade, e que coisas pode dela receber? Que ha
para além desta vida terrena?

A lgreja, por sua parte, acredita que Jesus Cristo, morto e ressuscitado por
todos, oferece aos homens, pelo seu Espirito, a luz e a forca para poderem
corresponder a sua altissima vocagao; nem foi dado aos homens sob o céu outro
nome, no qual devam ser salvos.

Acredita também que a chave, o centro e o fim de toda a histéria humana se
encontram no seu Senhor e Mestre. E afirma, além disso, que, subjacentes a todas as
transformagdes, ha muitas coisas que ndao mudam, cujo ultimo fundamento é Cristo, o
mesmo ontem, hoje e para sempre.

Quer, portanto, o Concilio Vaticano Il, a luz de Cristo, imagem de Deus invisivel
e primogénito de toda a criagao, dirigir-se a todos, para iluminar o mistério do homem

e cooperar na solugdo das principais questdes do nosso tempo.

8.7- A Igreja radicada na missao

A missao de Jesus se prolonga na missao de seus préprios enviados. Missdo de
pregar o Evangelho e curar os enfermos (Lc 9, 1s). Os apdstolos cumprem essa missdo
ndo por sua propria forga, mas gragas a for¢a do Espirito Santo que lhes foi dado (Jo
14, 26).

E onde se deve fazer missao? Em toda a situagdo do mundo que surge como
desafio a catolicidade da Igreja. Nessa Otica, quando a Igreja toma consciéncia da
necessidade de didlogo com o mundo, com a cultura, ela toma consciéncia dessa
missao, especificamente no contexto do Vaticano Il.

Varios foram os documentos, portanto, que apresentaram a Igreja como
missionaria na sua esséncia e a necessidade da missao. No Concilio Vaticano Il tem-se a
Constituicao Pastoral Gaudium et Spes que abre espago para um didlogo e presenga da
Igreja na sociedade moderna.

No mesmo evento, o decreto Ad Gentes que definiu a Igreja peregrina de
natureza missionaria (AG, 2).

Em seguida, a exortagao apostdlica de Paulo VI, Evangelii Nuntiandi, que
apresenta um novo conceito de evangelizagdo, a relagdo entre evangelizagdo e

promog¢do ou libertagdo humana, o tema da Igreja local/particular, a unido entre

92



Espirito e evangelizagdo. Mostra uma visdo integral da evangelizagao, processo global;
além de ver evangelizagdo e missdao como sinénimos. Para Paulo VI ndo existe
verdadeira evangelizacdo se o nome, o ensinamento, a vida, o reino, o mistério de
Jesus de Nazaré ndo é proclamado. Isso porque a mensagem trazida pela
evangelizagdo envolve toda a vida.

O Papa Jodo Paulo Il também se envolveu com a missao quando escreve a
enciclica Redemptoris Missio, momento em que acontece como que um relangamento

do decreto Ad gentes, um incentivo ainda maior para que a missao acontega.

8.8- O Papa Francisco e a Igreja de hoje

Para esta realidade de hoje é importante conhecer o pensamento do Papa
Francisco sobre o seu entendimento da Igreja.

A eclesiologia do Papa Francisco é explorada por Osmar Cavaca em “Uma
eclesiologia chamada Francisco: Estudo da eclesiologia do Papa Francisco a partir da
Evangelii Gaudium”."

Para CAVACA, temos que entender a eclesiologia do Papa Francisco a partir da
escolha de seu préprio nome, porque mais que um nome, é um projeto de Igreja!

Na Biblia, a imposicado de um nome a alguém tem um significado teoldgico de
carater eminentemente missionario. Na historia universal, o nome sempre foi portador
da revelagao de um desejo existencial de um personagem, ou de seus progenitores
para ele.

Durante séculos, na tradi¢ao da Igreja, grupos religiosos optavam pela mudanga
de nome, significando quer um ato de despojamento, quer a manifestagdo do desejo
de se assumir uma nova forma de vida ou de missao.

Na histéria do papado, de um modo especial, a escolha do nome tem sido
reveladora, ndo no sentido de apenas homenagear ou recordar as virtudes de alguém,
mas no de tragar, segundo o coragao do novo Papa, os elementos caracterizantes de
sua missao.

Assim, o nome Francisco tem uma razao profunda na vida e na missdao do Papa

Bergoglio. O proprio Papa explicou a escolha, referindo-se ao episédio de seu rapido

 Ver CAVACA, Osmar. “Uma eclesiologia chamada Francisco: Estudo da eclesiologia do Papa Francisco a
partir da Evangelii Gaudium”. In: Revista de Cultura Teoldgica, n2 83, 2014, pp. 15-34.

93



didlogo com o Cardeal Hummes, no momento pontual de sua escolha como papa.
“Nao te esquegas dos pobres!”, foi o conselho do amigo. “(...) pensei em Francisco de
Assis. (...). Pensei nas guerras (...). Francisco é o homem da paz. E assim surgiu o nome
no meu coragao: Francisco de Assis (...). Ah! Como eu queria uma Igreja pobre e para
os pobres”!

Bergoglio soube unir, num uUnico nome, duas grandes intuicdes evangélicas: a
simplicidade, a ternura e o amor a paz e aos pobres de Francisco de Assis, com a
ousadia, talvez seja melhor dizer parrecia, como ele mesmo as vezes afirma, o ardor
missionario de Francisco Xavier, que tem sobretudo caracterizado o ministério do novo
Papa.

A pratica ministerial do “papa que vem do fim do mundo” tem, em todo caso,
mostrado que, mais que um nome, Francisco € um modo de vida; ou, como diz
Leonardo Boff: “Francisco ndo é um nome. (...) E um projeto de Igreja, pobre, simples,
evangélica e destituida de todo poder (...). E uma Igreja ecoldgica que chama todos os
seres com a doce palavra de ‘irmaos e irmas’”.

Cavaca ainda lembra ainda as palavras do Crucificado de S3o Damido ao jovem
de Assis nos momentos determinantes de sua mudanga de vida: “Francisco, vai e
restaura minha casa”. Assim, numa pequena e simples palavra parecia se esbogar toda

uma missdo: reconstruir a Igreja de Cristo segundo o projeto do Evangelho.

8.9- A igreja desejada pelo Papa Francisco

E bastante evidente que o pensamento do Papa sobre a Igreja de Cristo nos
remete ao espirito eclesiolégico do Concilio Vaticano Il. Mas Bergoglio, como bispo
latino-americano, bebeu também intensamente da compreensdo de lIgreja que se
desenvolveu em seu continente, sobretudo daquela explicitada pela V Conferéncia do
CELAM," em Aparecida (S3o Paulo), da qual participou ativamente.

Por isso, entendemos que a eclesiologia do Papa Francisco s6 pode ser lida na
consideragdao dessas duas dimensdes eclesiolégicas que emanam do Vaticano Il e da

Conferéncia de Aparecida e, consequentemente, de suas inspiragdes também.

% Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, realizado em 2007, em Aparecida
(S3o Paulo), e que teve o cardeal Bergoglio como Presidente da comissao responsavel pela elaboragdo
do documento final da Conferéncia.

94



O Papa Francisco, em sua primeira Exortagdo Apostolica, Evangelii Gaudium,
trata do anuncio do Evangelho no mundo atual. Nesta obra o Papa se refere
amplamente a alegria, sobretudo a alegria que vem do encontro com o Senhor por
meio da transformagao missionaria da Igreja, aceitando o compromisso comunitario e
a dimensao social da evangelizagdo, o que necessita de evangelizadores com espirito.
Resgata as dimensdes de participagdo e de colegialidade proposta pelo Vaticano I,
apontando para a necessidade de uma descentralizagao da Igreja.

Podemos sintetizar com as palavras do proprio Papa a tematica abordada na
Exortagdao (EG, 17): "Escolhi propor algumas diretrizes que possam encorajar e
orientar, em toda a lIgreja, uma nova etapa evangelizadora, cheia de ardor e
dinamismo. [...] decidi, entre outros temas, me deter amplamente sobre as seguintes
questdes:

a) A reforma da Igreja em saida missiondria;

b) As tentagGes dos agentes pastorais;

c) A lgreja vista como a totalidade do povo de Deus que evangeliza;

d) A homilia e a sua preparacao;

e) A inclusdo social dos pobres;

f) A paz e o didlogo social;

g) As motivagdes espirituais para o compromisso missionario".

Embora nos limitemos as linhas eclesioldgicas presentes na Exortagao
Apostodlica Evangelii Gaudium (os numeros entre paréntesis a ela se referem),
observemos que este texto pds-sinodal sobre a Nova Evangelizagdao é apresentado
pelo Papa Francisco como um texto que "possui um significado programatico e tem
consequéncias importantes” (EG, 24). De fato, ja no inicio ele declara que a Exortagao
quer "indicar caminhos para o percurso da Igreja nos préoximos anos” (EG, 1).

Mesmo reconhecendo de antemdo que ndao poderemos abordar todos os
pontos de seu programa, vamos tratar de alguns deles que nos parecem mais

pertinentes.

8.9.1- Uma Igreja missionaria e descentralizada
Todo o sentido da vida de Jesus Cristo foi proclamar e realizar o Reino de Deus

na humanidade. Sem este objetivo central sua pessoa se torna ininteligivel. Este

95



projeto salvifico de Deus, que ja tivera inicio no Antigo Testamento, chega a sua
plenitude na pessoa de Jesus Cristo, que em suas agdes e palavras revela o gesto
salvifico do Pai, seu amor e sua misericordia incondicionada. Este Reino implica
assumir o comportamento de Jesus que "passou por este mundo fazendo o bem” (At
10,38), mas conota também uma dimensdo social, pois o individuo sé pode ser feliz
numa sociedade que reconheca e concretize o amor fraterno e a justiga.

Esta tarefa de proclamar e realizar a Boa-Nova constitui o objetivo da
evangelizagdo e foi confiada por Jesus a seus discipulos e seguidores. Estes, portanto,
constituem uma comunidade de fiéis, constituem a Igreja.

Com outras palavras, todo o sentido da Igreja é estar a servigo da implantagao
do Reino de Deus; ela ndo é fim, ela é meio, instrumento de Deus, sinal e sacramento
da salvagdo, pois deve visibilizar que este Reino ndo é uma utopia, mas uma realidade
no interior da histéria da humanidade pelo testemunho de vida dos cristaos.

Dai a afirmagdo do Papa Francisco: "a agdo missiondria é o paradigma de toda a
obra da Igreja” (EG, 15). Com outras palavras, o salvifico é prioritario, de tal modo que
o doutrinal, o juridico e o institucional estdo a seu servigo e dele recebem seu sentido
ualtimo.

Esta era a convicgao do préprio Jesus de Nazaré na critica feita a religido de seu
tempo. Esta era também a preocupagao dos participantes do Concilio Vaticano Il. Esta
€ ainda a razdao de fundo para os pronunciamentos e decisdes deste atual papa.
Palavras como participagdo, descentralizagdo, didlogo, espirito de servigo,
sensibilidade humana, proximidade aos pobres e marginalizados, brotam de sua
preocupacao central com o Reino de Deus.

O Papa Francisco considera a Igreja como "de saida”, a qual em sua estrutura e
em sua atividade se torne "um canal proporcionado mais a evangelizagdo do mundo
atual que a sua autopreservagao” (EG, 27), sabendo "sair da propria comodidade e ter
a coragem de alcangar todas as periferias que precisam da luz do Evangelho” (EG, 20).

Os evangelizadores devem contrair "o cheiro das ovelhas” (EG, 24). Dai o apelo
a renovagao de toda a sua pastoral (EG, 11), que pressupde "uma conversdo pastoral e
missiondria” na linha do Documento de Aparecida (EG, 25). Como ndo é facil romper
com a inércia do status quo bem conhecido e familiar, o Papa convida "todos a serem

ousados e criativos” (EG, 33) nesta tarefa de repensar a acdo pastoral da Igreja.

96



Porém, permanecem certas questdes: estamos realmente convencidos desta
verdade, nds todos, clero e laicato? Existem condigdes suficientes na Igreja para todos
os catodlicos assumirem ativamente sua responsabilidade missionaria? Nao damos a
impressao de nos preocuparmos com o enunciado doutrinal e com a norma canoénica,
em si necessarios, mais do que com o anuncio da pessoa de Jesus Cristo? Ndo esconde
0 peso estatico da instituicdo eclesial a verdade de uma comunidade viva e
missionaria? Nao se encontra diminuido em parte do clero o zelo pastoral pelo

impacto da atual sociedade (EG, 80)?

8.9.2- Uma Igreja configurada colegialmente

Ja no Concilio Vaticano Il era evidente a preocupacao dos bispos em equilibrar a
nogao do primado conforme definida no Vaticano | e que ficara incompleta pela
interrupgdo forgada deste Concilio. Basta que examinemos o numero de intervengdes
sobre este tema.

Mesmo sem entrarmos em detalhes e discussdes posteriores, podemos afirmar
que a Constituicdo Dogmatica Lumen Gentium fundamenta uma importante
revalorizagao do corpo episcopal. Os bispos recebem o cargo de ensinar, santificar e
governar do préprio Senhor Jesus Cristo, e ndo indiretamente do Papa, como se
afirmava anteriormente, ndao podendo ser considerados "vigarios do Sumo Pontifice”
(LG, 27), embora sé possa ser exercido tal minus em comunhdo com a Cabega e com
os demais membros do colégio episcopal. Esse colégio, com o Papa, constitui a
instancia da autoridade suprema na Igreja, embora o Papa conserve seu poder
primacial (LG, 22). Consequentemente, as Igrejas Locais podem ser por si mesmas
sujeitos de pleno direito, bem como responsaveis pelas demais, sobretudo de sua
regidao, o que na linha das antigas Igrejas patriarcais ira constituir as Conferéncias
Episcopais (LG, 23).

O papel da sede romana como sinal da unidade da Igreja é de fortalecer a
comunhdo entre as Igrejas Locais, ndao assumindo suas fun¢des e competéncias. No
primeiro milénio da Igreja era viva e atuante essa "eclesiologia de comunhao”, sendo
qgue a estrutura patriarcal mantinha a diversidade e a unidade da Igreja. O patriarca,
num regime sinodal, isto é, com os demais bispos, resolvia as questdes de cunho

litrgico ou de direito candnico. A uniformidade do direito eclesiastico, da liturgia e o

97



controle das sedes episcopais por Roma nao provém necessariamente do primado
como tal.

O Papa Francisco pleiteia, na linha de Aparecida, uma reforma das estruturas,
as quais devem ser "mais missiondrias” (EG, 27), pois "ha estruturas eclesiais que
podem chegar a condicionar um dinamismo evangelizador” (EG, 26).

E afirma incisivamente: "Uma centralizagdao excessiva, em vez de ajudar,
complica a vida da Igreja e sua dinamica missionaria” (EG, 32). Com relagdo as
Conferéncias Episcopais, seu pensamento é claro: "O Concilio Vaticano Il afirmou que,
a semelhanga das antigas lIgrejas Patriarcais, as Conferéncias Episcopais podem
‘aportar uma contribuicao multipla e fecunda, para que o sentimento colegial leve a

nm

aplicages concretas’ (LG, 23). E acrescenta noutra parte: "Ndo convém que o Papa
substitua os episcopados locais no discernimento de todas as problematicas que

sobressaem nos seus territérios” (EG, 16).

8.9.3- Uma Igreja inculturada

Intimamente relacionada com a Igreja Local estd a questdao da inculturagao da
fé. A iniciativa salvifica de Deus sé chega a sua meta quando é livremente acolhida pelo
ser humano na fé. Sé temos propriamente revelagao ou Palavra de Deus no interior de
uma resposta de fé, ela mesmo fruto da agao de Deus em nos.

Portanto, o acolhimento na fé é parte constitutiva da revelagdao; sem ela os
eventos salvificos seriam meros fatos histéricos, a Palavra de Deus seria palavra
humana e a pessoa de Jesus Cristo nos seria desconhecida, como o foi para os fariseus
de seu tempo.

Porém, o ser humano que professa sua fé vive necessariamente num contexto
sociocultural que lhe fornece linguagem, valores, padroes de comportamento, vida
social e capacidade de se desenvolver como ser humano. Portanto, ao captar e acolher
a Palavra de Deus, o ser humano o estara fazendo necessariamente dentro de sua
cultura prépria. Assim sé podemos encontrar a Palavra de Deus ou o Evangelho ja
inculturados.

Sendo a fé o fundamento da comunidade eclesial, como nos ensina Santo

Tomas de Aquino, encontra-se a Igreja enquanto comunidade de fiéis inevitavelmente

98



no interior de uma cultura que determinara como seus membros entendem e vivem a
fé cristd. Deste modo a Igreja Local implica sempre uma Igreja inculturada.

Portanto, se ela quer ser entendida como sinal da salvagao, ela deve assumir a
linguagem, as categorias mentais, os gestos, os costumes, o saber e as artes da cultura
onde se encontra inserida, como tanto insistia o papa Jodo Paulo Il.

Entretanto, a cultura ndo é uma realidade estatica, mas propriamente um
processo, devido aos novos desafios de dentro e de fora que a atingem. Portanto, deve
a comunidade eclesial saber acolher em si as transformagdes necessarias para poder
levar a cabo sua missdo. O Concilio Vaticano Il expde este ensinamento no Decreto Ad
Gentes sobre a atividade missiondria da Igreja (AG, 15; 22).

O Papa Francisco acolhe sem mais a antropologia cultural subjacente ao texto
conciliar e termina taxativamente: "A graga supde a cultura, e o dom de Deus encarna-
se na cultura de quem o recebe” (EG, 115). Deste modo "o cristianismo ndo dispde de
um Unico modelo cultural, mas permanecendo o que §, (...) assumird também o rosto
das diversas culturas e dos varios povos onde for acolhido e se radicar” (EG, 116).

E fazendo suas as afirmagdes anteriores de Jodo Paulo Il sobre esta tematica,
assevera que "cada cultura oferece formas e valores positivos que podem enriquecer o
modo como o Evangelho é pregado, compreendido e vivido” e assim manifesta a Igreja
sua catolicidade (EG, 116). Reconhece o papa que o processo de inculturagdo é lento e

exige das Igrejas Locais criatividade e ousadia (EG, 129).

8.9.4- Uma Igreja de discipulos missionarios

Todos os membros da Igreja constituem o Povo de Deus; todos estdo, portanto,
incumbidos de proclamar a Boa-Nova de Jesus Cristo para a sociedade.

Devemos corrigir uma imagem de uma Igreja clerical ativa diante de um laicato
passivo. Todos na Igreja gozam de igual "dignidade e agdo comum” (LG, 32), todos
participam ativamente da acdo evangelizadora da Igreja no mundo, sentido ultimo da
prépria comunidade eclesial que eles préprios constituem.

Portanto, todos na lIgreja (LG, 30), pelo fato de serem batizados (LG, 33),
independentemente de sua condi¢dao no interior dela, devem anunciar a salvagao de
Cristo e promover os valores evangélicos na sociedade, sendo assim sujeitos ativos na

Igreja.

99



Portanto, todo catdlico é sujeito eclesial por ser batizado e nao por alguma
delegacdo posterior da autoridade. Dai brota "o direito e o dever” de exercer seus
carismas para o bem dos homens e a edificagdo da Igreja (AA, 3).

A agdo pastoral no interior da Igreja vai ser incrementada nos anos posteriores
ao Concilio Vaticano Il pela renovagao dos ministérios, abrindo assim novos campos de
atuagdo (catequese, promogao humana, obras de caridade, coordenagdo pastoral,
assessoria das mais diversas, animagao liturgica, ensino teoldgico).

Observemos que o Documento de Aparecida, no qual o atual papa teve
influéncia direta como presidente da Comissao de Redagdo, acolhe o ensinamento
conciliar, reconhece os leigos e leigas como ‘"verdadeiros sujeitos eclesiais”,
interlocutores competentes entre a Igreja e a sociedade (DAp, 497a), recomendando
que os bispos devam "abrir para eles espagos de participagdo e confiar-lhes ministérios
e responsabilidades” (DAp, 211).

Dotados de uma formagdo adequada (DAp, 212), devem os fiéis leigos/as "ser
parte ativa e criativa na elaboragao e execugdo de projetos pastorais a favor da
comunidade” (DAp, 213), participando "do discernimento, da tomada de decisGes, do
planejamento e da execugdo” (DAp, 371).

Naturalmente, o mesmo documento adverte para a necessidade de uma
mudanga de mentalidade de todos na Igreja, especialmente da hierarquia (DAp, 213).

O Papa Francisco, em sua Exortagao Apostdlica, deixa bem claro que ira insistir
nesta conquista do Concilio Vaticano Il e enfatizada na Assembleia Episcopal em
Aparecida: "Cada um dos batizados, independentemente da prépria fungao na Igreja e
do grau de instrugdo da sua fé, é um sujeito ativo de evangelizagao” (EG, 120).

A missdao ndo é apenas um ornamento ou um apéndice na pessoa do cristao; é
algo que nao se pode arrancar de si sem se destruir (EG, 273).

Mesmo mencionando a necessidade de uma melhor formacdo (EG, 121), o
papa insiste na evangelizagdo pelo contato pessoal (EG, 127), jd que se trata de
comunicar aos outros a propria experiéncia salvifica do encontro com Jesus Cristo, a
semelhanga dos primeiros discipulos, da samaritana e de Paulo (EG, 120). Mas também
reconhece a dificuldade dos leigos/as por ndo encontrarem espago nas Igrejas Locais,

em parte devido a um excessivo clericalismo (EG, 102).

100



8.9.5- Uma Igreja que testemunhe na vida a sua fé em Jesus Cristo

Sem desconhecer os exemplos de tantos cristdos que viveram sua fé de modo
auténtico e generoso, ndao podemos deixar de caracterizar a Igreja que herdamos
como uma realidade na qual o doutrinal dominava o existencial; o juridico se impunha
ao sacramental; o institucional prevalecia sobre o mistico; certo tradicionalismo
impedia renovagbes urgentes; o medo da novidade impedia o eclodir de novos
caminhos evangelizadores; a mentalidade do poder eclesiastico emudecia a verdade
do servigo eclesiastico.

Toda renovagao eclesial implica um retorno ao mais nuclear da fé crista, que é
a vivéncia crista das primeiras comunidades, talvez encobertas pelas doutrinas,
normas, regulamentagdes, tradigdes que se lhes agregaram ao longo da histéria,
certamente para explicitar e salvaguardar este nucleo evangélico, mas que ndo
deixaram de obscurece-lo, por ocuparem um lugar central que ndo é o seu. Este fato
nao passou despercebido ao Papa Francisco, como iremos ver.

Primeiramente, ele enfatiza a importancia decisiva do Espirito Santo na vida da
Igreja. De fato, se a Igreja é a comunidade dos que creem em Jesus Cristo, entdo toda
ela esta fundamentada na agdao do Espirito Santo. Pois s6 podemos confessar Jesus
Cristo como Senhor pela a¢do do Espirito Santo (1Cor 12,3). E a participac3o de todos
no mesmo Espirito que gera a comunhdo (2Cor 13,13). O Espirito que esteve presente
e atuante na existéncia de Jesus continua atuando hoje nos cristaos (LG, 7).

O Papa Francisco distingue uma evangelizagdao vista como "um conjunto de
tarefas vividas como obrigagao pesada” da "evangelizagao com espirito”, isto &, "com o
Espirito Santo, ja que Ele é a alma da Igreja evangelizadora” (EG, 261). E completa:
"Para manter vivo o ardor missionario, € necessaria uma decidida confianga no Espirito
Santo”, pois "ndao ha maior liberdade do que a de se deixar conduzir pelo Espirito”,
"permitindo que Ele nos ilumine, guie, dirija e impulsione para onde Ele quiser” (EG,
280).

Numa época marcada pela inflagdo de palavras através dos varios meios de
comunicagdo social e também de certo ceticismo com relagdo as ideologias e
cosmovisdes, ganha a experiéncia pessoal um peso enorme para fundamentar as

convicgdes pessoais.

101



Esta realidade atinge também a fé dos cristaos. Esta resulta de uma iniciativa de
Deus de vir ao nosso encontro, doando-Se a si préprio em Jesus Cristo e no Espirito
Santo, iniciativa que se realiza plenamente ao ser acolhida pelo cristao na fé.

Portanto, a fé é um evento salvifico na vida da pessoa que é, de certo modo,
por ela experimentado. Esta experiéncia atinge o coragdao de cada um, nao sé dando
sentido a existéncia humana, mas também consolando, fortalecendo e iluminando os
que a fazem. E a experiéncia do amor, da bondade e da misericérdia de Deus,
realidade prioritaria e fundamental em nossa vida.

O Papa enfatiza a importancia da experiéncia pessoal com Jesus Cristo, do amor
de Deus que Ele nos revela. Em suas palavras: "O verdadeiro missiondrio (...) sabe que
Jesus caminha com ele, fala com ele, respira com ele, trabalha com ele” (EG, 266).

Ao iniciar sua vida publica, Jesus proclama: "Completou-se o tempo, e o Reino
de Deus estd préximo. Convertei-vos e crede na Boa-Nova” (Mc 1,15). E uma
conversao intimamente relacionada com o Reino de Deus, pois significa acolher na fé a
salvagao definitiva de Deus na pessoa de Jesus Cristo como nucleo da prdpria
existéncia.

Esta conversdao deve estar presente na vida do cristdo como uma atitude de
fundo que o acompanha sempre. E também na vida da Igreja, seja em sua consciéncia,
seja em suas instituicoes.

Esta exigéncia aparece claramente no Documento de Aparecida, tanto em seu
aspecto pessoal (DAp, 366), que inclui uma mudanga de mentalidade eclesial por parte
de todos, especialmente do clero (DAp, 213), quanto em sua dimensdo institucional
(DAp, 365), acionada pelo que o texto chama de conversdo pastoral.

O Papa Francisco demonstra clara consciéncia do desafio da renovagao eclesial
e conclama todos a uma "conversdo pastoral e missionaria” na linha de Aparecida (EG,
25). Entretanto o papa inova ao apontar bem concretamente o que necessita de
conversao: mundanismo espiritual dos que buscam a si préprios, a gléria humana e o
bem-estar pessoal sob as aparéncias de religiosidade (EG, 93), uma fé prisioneira de
um racionalismo subjetivo ou de "uma suposta seguranga doutrinal ou disciplinar que
da lugar a um elitismo narcisista e autoritario, onde, em vez de evangelizar, se

analisam e classificam os demais” (EG, 94).

102



Menciona ainda o exibicionismo na liturgia, na doutrina e no prestigio da Igreja,
o fascinio das conquistas pessoais e auto referenciais, bem como das estatisticas e das
avaliagdes. E termina: "Quem caiu nesse mundanismo olha de cima e de longe, rejeita
a profecia dos irmaos, desqualifica quem o questiona, faz ressaltar constantemente os
erros alheios e vive obcecado pela aparéncia” (EG, 97). E conclui: "Deus nos livre de

uma lgreja mundana sob vestes espirituais e pastorais!” (EG, 97).

8.9.6- Uma Igreja dos pobres

Conhecemos a tentativa de um grupo de bispos, por ocasidao do Concilio
Vaticano Il, em promover uma maior simplicidade e austeridade na Igreja. Estavam
bem conscientes de que muitos simbolos de poder e riquezas foram se agregando ao
longo dos séculos a instituicao eclesial. Contudo, tais esfor¢os apenas resultaram numa

n

pequena menc¢do, meio perdida no interior de um texto conciliar: "... assim como
Cristo realizou a obra da redencdo na pobreza e na perseguicdo, assim a lgreja é
chamada a seguir pelo mesmo caminho, para comunicar aos homens os frutos da
redencdo” (LG, 8).

Ao tratar da dimensdo social da evangelizagdao no capitulo IV da Exortagao
Apostélica, o Papa Francisco inicia com uma afirmagdao que diz tudo: "Evangelizar é
tornar o Reino de Deus presente no mundo” (EG, 176). Pois o mesmo ndo é apenas
uma realidade espiritual, mas atinge o ser humano em todas as suas dimensdes, de tal
modo que afirma mais adiante: "Deus, em Cristo, ndo redime somente a pessoa
individual, mas também as relacBes sociais entre os homens” (EG, 178); dai que "na
medida em que Ele conseguir reinar entre nds, a vida social sera um espago de
fraternidade, de justica, de paz, de dignidade para todos” (EG, 180).

De fato, no Novo Testamento se exprime a absoluta prioridade da “saida de si
préprio para o irmao” como um dos fundamentos de toda norma moral e critério de
crescimento espiritual (EG, 179).

Dai o Papa poder afirmar: "Uma fé auténtica, que nunca é cémoda ou
individualista, comporta sempre um profundo desejo de mudar o mundo, transmitir
valores, deixar a terra um pouco melhor depois da nossa passagem por ela” (EG, 183).

O Papa lembra que "cada cristdao e cada comunidade s3ao chamados a ser

instrumentos de Deus a servigo da libertagdo e promogdo dos pobres” (EG, 187) e

103



insiste na palavra "solidariedade”, enquanto expressa "uma nova mentalidade que
pense em termos de comunidade, de prioridade da vida de todos sobre a apropriagao
dos bens por parte de alguns” (EG, 188), sobretudo hoje quando experimentamos na
sociedade "um novo paganismo individualista” (EG, 195).

Assim, nao nos admira que o papa Francisco tenha recebido fortes criticas de
certos setores da sociedade. Ele retoma com forga a opgao pelos pobres ao afirmar
sem rodeios: "Desejo uma Igreja pobre para os pobres” e reafirma a experiéncia da
Igreja latino-americana de que os pobres nos evangelizam (EG, 198).

Para ele, o anuncio do Reino hoje so6 se torna significativo e digno de fé se for
acompanhado de uma proximidade real com os pobres (EG, 199). Termina lamentando
o que estes ultimos sofrem por falta de cuidado espiritual (EG, 200).

Concluindo, a missao da Igreja nao acontece sendao fundamentada na pessoa de
Jesus, no encontro com Ele e, a partir Dele, no langar-se ao mundo proclamando a boa
noticia.

Para isso, a teologia missionaria parte de alguns eixos de agao:

a) Eixo cristologico: trata-se da teologia da cruz e do mistério pascal;

b) Eixo antropoldgico: a atencdo ao homem, a sua histdria, a sua cultura em
uma atividade de constante atualizagdao e uma necessidade de inculturagao
gue levem em conta os valores realmente humanos, tendo em vista uma
evangelizagdo da propria cultura, ou mais exatamente, das diversas
culturas, a partir da Boa Nova;

c) Eixo dialogal: com as religides ndao cristds e com os ndo crentes.
Necessidade de ter presente que a Divina Providéncia nao nega os auxilios
necessarios a salvagdo aqueles que, sem culpa, ainda ndo chegaram ao
conhecimento expresso de Deus e se esforgam, ndao sem a divina graga, por
levar uma vida reta (LG, 16);

d) Eixo diaconal: consciéncia e agdao em vista da opgdo preferencial pelos
pobres, oprimidos, marginalizados. Nessa opg¢do preferencial resplandece o

verdadeiro espirito do Evangelho.

104



Papa refletir:
1- Quais sao os principais tragos da eclesiologia do Concilio Vaticano II?
2- Quais sdo os principais tragos da eclesiologia do Papa Jodo Paulo 11?
3- Quais sao os principais tragos da eclesiologia do Papa Bento XVI?

4- Quais sao os principais tragos da eclesiologia do Papa Francisco?

105



ANEXO:

“CREIO NA SANTA IGREJA CATOLICA”
OU COMO O CATECISMO DA IGREJA CATOLICA RESPONDE AO TEMA

Deus, infinitamente Perfeito e Bem-aventurado em si mesmo, em um designio
de pura bondade, criou livremente o homem para fazé-lo participar de sua vida bem-
aventurada. Eis por que, desde sempre e em todo lugar, esta perto do homem. Chama-
0 e ajuda-o a procura-lo, a conhecé-lo e a ama-lo com todas as suas forgas. Convoca
todos os homens, dispersos pelo pecado, para a unidade de sua familia, a Igreja. Faz
isto por meio do Filho, que enviou como Redentor e Salvador quando os tempos se
cumpriram. Nele e por Ele, chama os homens a se tornarem, no Espirito Santo, seus
filhos adotivos, e portanto os herdeiros de sua vida bem-aventurada (CIC, 1).

A fim de que este chamado ressoe pela terra inteira, Cristo enviou os apdstolos
que escolhera, dando-lhes o mandato de anunciar o Evangelho: "Ide, fazei que todas
as nagoes se tornem discipulos, batizando-as em nome do Pai, do Filho e do Espirito
Santo, e ensinando-as a observar tudo quanto vos ordenei. E eis que eu estou
convosco todos os dias até a consumacao dos séculos" (Mt 28,19-20).

Fortalecidos com esta missdo, os apdstolos "sairam a pregar por toda parte,
agindo com eles o Senhor, e confirmando a Palavra por meio dos sinais que a
acompanhavam" (Mc 16,20). (CIC, 2)

Bem cedo passou-se a chamar de catequese o conjunto de esforgos
empreendidos na Igreja para fazer discipulos, para ajudar os homens a crerem que
Jesus é o Filho de Deus, a fim de que, por meio da fé, tenham a vida em nome dele,
para educa-los e instrui-los nesta vida, e assim construir o Corpo de Cristo (CIC, 4).

A catequese é uma educagao da fé das criangas, dos jovens e dos adultos, a
qual compreende especialmente um ensino da doutrina cristd, dado em geral de
maneira organica e sistematica, com o fim de os iniciar na plenitude da vida crista (CIC,
5).

A catequese anda intimamente ligada com toda a vida da Igreja. Nao é somente
a extensao geografica e o aumento numérico, mas também e mais ainda o
crescimento interior da lIgreja, sua correspondéncia ao designio de Deus que
dependem da catequese mesma (CIC, 7).

106



Diante disto, ndo estranha que, no dinamismo que seguiu o Concilio Vaticano |l
(que o papa Paulo VI considerava como grande catecismo dos tempos modernos), a
catequese da Igreja tenha novamente despertado a atengao.

Assim, o presente Catecismo da lIgreja inspira-se na grande tradi¢cao dos
catecismos que articulam a catequese em tomo de quatro "pilares":

» A profissdo da fé batismal (o Simbolo);

» Os sacramentos da fé;

» Avida de fé (os Mandamentos);

» Aoracdo do crente (o "Pai-Nosso").

No Catecismo da Igreja Catdlica encontramos o que é a Igreja no designio de
Deus.

A seguir, apresentamos os principais pontos que achamos importantes e que
nos ajudam a avangar na evangelizagdo, e que revelam temas ja estudados nos
capitulos anteriores sobre a lIgreja catdlica, apostodlica, romana com 0os numeros

correspondentes no proprio Catecismo:

01. O que significa o termo Igreja?
Designa o Povo que Deus convoca e reune de todos os recantos da terra, para
constituir a assembleia dos que, pela fé e pelo Batismo, se tornam filhos de Deus,

membros de Cristo e templo do Espirito Santo. (CIC, 751-752; 777; 804)

02. Ha outros nomes e imagens com que a Biblia indica a Igreja?

Na Sagrada Escritura, encontramos muitas imagens que mostram aspectos
complementares do mistério da Igreja. O Antigo Testamento privilegia imagens ligadas
ao Povo de Deus; o Novo Testamento, as ligadas a Cristo como Cabega desse Povo, que
é o seu Corpo, e tiradas da vida pastoral (aprisco, rebanho, ovelhas), agricola (campo,
oliveira, vinha), de moradia (morada, pedra, templo), familiar (esposa, mae, familia).

(CIC, 753-757)

03. Quais sao a origem e a consumacao da Igreja?
A lgreja encontra origem e consumac¢do no designio eterno de Deus. Foi

preparada na Antiga Alianga com a eleigcdao de Israel, sinal da reunidao futura

107



de todas as nagles. Fundada pelas palavras e pelas agdes de Jesus Cristo,
foi realizada sobretudo mediante a sua morte redentora e a sua
ressurreigdo. Foi depois manifestada como mistério de salvagao mediante a
efusdo do Espirito Santo no dia de Pentecostes. Terda sua consumag¢ao no
final dos tempos como assembleia celeste de todos os redimidos. (CIC, 758-

766; 778)

04. Qual é a missao da Igreja?
A missao da Igreja é anunciar e instaurar entre todos os povos o Reino de Deus
inaugurado por Jesus Cristo. Ela constitui aqui na terra o germe e o inicio desse Reino

salvifico. (CIC, 767-769)

05. Em que sentido a Igreja é Mistério?
A lgreja é Mistério porque na sua realidade visivel estd presente e operante uma
realidade espiritual, divina, que se percebe somente com os olhos da fé. (CIC, 770-773;

779)

06. Que significa a Igreja ser sacramento universal de salvagao?
Significa que é sinal e instrumento da reconciliacdo e da comunh3o de toda a

humanidade com Deus e da unidade de todo o género humano. (CIC, 774-776; 780)

07. Por que a Igreja é Povo de Deus?
A lgreja é o Povo de Deus porque aprouve a Ele santificar e salvar os homens, nao de
modo isolado, mas constituindo-os num s6 Povo reunido pela unidade do Pai e do

Filho e do Espirito Santo. (CIC, 781, 802-804)

08. Quais sao as caracteristicas do Povo de Deus?

Esse povo, de que nos tornamos membros mediante a fé em Cristo e o Batismo, tem
por origem Deus Pai, por chefe Jesus Cristo, por condigcdo a dignidade e a liberdade dos
filhos de Deus, por lei o mandamento novo do amor, por misséo ser o sal da terra e a

luz do mundo, por meta o Reino de Deus, ja iniciado nesta terra. (CIC, 782)

108



09. Em que sentido o povo de Deus participa das trés fungdes de Cristo: Sacerdote,
Profeta e Rei?

O povo de Deus participa do seu oficio sacerdotal porquanto os batizados sao
consagrados pelo Espirito Santo para oferecer sacrificios espirituais; participa do seu
oficio profético, porque com o sentido sobrenatural da fé adere indefectivelmente a
ela, aprofunda e a testemunha; participa do seu oficio régio como servigo, imitando
Jesus Cristo que, rei do universo, se fez servo de todos, sobretudo dos pobres e

sofredores. (CIC, 783-786)

10. De que modo a Igreja é corpo de Cristo?

Por meio do Espirito, Cristo morto e ressuscitado une a si intimamente os seus fiéis.
Desse modo, os que creem em Cristo, como intimos dele, sobretudo na Eucaristia,
estao unidos entre si na caridade, formando um soé corpo, a Igreja, cuja unidade se

realiza na diversidade de membros e de fun¢des. (CIC, 787-791; 805-806)

11. Quem é a cabeca desse corpo?
Cristo é a "Cabeca do corpo, que é a Igreja” (Cl 1,18). A Igreja vive dele, nele e por ele.
Cristo e a Igreja formam o “Cristo total” (Santo Agostinho). “Cabec¢a e membros sdo

como que uma so pessoa mistica” (Santo Tomdas de Aquino). (CIC, 792-795; 807)

12. Por que a Igreja é chamada de esposa de Cristo?

Porque o préprio Senhor se identificou como o “Noivo” (Mc 2,19), que amou a lgreja,
unindo-a a si com uma Alianga eterna. Ele se entregou a si mesmo por ela, para
purifica-la com o seu sangue e “tornda-la santa (E 5,26) e mde fecunda de todos os
filhos de Deus”. Se o termo “corpo” evidencia a unidade da “cabega” com os membros,

o termo “esposa” ressalta a distingdo dos dois numa relagdo pessoal. (CIC, 796, 808)

13. Por que a Igreja é chamada de templo do Espirito Santo?
Porque o Espirito Santo reside no corpo que é a Igreja: na sua Cabega e nos seus
membros; além disso, Ele edifica a Igreja na caridade com a Palavra de Deus, os

sacramentos, as virtudes e os carismas. “O que o nosso espirito, ou seja, a nossa alma

109



€ para 0s nossos membros, isso mesmo é o Espirito Santo para os membros de Cristo,

para o Corpo de Cristo, que é a Igreja” (S. Agostinho). (CIC, 797-798; 809-810)

14. O que sao os carismas?
Os carismas sdo dons especiais do Espirito Santo concedidos a cada um para o bem dos
homens, para as necessidades do mundo e em particular para a edificagdo da Igreja, a

cujo Magistério cabe discerni-los. (CIC, 799-801)

15. Por que a Igreja é Una?

A lgreja é una porque tem como origem e modelo a unidade na Trindade das Pessoas
de um soé Deus: como fundador e chefe, Jesus Cristo, que restabelece a unidade de
todos os povos num sé corpo; como alma, o Espirito Santo, que une todos os fiéis na
comunhdo em Cristo. Ela tem uma sé fé, uma sé vida sacramental, uma Unica sucessao

apostdlica, uma comum esperanga e a mesma caridade. (CIC, 813-815; 866)

16. Onde subsiste a Unica Igreja de Cristo?

A Unica Igreja de Cristo, como sociedade constituida e organizada no mundo subsiste
(subsisti in) na Igreja catdlica, governada pelo sucessor de Pedro e pelos bispos em
comunhdo com ele. Somente por meio dela se pode obter a plenitude dos meios de
salvagao, pois o Senhor confiou todos os bens da Nova Alianga ao uUnico colégio

apostalico, cujo chefe é Sdo Pedro. (CIC, 816; 870)

17. Como considerar os cristaos neocatolicos?

Nas Igrejas e comunidades eclesiais que se separaram da plena comunhdo da Igreja
catdlica encontram-se muitos elementos de santificagao e de verdade. Todo esse bem
provém de Cristo e impele a unidade catdlica. Os membros dessas Igrejas e
comunidades sdo incorporados a Cristo no Batismo: por isso, nds os reconhecemos

como irmdos. (CIC, 817-819)

110



18. Como se empenhar a favor da unidade dos cristaos?
O desejo de restabelecer a unido de todos os cristdaos € um dom de Cristo e um apelo
do Espirito. Diz respeito a toda a Igreja e se realiza com a conversao do coragao, a

oragao, o reciproco conhecimento fraterno e o didlogo teoldgico. (CIC, 820-822; 866)

19. Em que sentido a Igreja é Santa?

A lgreja é santa, porquanto Deus Santissimo é o seu autor; Cristo entregou-se por ela,
para santifica-la e torna-la santificante; o Espirito Santo a vivifica com a caridade. Nela
se encontra a plenitude dos meios de salvagdo. A santidade é a vocagao de cada um de
seus membros e o fim de toda a sua atividade. A Igreja conta em seu meio com a
Virgem Maria e inumeraveis Santos como modelos e intercessores. A santidade da
Igreja é a fonte da santificagdao dos seus filhos, os quais, aqui na terra, se reconhecem
todos pecadores, sempre necessitados de conversdo e de purificagdo. (CIC, 823-829;

867)

20. Por que a Igreja é chamada de Catdlica?

A lgreja é catdlica, ou seja, universal, porque nela estd presente Cristo: “Onde esta
Cristo Jesus, esta a Igreja catdlica” (Santo Indcio de Antioquia). Ela anuncia a totalidade
e a integridade da fé; contém e administra a plenitude dos meios de salvagao; é
enviada em missdo a todos os povos, em qualquer tempo e a qualquer que seja a

cultura a que pertengam. (CIC, 830-831; 868)

21. E catdlica a Igreja particular?

E catdlica toda Igreja particular (ou seja, a diocese e a pardquia) formada pela
comunidade dos cristdaos que estdao em comunhdo na fé e nos sacramentos com seu
bispo, ordenado na sucessdao apostdlica, e com a Igreja de Roma, que “preside na

caridade” (Santo Inacio de Antioquia). (CIC, 832-833)

22. Quem pertence a Igreja catdlica?
Todos os homens pertencem ou sdo ordenados de modos diversos a unidade catdlica
do Povo de Deus. Esta plenamente incorporado a Igreja catdlica quem, tendo o Espirito

de Cristo, estd unido a ela por vinculos da profissao de fé, dos sacramentos, do

111



governo eclesiastico e da comunhdo. Os batizados que ndo realizam plenamente essa
unidade catdlica estdo numa certa comunhdo, embora imperfeita, com a Igreja

catdlica. (CIC, 836-838)

23. Qual é a relagao da Igreja catdlica com o povo hebreu?

A Igreja catdlica reconhece a prépria relagao com o povo hebreu pelo fato de que Deus
escolheu esse povo como o primeiro de todos a acolher a sua Palavra. E ao povo
hebreu que pertencem “a adogao, a gldria, as aliancas, as leis, o culto, as promessas e
também os patriarcas. Deles é que descende, quanto a carne, o Cristo” (Rm 9,4-5).
Diferentemente das outras religides ndo cristas, a fé hebraica ja é resposta a Revelagao

de Deus na Antiga Alianga. (CIC, 839-840)

24. Que ligagao ha entre a Igreja catdlica e as religioes nao cristas?

Ha uma ligacao que provém, em primeiro lugar, da origem e do fim comuns de todo o
género humano. A Igreja catélica reconhece que tudo o que de bom e de verdade se
encontra nas outras religides vem de Deus, é raio da sua verdade, pode preparar para
o acolhimento do Evangelho e estimular a unidade da humanidade na Igreja de Cristo.

(CIC, 841-845)

25. O que significa a afirmagao: “Fora da Igreja ndao ha salvacao”?

Significa que toda salvagao vem de Cristo Cabega por meio da Igreja, que é seu corpo.
Portanto, ndo podem ser salvos os que, conhecendo a Igreja como fundada por Cristo
e necessaria a salvagdo, nela ndo entrarem e nela ndo perseverarem. Ao mesmo
tempo, gragas a Cristo e a sua Igreja, podem conseguir a salvagdo eterna todos os que,
sem culpa, ignoram o Evangelho de Cristo e a sua Igreja, mas procuram sinceramente a
Deus e, sob a influéncia da Igreja, se esforgam por cumprir a vontade dele, conhecida

por meio do ditame da consciéncia. (CIC, 846-848)

26. Por que a Igreja deve anunciar o Evangelho a todo o mundo?
Porque Cristo ordenou: “Ide, pois, fazer discipulos entre todas as nag¢des, e batizai-os
em nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo” (Mt 28,19). Essa ordem missiondria do

Senhor tem a sua fonte no amor eterno de Deus, que enviou o seu Filho e o seu

112



Espirito, porque “quer que todos sejam salvos e cheguem ao conhecimento da

verdade” (1Tm 2,4). (CIC, 849-851)

27. De que modo a Igreja é missionaria?

Guiada pelo Espirito santo, a Igreja continua no decurso da historia a missdao do
préprio Cristo. Os cristdos, portanto, devem anunciar a todos a Boa Nova trazida por
Cristo, seguindo o seu caminho, dispostos também ao sacrificio de si até o martirio.

(CIC, 852-856)

28. Por que a Igreja é Apostdlica?

A Igreja é apostdlica por sua origem, estando edificada sobre o “alicerce dos
Apodstolos” (At 2,20); por seu ensinamento, que é o mesmo dos Apodstolos; por sua
estrutura, porquanto ensinada, santificada e dirigida, até a volta de Cristo, pelos
Apostolos, gragas a seus sucessores, os bispos em comunhao com o sucessor de Pedro.

(CIC, 857, 869)

29. Em que consiste a missao dos Apdstolos?

A palavra Apdstolo significa enviado. Jesus, o Enviado do Pai, convocou doze dentre os
seus discipulos e os constituiu como seus Apodstolos, fazendo deles as testemunhas
escolhidas da sua ressurrei¢ao e o fundamento da sua Igreja. Deu-lhes o mandato de
continuarem sua missdo, dizendo: “Como o Pai me enviou, também eu vos envio” (Jo

20,21) e prometeu ficar com eles até o fim do mundo. (CIC, 858-861)

30. O que é a sucessao apostodlica?

A sucessdo apostolica é a transmissao, mediante o sacramento da Ordem, da missao e
do poder dos Apdstolos a seus sucessores, os Bispos. Gragas a essas transmissdes, a
Igreja permanece em comunhado de fé e de vida com a sua origem, enquanto ao longo
dos séculos ordena, para a difusdo do Reino de Cristo sobre a terra, todo o seu

apostolado. (CIC, 861-865)

113



31. Quem sao os fiéis?

Os fiéis sao aqueles que, incorporados a Cristo mediante o Batismo, sdao constituidos
membros do Povo de Deus. Tendo-se tornado participantes, segundo a propria
condigao, da fungdo sacerdotal, profética e régia de Cristo, sdo chamados a exercer a
missao confiada por Deus a Igreja. Entre eles subsiste uma verdadeira igualdade na sua

dignidade de filhos de Deus. (CIC, 871-872)

32. Como é formado o Povo de Deus?

Na lIgreja, por instituicdo divina, ha os ministros sagrados que receberam o sacramento
da Ordem e formam a hierarquia da Igreja. Os outros sao chamados de /eigos. De uns e
de outros saem os fiéis que se consagram de modo especial a Deus pela profissao dos

conselhos evangélicos: castidade no celibato, pobreza e obediéncia. (CIC, 873; 934)

33. Por que Cristo institui a hierarquia eclesiastica?

Cristo instituiu a hierarquia eclesidstica com a missao de apascentar o Povo de Deus no
seu nome, e por isso lhe deu autoridade. Ela é formada pelos ministros sagrados:
bispos, presbiteros, didconos. Gragas ao sacramento da Ordem, os bispos e o0s
presbiteros agem, no exercicio de seu ministério, em nome e na pessoa de Cristo
Cabeca; os didconos servem o Povo de Deus na diaconia (servico) da palavra, da

liturgia, da caridade. (CIC, 874-876; 935)

34. Como se realiza a dimensao colegial do ministério eclesial?

Conforme o exemplo dos doze Apdstolos escolhidos e enviados com Cristo, a unidao dos
membros da hierarquia eclesiastica esta a servico da comunhao de todos os fiéis. Cada
bispo exerce o seu ministério como membro do colégio episcopal em comunhdo com o
papa, tornando-se participante com ele da solicitude pela Igreja universal. Os
sacerdotes exercem seu ministério, no presbitério da Igreja particular, em comunhado

com o préprio bispo e sob sua orientagao. (CIC, 877)

114



35. Por que o ministério eclesial tem também um carater pessoal?
O ministério eclesial tem também um carater pessoal porque, em virtude do
sacramento da Ordem, cada qual é responsavel diante de Cristo, que o chamou

pessoalmente, conferindo-lhe a missado. (CIC, 878-879)

36. Qual é a missao do papa?

O papa, bispo de Roma e sucessor de Sao Pedro, é o perpétuo e visivel principio e
fundamento da unidade da Igreja. E o vigério de Cristo, chefe do colégio dos bispos e
pastor de toda a Igreja, sobre a qual tem, por divina institui¢ao, poder pleno, supremo,

imediato e universal. (CIC, 881-882; 936-937)

37. Qual é a tarefa do colégio dos bispos?
O colégio dos bispos, em comunhdao com o papa e jamais sem ele, exerce também

sobre a Igreja o supremo e pleno poder. (CIC, 883-885)

38. Como os bispos realizam sua missao de ensinar?

Os bispos, em comunhdao com o papa, tém o dever de anunciar a todos, fielmente e
com autoridade, o Evangelho, como testemunhas auténticas da fé apostdlica,
revestidos da autoridade de Cristo. Mediante o sentido sobrenatural da fé, o Povo de
Deus adere indefectivelmente a fé, sob a guia do Magistério vivo da Igreja. (CIC, 888-

890; 939)

39. Quando se exerce a infalibilidade do Magistério?

A infalibilidade se exerce quando o Romano Pontifice, em virtude da sua autoridade de
supremo Pastor da Igreja, ou o Colégio dos bispos em comunhdo com o papa,
sobretudo reunido num Concilio Ecuménico, proclama com ato definitivo uma
doutrina referente a fé ou a moral, e também quando o papa e os bispos, em seu
Magistério ordinario, concordam em propor uma doutrina como definitiva. A esses

ensinamentos todo fiel deve aderir com o obséquio da fé. (CIC, 891)

115



40. Como os bispos exercem o ministério de santificar?
Os bispos santificam a Igreja dispensando a graga de Cristo com o ministério da palavra
e dos sacramentos, em particular da Eucaristia, e também com a sua oracdo, o seu

exemplo e o seu trabalho. (CIC, 893)

41. Como os bispos exercem a fung¢ao de reger?

Cada bispo, como membro do colégio episcopal, tem colegialmente a solicitude por
todas as Igrejas particulares e por toda a Igreja junto com os outros bispos unidos ao
papa. O bispo, a quem é confiada uma Igreja particular, governa-a com a autoridade
do sagrado poder proprio, ordinario e imediato, exercido em nome de Cristo, bom
Pastor, em comunhdo com toda a Igreja e sob a guia do sucessor de Pedro. (CIC, 894-

896)

42. Qual é a vocagao dos fiéis leigos?
Os fiéis leigos tém como vocagdo prépria procurar o reino de Deus, iluminando e
ordenando as realidades temporais segundo Deus. Realizam assim o chamado a

santidade e ao apostolado, dirigido a todos os batizados. (CIC, 897-900; 940)

43. Como participam os fiéis leigos do oficio sacerdotal de Cristo?

Ill

Dele participam ao oferecer — como sacrificio espiritual “agraddvel a Deus, por Jesus
Cristo” (1Pd 2,5), sobretudo na Eucaristia — a prdpria vida com todas as obras, preces e
iniciativas apostolicas, vida familiar e trabalho cotidiano, males da vida suportados
com paciéncia e descanso corporal e espiritual. Assim, também os leigos, dedicados a
Cristo e consagrados pelo Espirito Santo, oferecem a Deus o préprio mundo. (CIC, 901-

903)

44. Como participam de seu oficio profético?

Os leigos participam ao acolherem cada vez mais na fé a Palavra de Cristo e ao
anuncida-la ao mundo mediante o testemunho da vida e da palavra, a agdo
evangelizadora e a catequese. Essa agdo evangelizadora adquire uma particular

eficacia pelo fato de se realizar nas condigdes comuns do século. (CIC, 904-907; 942)

116



45. Como participam de seu oficio régio?

Os leigos participam da fungdo régia de Cristo por terem recebido dele o poder de
vencer, em si mesmos e no mundo, o pecado, com a abnegagao de si e a santidade de
sua vida. Exercem varios ministérios ao servigo da comunidade e impregnam de valor
moral as atividades temporais do homem e as instituigdes da sociedade. (CIC, 908-913;

943)

46. O que é a vida consagrada?

E um estado de vida reconhecido pela Igreja. E uma resposta livre a um chamado
particular de Cristo, com o qual os consagrados se dedicam totalmente a Deus e
tendem a uma perfeigdo da caridade sob a mogao do Espirito Santo. Essa consagragao

se caracteriza pela pratica dos conselhos evangélicos. (CIC, 931c-933; 945)

47. O que oferece a vida consagrada a missao da Igreja?
A vida consagrada participa da missao da Igreja mediante a plena dedicagao a Cristo e

aos irmdos, testemunhando a esperanca do Reino celeste. (CIC, 931-933; 945)

48. O que significa a expressao comunhdo dos santos?

Essa expressao indica, em primeiro lugar, a comum participagao de todos os membros
da Igreja nas coisas santas (santa): a fé, os sacramentos — em particular a Eucaristia —,
0s carismas e os outros dons espirituais. Na raiz da comunhao esta a caridade que “ndo
é interesseira” (1Cor 13,5), mas estimula o fiel “a po6r tudo em comum” (At 4,32), até

os préprios bens materiais a servigo dos mais pobres. (CIC, 946-953; 960)

49. O que significa ainda a expressao comunhéo dos santos?

Essa expressdo designa também a comunhdo entre as pessoas santas (senti), ou seja,
entre 0s que pela graga estao unidos a Cristo morto e ressuscitado. Alguns sdo
peregrinos na Terra; outros, tendo deixado esta vida, estdo se purificando, ajudados
também pelas nossas oragdes; outros, enfim, ja gozam da gléria de Deus e intercedem
por nds. Todos juntos formam em Cristo uma sé familia, a Igreja, para louvor e gloria

da Trindade. (CIC, 954-959; 961-962)

117



50. Em que sentido a bem-aventurada Virgem Maria é Mae da Igreja?

A bem-aventurada Virgem Maria é Made da Igreja na ordem da graga porque deu a luz
Jesus, o Filho de Deus, Cabega do corpo que é a Igreja. Jesus, moribundo na cruz,
apontou-a como made do discipulo com estas palavras: “Eis a tua mae!” (Jo 19,27).

(CIC, 963-966; 973)

51. Como a Virgem Maria ajuda a Igreja?

Depois da ascensdo do seu Filho, a Virgem Maria ajuda com suas oragdes as primicias
da Igreja e, mesmo depois da sua assungdo ao céu, ela continua a interceder pelos
seus filhos, a ser para todos um modelo de fé e de caridade, e a exercer sobre eles
uma influéncia salutar, que brota da superabundancia dos méritos de Cristo. Os fiéis
veem nela uma imagem e uma antecipagao da ressurreigdo que 0s espera, e a invocam

como advogada, auxiliadora, protetora, medianeira. (CIC, 967-970)

52. Que tipo de culto se dirige a santa Virgem?

E um culto singular, mas difere essencialmente do culto de adoragdo prestado
somente a Santissima Trindade. Esse culto de especial veneragao encontra particular
expressao nas festas liturgicas dedicadas a Mae de Deus e na oragdo mariana, como o

santo Rosdrio, resumo de todo o Evangelho. (CIC, 971)

53. De que modo a bem-aventurada Virgem Maria é o icone escatoldégico da Igreja?
Ao olhar para Maria, toda santa e ja glorificada em corpo e alma, a Igreja contempla
nela o que ela mesma é chamada a ser na terra e o que serd na patria celeste. (CIC,

972; 974-975)

54. Como se perdoam os pecados?

O primeiro e principal sacramento para o perddo dos pecados é o Batismo. Para os
pecados cometidos depois do Batismo, Cristo instituiu o sacramento da Reconciliagao
ou Peniténcia, por meio do qual o batizado se reconcilia com Deus e com a Igreja.

(CIC, 976-980; 984-985)

118



55. Por que a Igreja tem o poder de perdoar os pecados?
A Igreja tem a missao e o poder de perdoar os pecados porque o préprio Cristo lhe
conferiu: “Recebei o Espirito Santo. A quem perdoardes os pecados, serdo perdoados;

a quem os retiverdes, ficardo retidos” (Jo 20,22-23). (CIC, 981-983; 986-987)

119



BIBLIOGRAFIA UTILIZADA E CITADA

1- SIGLAS E DOCUMENTOS DA IGREJA
AA - Apostolicam Actuositatem (Decreto do Concilio Vaticano Il sobre o Apostolado
dos Leigos, 1965).
AD - Ad Gentes (Decreto do Concilio Vaticano Il sobre a Atividade Missionaria da
Igreja, 1965).
CD - Christus Dominus (Decreto do Concilio Vaticano Il sobre o Munus Pastoral dos
Bispos na Igreja, 1965).
CIC - Catecismo da Igreja Catodlica, 1992.
CTI - Comissao Teoldgica Internacional.
DV - Dei Verbum (Constituicdo Dogmatica do Concilio Vaticano Il sobre a Revelagdo
Divina, 1965).
EG - Evangelii Gaudium (Exortacdo Apostdlica A Alegria do Evangelho do Papa
Francisco — sobre o anuncio do Evangelho no mundo atual)
EV - Evangelium Vitae (Carta Enciclica de Jodo Paulo Il sobre o Valor e Inviolabilidade
da Vida Humana, 1995).
GS - Gaudium et Spes (Constituigdo Pastoral do Concilio Vaticano Il sobre a Igreja no
Mundo Atual, 1965).
LG - Lumen Gentium (Constituicdo Dogmadtica do Concilio Vaticano Il sobre a Igreja,
1964).
MR - Missal Romano.
PO - Presbyterorum Ordinis (Decreto do Concilio Vaticano Il sobre o Ministério e Vida
dos Presbiteros, 1965).
SC - Sacrosanctum Concilium (Constituicdo do Concilio Vaticano Il sobre a Sagrada
Liturgia, 1963).
SM - Signum Magnum (Exortagcdo Apostdlica consagrada ao Culto da Virgem Maria,
Mae da Igreja e Modelo de Todas as Virtudes, 1967).
UR - Unitatis Redintegratio (Decreto do Concilio Vaticano Il sobre o Ecumenismo,
1964).

UUS - Ut Unum Sint (Carta Enciclica, Jodo Paulo Il, sobre o Empenho Ecuménico, 1995).

120



2- DOCUMENTOS CONSULTADOS
- Compéndio do Concilio Vaticano Il. Editora Vozes, 1987.
- Catecismo da Igreja Catodlica. Editora Vozes, 1998.
- Curso de Eclesiologia. Escola “Mater Ecclesiae”, 1996.
- Cole¢do PUBLICACOES DA CNBB. Sou Catdlico: Vivo a minha fé — Subsidio 2. Edigbes
CNBB, 2007.
- CNBB, Secretariado Regional Leste-1. O Concilio em resumo. Rio de Janeiro: Edi¢coes
Lumen Christi, 1970.

- CNBB. Compéndio do Catecismo da Igreja Catdlica. Sao Paulo: Loyola, 2005.

3- AUTORES CONSULTADOS
- ARQUILLIERE, H. X. Le plus ancien traité de I'église: Jacques de Viterbe, De regimine
Christiano. 1301-1302, Paris, G. Beauchesne editeur, 1926.
- BARROS, Paulo César. A eclesiologia do Concilio vaticano Il. In: Convergéncia, Ano XL,
n2 384, julho/agosto.
- BELARMINO, R. De controversis Christianae fidei adversus nostri temporis
haereticos, tll: Prima controvérsia generalis. Livro Ill: De Ecclesia militante, caput Il:
De definicione Ecclesia, p. 137-138.
- BRIGUENTI, Agenor. A eclesiologia do Concilio Vaticano Il a partir das quatro notas
da Igreja. In Convergéncia, Ano XLI, n2. 389, janeiro/fevereiro.
- CAETANO, Tomas de Vio in Neuausgg. De divina institutione Pontificatus Romani
Pontificis (1521), neu hrsg. v. Friedrich Lauchert, in: CCath X, 1925.
- DALLAGNOL, Wilson. A eclesiologia do Vaticano Il. In Cadernos da ESTEF 37 (2006).
- DYSON, R.W., James of Viterbo. De regimine Christiano. Boston, Brill, 2009.
- GARRONE, Gabriel Marie. A Igreja. 1965 — 1972. Porto: Salesianas, 1973.
- GONGALVES, Paulo Sérgio Lopes e BOMBANATTO, Vera Ivanise (Orgs.). Concilio
Vaticano Il — analise e prospectivas. Sao Paulo: Paulinas, 2004.
- HACKMANN, Geraldo Luiz Borges. A Igreja, mistério de comunhao e as exigéncias da
evangelizagdo no mundo. In Teocomunicac¢do 147 (2005) v. 35.
- LAMBERT, Bernard. A nova imagem da lIgreja. Trad. Nestor Dockhorn. S3ao Paulo:
Herder, 1969.

121



- LIBANIO, Jodo Batista. Concilio Vaticano Il — em busca de uma primeira
compreensao. Sao Paulo; Loyola, 2005.

- PIE-NINOT, Salvador. Introdugdo a Eclesiologia. S30 Paulo: Loyola, 42 ed., 2008.

- REYCEND, J. B. O Sacrosanto e Ecumenico Concilio de Trento, 1781. Lisboa: Francisco
Luiz Ameno.

- SANTOS, M.A. (org). Concilio Vaticano Il — 40 anos de Lumen Gentium. Porto Alegre,
Edipucrs, 2005.

- SCHREINER. J. Palavra e Mensagem. Introducdo Teoldgica e Critica aos Problemas
do AT. S3o Paulo: Paulinas, 1978.

- TRENTIN, G. Struttura e funzioni della coscienza nella teologia morale. Credere oggi.
ano 2004.

- VANZELLA, José Adalberto. Protagonismo do leigo na Igreja. Sao Paulo: Paulinas,
2005.

-VAZ, J.C.L. O louvor a Maria. Ed. Loyola, 2005.

4- SITES CONSULTADOS

- http://revistas.pucsp.br/index.php/reveleteo (Revista Eletronica Espaco Teoldgico,

vol. 4, n2 6, jun/dez, 2010, pp. 17-28).

- http://www.ultimato.com.br/revista/artigos/255/0-Concilio-de-trento.

- http://www.universocatolico.com.br/index.php?/Artigos/.

- http://ufrb.edu.br/historia.com/index.php/edicao-atual/2-uncategorised/23-

Concilio-vaticano-i-1869-1870-centralizacao-do-catolicismo.

5- TEXTOS RECOMENDADOS
- LOHFINK, Gerhard. A Igreja que Jesus Queria. Editora Academia Crist3, 2011.
- BAUER, Johannes B. Historia da Igreja Catdlica. Ed. Loyola, 2006.
- PIERRARD, Pierre. Histéria da Igreja. (Desclée & Cie, Paris, 1978) traduc¢do de Alvaro

Cunha; revisao de Luiz Jodo Gaio - Sdo Paulo: Paulus, 1982.

122



