EQUIPES DE NOSSA SENHORA

EQUIPE RESPONSAVEL INTERNACIONAL

OS SACRAMENTOS DA IGREJA CATOLICA

Documento preparado pela

Equipe Satélite de Formacéo Crista

Fevereiro de 2016.



INDICE

NOTA IMPORTANTE ... oo e eeee e ee e ee e ee e e eeee s, 4
OBJETIVOS DO ALBERGUE ......veeeeeeeeeee et ee e eeeeee oo ee e eee e 5
INTRODUGAO ...ttt ee e ee e ee e s e, 6

MESA 1: BREVE HISTORIA DO DESENVOLVIMENTO

DOS SACRAMENTOS ...ttt ettt en e en e en s sasnen 9
OS SACRAMENTOS NA HISTORIA DA IGREJA........oouiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 9
O TEMPO FUNDADOR.......cooiuiieeeeieeeeeeeeeee e eeees s s eene s enes s ennaseennansnen 9
DA ORIGEM DOS SACRAMENTOS ......coviueiieieeieeeceeseeee et s ses st esas s enassss s 14
RAIZES BIBLICAS E JUDAICAS DOS SACRAMENTOS .......coovveieeeiereeeeieeeieseeeeeneraeians 14
MESA 2: FUNDAMENTOS DA DISCIPLINA SACRAMENTARIA ........cooovoveieeeeeeeeeeeeeeerenne 16
JESUS CRISTO SACRAMENTO DO PAl.....oouiiuiieieeeeeeceeeeeese oo, 17
A IGREJA, SACRAMENTO DO CRISTO ...c..ouiiiieeiiceeieeceeiees e, 20
OS SACRAMENTOS DA IGREJA ........ooouveeeeeeeeeeeeeeeeee e eenes e 25
MESA 3: FE, RITOS, SIMBOLOS, MEMORIAL..........coouevireeeeeeeeeeeeeeeeersseeseeeeeeeeseneeeeneneneenenen. 31
A FE oottt b a e h ettt ettt ettt ettt b ettt es s 31
AS DIVERSAS DIMENSOES DO SIMBOLO SACRAMENTAL .......coovvueveeeeeeereeeeeeeeneen. 31
SIMBOLOS, RITOS E SACRAMENTOS........coovieeieeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenes s 38
O MEMORIAL ..ottt s sttt s et ens s s en s 39
MESA 4: BREVE APRESENTAGCAO DOS SACRAMENTOS HOUJE .......c.coccuevieceerceierriereenn. 41
A EUCARISTIA .ottt n s eas s en s nenaenenens 41
MESA 5: BREVE APRESENTAGCAO DOS SACRAMENTOS HOJE (CONL.).....oovvverececrriceeraenn. 45
OS SACRAMENTOS DA INICIACAO CRISTA: BATISMO, CONFIRMACAO, COMUNHAO
EUCARISTICA ..ottt ettt bttt 45
MESA 6: BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (CONL.)......oovvvereeerereeeaenen. 55
OS SACRAMENTOS DE CURA: RECONCILIAGCAO E UNGAO DOS EMFERMOS ........ 55
MESA 7: BREVE APRESENTAGCAO DOS SACRAMENTOS HOJE (CONL.)......cvvverecerrceeraenn. 64
OS SACRAMENTOS A SERVICO DA COMUNHAQ: ORDEM .......cccccoovueveeeeeceeereeaen 64
MESA 8: BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (CONL.)......ovcvverecereceeeaenen. 70

OS SACRAMENTOS A SERVICO DA COMUNHAO: MATRIMONIO ..........cccccovivevirireiennes 70



CONCLUSAO..

JESUS, PALAVRA DE DEUS ...ttt e e

PALAVRA

BIBLIOGRAFIA

E SACRAMENTO ..ottt



NOTA IMPORTANTE

Para realizar este trabalho sobre o Albergue relativo aos Sacramentos, usamos como livro
de referéncia: Pour vivre les sacrements (Para viver os sacramentos) (22 edicdo de
1989) de Philippe BEGUETIEZ e Claude DUCHESNEAU, especialistas no assunto.

Decidimos utilizar esta obra apds pesquisa bibliografica e consulta a varios documentos.
Encontramos neste livro o conjunto dos temas que precisdvamos para abordar a questéao
dos Sacramentos na Igreja Catolica, tratados numa linguagem simples, com uma teologia
firme e uma abordagem catequética.

Este livro faz parte de uma colecdo publicada pelas Editoras Novalis/Cerf. Existe,

portanto, certa “especializacdo” no tipo de abordagem mantida pelos autores.

Encontramos nesta colecao, entre outras publicacdes: Para viver a eucaristia; Para viver o

casamento; Para viver a liturgia.

Além disso, encontramos em outras obras consultadas essencialmente a mesma
informacédo, porém tratada de forma diferente. O fato de este estudo referir-se
principalmente a apenas um documento, confere também certa uniformidade ao conjunto

do Albergue.

Existem também algumas referéncias ao Catecismo da Igreja Catdlica.



OBJETIVOS DO ALBERGUE

GERAL

Empenhar-se numa abordagem global de iniciagdo cristd e de crescimento permanente
da fé.

ESPECIFICOS

1) Trazer elementos de respostas as perguntas levantadas pela cultura atual sobre a
vida sacramental das comunidades cristas.

2) Trazer os elementos historicos, teoldgicos e pastorais para cada um dos
sacramentos, em coeréncia com o ensinamento da Igreja.

3) Favorecer uma tomada de consciéncia maior da realizagdo do plano de Deus na
vida do crente, por meio dos sacramentos.

4) Suscitar o testemunho da fé e o comprometimento na missédo para a chegada do

Reino de Deus.



INTRODUCAO

“Os sacramentos ainda tém futuro?”

Levantava-se esta questdo nos anos 1970/1980, tempo no qual se tentava elaborar uma
teologia da secularizacdo. Fazia parte do processo de interrogacdo feito a religido em
nome da fé e a pratica sacramental - e seus desvios — em nome do compromisso ou do
engajamento. Inscrevia-se igualmente na critica da visdo sacral do universo. Perguntava-
se se 0 rito sacramental ndo era o residuo de uma cultura ultrapassada e, portanto,

marcada pela obsolescéncia.

Esta questdo ndo explica a distdncia tomada por certos cristdios em relacdo as
celebragcbes sacramentais. Este abandono tem outras causas e ele esteve parcialmente

na origem da questao.

Constata-se, de fato, que muitas pessoas parecem viver sua fé em sua existéncia diaria
sem participar, a ndo ser esporadicamente, das celebra¢cdes dos sacramentos. AO mesmo
tempo, 0s pastores estavam inquietos — e ainda estdo — diante das demandas que mais
pareciam diligéncias formalistas do que diligéncias de fé.

Os sacramentos estavam, portanto, em questdo e questionavam. Devemos certamente
nos arrepender do abandono da pratica sacramental pelos cristdos generosos, abandono
gue era a0 mesmo tempo a causa e a consequéncia dessas interrogacdes. Mas, devemos
nos alegrar com a reflexdo teolégica e com o esforco catequético e pastoral que

nasceram desta questao radical expressa sob diversas formas.

A crise tem, em particular, suscitado uma renovagéao da teologia dos sacramentos e eis
seu aspecto positivo. Os estudos empreendidos sobre este assunto beneficiaram
pesquisas biblicas e historicas. Eles igualmente se beneficiaram das ciéncias do homem,

em particular dos estudos sobre o rito e o simbolo™.

Somos convidados aqui a fazer um percurso que, progressivamente, mostra as riqguezas
do mistério da salvacdo. Quem buscar este percurso e 0 seguir passo a passo descobre o

vinculo entre o Cristo sacramento, a Igreja sacramento e nossos sete sacramentos.

! BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991,°2édition, p. 9.
6



Vinculo esclarecedor que, ao mesmo tempo, nos faz mergulhar mais profundamente no

mistério do Cristo e da Igreja, revelando o lugar dos sacramentos.

N&o teriamos ainda a tendéncia de pensar que o vinculo entre o Cristo e 0s sacramentos

é pura intuicao?

Estariamos considerando o sacramento como Palavra e como gestos atuais do Senhor

em sua Igreja, pela sua Igreja, para a sua Igreja e para os homens?

Quem seguir passo a passo este percurso descobre que as celebragcdes sacramentais

gue marcam sua vida fazem de sua existéncia uma existéncia sacramental.

O cristdo que participa dos sacramentos torna-se de certo modo sacramento para o

mundo, e isto em toda a sua vida transformada e animada pelo Espirito Santo.

Este ponto é importante, pois € em parte resposta as perguntas colocadas a respeito dos

sacramentos.

N&o podemos esquecer, de fato, que a crise afetando os sacramentos é um aspecto

daquilo que chamamos de “mudancas culturais” que vamos analisar.

O desenvolvimento acelerado dos meios técnicos, que transformam o mundo em objetos
manipulaveis e a racionalidade que tende a reinar como mestre sobre nossa sociedade

parece tornar anacronicas as celebracdes sacramentais.

Ora, os estudos da funcdo simbdlica do homem e aqueles sobre o significado do rito na
existéncia humana, nos ajudam a redescobrir as riquezas do percurso sacramental. E o
sacramento, revelacdo do mistério de Deus em Jesus Cristo, € a revelacdo do mistério do

homem.

O sacramento, mais do que qualquer discurso, diz quem é o homem. Celebrar os
sacramentos e fazer de sua existéncia uma existéncia sacramental sao testemunhos, isto
e, atestado da grandeza do homem e contestagcdo de uma cultura que enclausura o
homem no universo sufocante da racionalidade, ameacando-o de transforma-lo em

objeto.?

O destino da mumia de Ramsés Il (exumada de seu tumulo onde repousava na residéncia
dos mortos, de simbolismo forte, a mimia submetida as condicbes de nosso tempo, foi

transformada em objeto de museu...) poderia, de fato, antever o destino do homem

% |dem, p. 10.



quando transportado do universo simbdlico ao mundo concebido como inteiramente

racional e vivido como um mundo de objetos, um canteiro exploravel.

Saindo da ordem simbdlica na qual sua existéncia tem sentido, o proprio homem néao se

arrisca a ser tratado como objeto?

Os sacramentos tém um grande futuro e nunca tiveram um papel tdo importante como

agora.

Os sacramentos, certamente, sempre foram e sempre serdo gestos que o Senhor faz
para o homem, gestos efetivos de graca, gestos pelos quais o homem é configurado ao

Cristo morto e ressuscitado, e se torna criatura nova, filho no Filho Gnico.

As celebragcbes sacramentais sdo lugares de encontro de Deus e de seu povo, lugares de
encontro de Deus e de cada membro da Igreja. E por meio de sua Palavra e os

sacramentos que o Senhor edifica sua Igreja, fazendo-a crescer, enviando-a em misséo.>

Mas, é bom sublinhar outra dimens&do do sacramento: o sacramento revelacdo do mistério

de Deus é ao mesmo tempo revelacado do mistério do homem.

Participando de uma celebragdo sacramental, o cristdo proclama que recebeu de Deus a
revelacdo do sentido de sua existéncia. Vivendo sua existéncia como sacramental, ele
testemunha a grandeza do homem, filho de Deus. E devemos levar este testemunho se

quisermos que o homem escape ao destino da mimia de Ramsés II.*

% |dem, p. 11.
* |dem, p 12.



MESA 1: BREVE HISTORIA DO DESENVOLVIMENTO DOS SACRA MENTOS

OS SACRAMENTOS NA HISTORIA DA IGREJA

Vinte séculos de historia da Igreja, vinte séculos de presen¢a dos sacramentos nesta

historia: isto é consideravel, admiravel!

Mas, a0 mesmo tempo, por ser uma historia, uma vida, existe permanéncia e mudanca,

estabilidade e evolucéo...

As perguntas que cada cristdo se faz a respeito dos sacramentos manifestam o interesse
levado a uma parte fundamental da vida da Igreja e da existéncia crista: afinal, o que sao

0s sacramentos, de onde eles vieram, o que elesrep  resentam hoje ?°

O TEMPO FUNDADOR

N&o voltaremos a ser a Igreja primitiva. Nao seria saudavel instalar-se numa nostalgia dos

principios da Igreja.

Em contrapartida, sabemos que nossa vida cristd de hoje depende do tempo quando ela
foi fundada e de nossa fidelidade a colocagédo deste tempo fundador. O que podemos

dizer a respeito dos sacramentos?

Os primeiros cristdos permanecem na seguinte situacao: a sua maioria conheceu Jesus e
viveu com ele durante quase trés anos. Ora, Jesus acaba de morrer. Os judeus o
crucificaram. Mas Deus o0 ressuscitou: eles sao testemunhos (At 2,32). Jesus
“desapareceu da sua presenca” (Emaus, Lc 24,31). Mas ele esta vivo: Deus o fez Senhor
e Cristo (At 2, 36).

Os primeiros cristdos querem prosseguir na sua relagdo com Jesus, celebrar Deus que
nao deixou seu Filho ao poder da morte (At 2, 24) e anunciar a todo homem esta Boa

Nova. Como deverao fazé-lo?

Por meio de duas atividades diferentes, porém, complementares: uma voltada para o

exterior, a pregacdo missionaria (ver o discurso de Pedro em Pentecostes, e depois a

® BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 82.

9



explosdo da comunidade de Jerusalém na ocasido da perseguicéo: At 8,4); a outra para o
interior, o batismo como sinal de adesao ao Cristo e de insercdo na comunidade (ver
Pentecostes: At 2,41) e a refeicdo comunitdria durante a qual “o péo € partido” e
distribuido para recordar o Senhor Jesus (ver At 2,42; 2,46; 20, 7).

Nesta atividade voltada para a constituicdo (batismo) e o sustento (fracdo do péo) da
comunidade encontramos o nucleo fundador do que chamamos hoje a vida sacramental

da Igreja.

Seguindo mais adiante em nossa reflexdo, notamos que a vida batismal e eucaristica € o
resultado da combinacao de trés elementos: a fé, o rito, o memorial .°

Assim sendo, uma maneira nova de usar os ritos antigos consistia, como Jesus havia
solicitado (dai a instituicdo), ndo somente em lembrar do “desaparecido” (ver Emaus),
mas de “fazé-lo em sua memdria”, isto €, permitir a Jesus Vivo de continuar a agir entre
eles, beneficiando-os de sua Pascoa historicamente passada, porém misticamente

sempre atual.

E somente da eucaristia que Jesus disse: Fazei isto em minha memaria; mas o batismo (e
todos os outros sacramentos) é tanto memorial da Pascoa do Cristo quanto o “Pé&o

partido”.

Assim se colocava o que foi chamado de nucleo fundador da vida sacramental da Igreja.
Este nucleo ndo tinha outro nome, a ndo ser os dois atos que o constituiam: o batismo e a
fracdo do pao (Ceia do Senhor, | Cor 11,20, pois Paulo é, cronologicamente, o primeiro a

falar da eucaristia).’

Contudo, de outro lado, constatamos a presenca de certas a¢gfes ou praticas que serviam
a vida de fé das primeiras comunidades.

Mas, suas praticas permanecem no maior vazio histérico e, além disso, ndo existe ainda
um nome preciso para designa-las e, sobretudo, de nog¢bes teoldgicas (como do

sacramento) para junta-las.

E o que Maurice Jourjon, especialista dos Padres da Igreja, diz: os sacramentos

nasceram tendo um termo; entendam: antes havia um termo para designa-los.®

®|dem, p. 82.
" |dem, p. 83.
8 Maurice JourjonLes sacrements de la liberté chrétiennéOs sacramentos da liberdade crista). Le Ce#f, p.

10



Viver do Cristo e com ele todas as situacdes da existéncia é a Unica preocupacdo dos

primeiros cristaos.

Damos aqui alguns exemplos do trabalho da histéria para o desenvolvimento dos

sacramentos:

A confirmacao

Durante os primeiros trés séculos da Igreja, o cristianismo era essencialmente urbano
(Jerusalém, Antioquia, Alexandria, Roma, Lyon...) e as comunidades de tamanho bastante

reduzido, especialmente em raz&o das perseguicdes.

O bispo era um pouco o “vigario” de cada uma. Ele estd aqui. Ele estd proximo. Na
Pascoa ele batizava os catecumenos, cumprindo o conjunto de ritos que precedem ou
seguem o banho de agua propriamente dito. Assim, é ele que, ap6s o batismo, coloca as
maos no neofito chamando o Espirito, e faz a uncéo de déleo. Ninguém poderia pensar que
af existem duas operacdes bem distintas.’

Mas, quando o cristianismo, apos a paz com Constantino em 313 d.C., consegue se
expandir nas zonas rurais em volta das grandes cidades, o bispo se afasta cada vez mais
daqueles que serao batizados nas comunidades longinquas. O padre, entéo, ira batizar os
catecumenos da comunidade da qual ele é o responsavel; mas espera-se a chegada do
bispo para que faca a imposicdo das maos e a ungdo. E somente no ano 465 que Fausto,

bispo de Riez, falara a respeito deste assunto de “confirmacao”.*°

A peniténcia

A histéria da peniténcia € a mais movimentada de todos os sacramentos. No Ocidente, a
peniténcia conheceu pelo menos trés formas diferentes e sucessivas (sem contar 0s
periodos vazios) e é somente no inicio do século 17 que data a generalizacdo da

confissao privada.

Santo Agostinho nunca recorreu a ela entre sua conversao e morte, mas Sédo Jodo Bosco

confessava-se todos os dias.

° |dem, p. 84.
%1dem, p. 85.
11



O casamento

Os cristdos, naturalmente, sempre se casaram, mas, durante os primeiros séculos nao
existia nenhuma cerimdnia ou tramite religioso particular. Era o casamento “segundo o

costume local” que fazia a fé e a lei.

Gradualmente tomou-se o habito de pedir a permissao ao bispo durante o casamento dos

clérigos e de celebrar uma missa na ocasido do casamento, com a bencéo da esposa.

Mas, foi somente em 1563, e para combater o abuso dos casamentos ilegitimos, que o
Concilio de Trento apresentou, pela primeira vez, uma forma candnica obrigatéria que é
ainda a atual: a passagem dos cOnjuges perante seu paroco e a troca dos consentimentos

eém Sua presenca.

A ordenacéo

Esperou-se 1947 e o Papa Pio Xll para esclarecer que o ato da ordenacdo de um padre
nao era o toque no calice e na patena, mas a imposicdo das maos pelo bispo e a prece
consagratoria que acompanha.

Devemos, entdo, falar de instituicdo dos sacramentos pelo Cristo?

Se isso significa que Jesus elaborou, durante sua existéncia terrestre, a pratica dos
diversos sacramentos, isto seria duplamente incorreto: em primeiro lugar, porque 0s ritos
qgue resultaram nos sacramentos, todos eles existiam antes dele, e em seguida, porque
varios desses ritos (todos exceto o batismo e a eucaristia) esperaram varios séculos apos

Jesus para revelar claramente seu valor sacramental.

Que o Cristo tenha instituido os sacramentos significa que cada um deles é considerado,
a titulo justo, como um ato do Cristo correspondendo a um dom da graca particular que o
Cristo quis expressamente, deixando para a Igreja o cuidado de especificar as

modalidades concretas das acdes humanas que as permitiam.**

1dem, p. 85.
12



Existem sete sacramentos
» Sete, como os dias da semana.
» Sete, como os dons do Espirito Santo.

» Sete, um numero altamente simbdlico. Ele somente nos deixa adivinhar que toda a
vida torna-se sacramental quando vivida sob a influéncia do Espirito e na luz da Palavra

de Deus.

» Existem sete sacramentos, mas ndo devemos coloca-los lado ao lado como realidades

totalmente similares.

No centro encontra-se a eucaristia , sacramento da Pascoa, sacramento do Corpo do
Cristo, sacramento da Igreja.

Os sacramentos da ordem e do casamento s&o ordenados para a salvacdo de outrem.
Se contribuirem igualmente a salvacéo pessoal, é através do servigco dos outros que ela é
feita. Eles conferem uma misséo particular na Igreja e servem para a edificacdo do Povo
de Deus. (CIC, 1534).

Batismo, confirmacéo e primeira comunhao sdo chamados sacramentos da iniciacéo
cristd. Eles sdo como o caminho que conduz a plena participacdo na eucaristia,
participagcdo na vida da Igreja. Pelo batismo e eucaristia toda a vida do cristdo é
configurada a morte e a ressurreicdo do Senhor. O batismo é como o seu fundamento, a
eucaristia como o0 cume. Mas € preciso viver a Pascoa em todas as realidades diarias.
Neste sentido, podemos dizer que pelo batismo e pela eucaristia toda a vida do crente

torna-se sacramental.

Os sacramentos da reconciliagdo e da uncdo dos enfermos nos fazem viver a Pascoa
do Senhor, sua morte e sua ressurreicdo, nas situacfes importantes da existéncia.
Poderemos sempre discutir, a fim de saber por que esses dois foram mantidos. Isto se
deve muito mais a histdéria e a vida das comunidades do que a qualquer teoria

preestabelecida.

13



N&o ha vida humana sem conflito. Viver a Pascoa significa trabalhar para a reconciliagcéo,

pois Deus é perddo.*

N&o existe vida humana sem confronto com a doencga, 0 sofrimento e a morte. Viver a

Péscoa é descobrir que a vida do homem € ainda maior da que ja nos foi dado viver.

Jesus Cristo morreu e ressuscitou para que o mundo tenha vida. Aqueles que aceitam
colocar suas vidas sob o indicio da Pascoa do Senhor tornam-se membros deste Corpo
do qual Ele é a Cabeca. Juntos, de celebracbes sacramentais em celebracbes
sacramentais, eles acolhem o dom do Espirito para anunciar ao mundo o novo Reino feito

da presenca de Deus no meio dos homens.™

DA ORIGEM DOS SACRAMENTOS

Em nossa fé cristd afirmamos que “os sacramentos foram instituidos por Jesus Cristo”.
Isto significa que ndo existia nenhum sacramento antes Dele e que os sacramentos tém

seu sentido e poder de Jesus que os escolheu como meio de graca.

Mas, que Jesus Cristo tenha instituido os sacramentos nao significa que ele inventou os

gestos e as ac0es rituais que sao 0s apoios humanos.

O batismo cristdo ndo € o mesmo que o de Jodo Batista, e a existéncia deste batismo

mostra bem que Jesus retomou um rito que existiu antes dele.

RAIZES BIBLICAS E JUDAICAS DOS SACRAMENTOS

Os sacramentos cristdos tém suas raizes em eventos biblicos (passagem do Mar
Vermelho para o batismo; Alianca do Sinai para a eucaristia...) e nas praticas da religiao

judaica anterior ao cristianismo:
» Banhos de purificacdo (nos Essénios e Jodo Batista);
» Batismo de incorporacéo (batismo dos adeptos que se convertiam ao judaismo);

» Uncéo de consagracao (Saul, Davi: 1 S 10 e 16), ou da cura (Tb 11);

21dem, p. 109.
31dem, p. 110.

14



» Sacrificios de Acdo de Graca no Templo, seguidos da refeicdo de sacrificio em casa,

no caso da refeicao pascal;
» Celebracgdes e praticas penitenciais (Yom Kippour, ou Dia do Perd&o);

» Casamentos (Tb 7, Bodas de Cand).

Nenhuma pratica € um sacramento, mas todas elas, pelas abordagens rituais e seu

relacionamento com a Alianca, prefiguram os sacramentos da Nova Alianca.*

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO DA “HISTORIA DOS
SACRAMENTOS”

1) Quais aspectos ligados a origem dos sacramentos lhe parecem mais

importantes a perpetuar?

2) Como a Historia enriguece nossa compreensao dos sacramentos?

*1dem, p. 110.

15



MESA 2: FUNDAMENTOS DA DISCIPLINA SACRAMENTARIA

Encontramo-nos no coracéo de toda a teologia dos sacramentos:
» Um sacramento se realiza sempre em nome de Jesus Cristo.
» Todo sacramento € obra do Espirito; ele € ao mesmo tempo um dom e um apelo.

» Situa-se no coracdo da vida do homem, continuando a missao de Jesus que € revelar

ao mundo a verdadeira face de Deus.

O primeiro sacramento € Jesus Cristo, dizia Santo Agostinho. Ele é, de certa forma, o
sacramento-fonte de todos os outros.

De fato, Jesus é realmente “uma realidade do mundo”; ndo € ele “o carpinteiro, filho de
Maria e irmdo de Tiago, José, Judas e Simao?” (Mc 6,3). Jesus “revela o mistério da
salvacao”, pois ele proprio € a Salvacéo. Ele a revela, realizando-a. Somente ele merece
realmente o nome de “sacramento”. Jesus € “sacramento do Pai’. Diz-se também: “O

Cristo é o sacramento do encontro de Deus” (Edward Schillebeeckx, Ed. De Cerf, 1960).%

O Cristo esta sempre presente, perto de sua Igreja, especialmente durante as acdes
litrgicas. Ele esta presente no sacrificio da missa; na pessoa do ministro, 0 mesmo que
se oferece agora como se oferecia outrora na cruz — e no ponto mais alto, sob os

elementos eucaristicos.

Ele esta presente pela sua acado nos sacramentos, a tal ponto que quando alguém batiza,
€ o proprio Cristo que batiza (Santo Agostino). Ele esta presente pela sua Palavra, pois é

ele guem fala quando sé&o lidas na Igreja as Santas Escrituras.

Finalmente, ele esta presente quando a Igreja ora e canta os salmos, ele que prometeu:
“Onde dois ou trés estiverem reunidos em meu nome, eu estarei em meio deles” (Mt
18,20).

Efetivamente, pela realizacdo da grande obra onde Deus é perfeitamente glorificado e os

homens perfeitamente santificados, o Cristo sempre associa a Igreja, sua Esposa bem

1> BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 21.

16



amada que o invoca como seu Senhor, e que passa por ele para levar seu culto ao Pai

Eterno (Vaticano I, Constituicdo da Santa Liturgia, 7).*°

JESUS CRISTO SACRAMENTO DO PAI

Em primeiro lugar, colocamos nosso olhar sobre Jesus. Dissemos que ele € o
sacramento do encontro de Deus e do homem; afirmamos que ele € o sinal deste

encontro e, além disto, que ele realiza o que significa.

Jesus, presenca de Deus
Jesus ndo € apenas um homem que significa Deus; ele é a presenca de Deus.

Quando dissemos que ele é sacramento, sinal indelével da salvacdo e do Reino, ndo
significa que ele anuncia somente esta Salvacdo e este Reino, ou que ele mostra o
caminho. Mais ainda, ele é a realizacdo. Ele é o Emanuel, o Deus conosco, e € isto que

€ o Reino.

Eis porque Jesus nao revela somente Deus pelas suas palavras e seu ensinamento, mas
pela totalidade de sua vida e de seu mistério. Pelo Cristo Deus se entrega ao mundo.

Jesus é Palavra Viva de Deus, a Palavra incarnada, o Verbo feito carne, Imagem do Pai.

As palavras pronunciadas por Jesus ndo sdo a parte mais importante de sua mensagem.
Sua presenca entre nos é mais eloquente; sua maneira de agir também. Assim que ele
age, a realidade que ele significa manifesta sua presenca. Eis como queremos dizer que

Jesus é sinal indelével .’

Jesus voltado para o Pai

O que é significado é sempre mais importante do que o sinal. Quando uma mae beija 0

seu filho, € o amor que tem mais valor do que o0 gesto que o acompanha.

% 1dem, p. 93.
7 1dem, p. 26.
17



Analogamente, Jesus diz dele mesmo que nao € o fim, mas o caminho. Para ir até o Pai,
tem que passar por ele. Podemos dizer que Jesus elimina-se constantemente perante seu
Pai.

O evangelho de Joédo gosta de colocar em evidéncia este comportamento de Jesus: As
palavras que pronuncio ndo sdo minhas, mas as de meu Pai que me enviou. E ainda: E o

Pai, que habita em mim, que realiza suas préprias obras (Jodo 14,10 e 24).

A cena mais significativa a este respeito € aquela onde Jodo conta a manifestacdo de
Jesus a Maria Madalena apo0s a ressurreicdo. Jesus destaca Maria dele proprio; ele
recusa que ela o detenha de certa forma como prisioneiro; ele a orienta em direcdo ao
Pai: Ndo me detenhas porque ainda nao subi para meu Pai. Mas vai ter com 0S meus

irmaos e diz-lhes que vou subir para meu Deus, que é seu Deus (Jodo 20,17).

Jesus vai mesmo até dizer: O Pai é maior do que eu (Jodo 14, 28). Esta diminui¢do do

Cristo, sua supressao perante 0 seu Pai € uma parte importante de seu mistério.
Esta atitude € o que permite realmente dizer que ele quer ser sacramento de Deus.

Jesus nos leva no seu seguimento num movimento em direcdo ao seu Pai. Eis a razéo
porque a prece liturgica da Igreja ndo se dirige geralmente ao Cristo, mas é, de

preferéncia, uma prece feita ao Pai, pelo Filho, no Espirito . *®

Jesus servidor

Deus amou de tal modo o mundo que lhe deu o seu Filho (Jodo 3,16). Jesus nao vive por
ele préprio, mas para que o mundo seja salvo. Ele afirma: Eu vim para que tenham vida e

a tenham em abundancia (Jodo 10,10).

O Cristo ndo guardou zelosamente o nivel que o igualava a Deus. Ele despiu-se.... Ele se
fez servidor (FI 2, 6-7). Ele é servidor de Deus, naturalmente, mas ao mesmo tempo

servidor de seus irméos para dar-lhes a vida revelando o Pai. *°

81dem, p. 26.
¥ 1dem, p. 27.

18



JESUS E SEU PAI

Aquele a quem Deus enviou diz as
palavras de Deus, que Ihe da o
Espirito sem medida.

O Pai ama o Filho e p6s todas as

coisas em suas maos. (Jodo 3,34-35)

Eu nada posso fazer por mim mesmo:
eu julgo conforme ougo e meu juizo é
justo porque nao busco a minha

vontade, mas a vontade d"Aquele que

me enviou. (Joao 5,30)

O meu alimento é fazer a vontade
d"Aquele que me enviou e realizar a
Sua obra. (Jodo 4,34)

Meu ensinamento ndo vem de mim,

mas d"Aquele que me enviou.

Aquele que fala de si mesmo procura
a propria gléria; mas, quem procura a
gléria de quem O enviou, esse &
veridico. (Joado 7, 16-18)

Em verdade, em verdade vos digo:
nao pode o Filho fazer nada por si
mesmo; ele s6 faz o que vé fazer o
Pai.

Tudo quanto o Pai faz, o Filho
também o faz igualmente. O Pai ama
o Filho e mostra-lhe tudo quanto faz;
mostrar-lhe-a obras maiores do que
estas, de modo que ficareis
admirados.

Assim como o Pai ressuscita 0s
mortos e lhes da vida, assim também
o Filho da vida aquele que quer. (Jo&o
5, 19-22)

As palavras que eu vos digo, nao as
digo por mim mesmo!
Ao contrario, é o Pai que esta em

mim, que faz as obras. (Jodo 14, 10)

A palavra que ouvistes nao é minha,
mas do Pai que me enviou. (Jodo
14,24)

19



A partir das frases precedentes, ou outras de mesmo contexto encontradas no evangelho
de Jodo, podemos perceber como Jesus fala da relagdo que o une ao Pai. Assim
compreendemos melhor como podemos dizer que Jesus é o “sacramento do Pai”. Ele

manifesta as obras de seu Pai; ndo reivindica a gléria para ele mesmo.*

O mundo precisa que Deus se manifeste, que a acdo de Deus se torne visivel, que tome

corpo nas realidades de nossa vida. Eis o que realiza qualquer sacramento.
Num olhar sobre Jesus Cristo podemos reter esses trés componentes:

» Jesus € sacramento, pois esta na presenca efetiva de Deus na vida do mundo. Nisto

ele é verdadeiramente um sinal indelével.

» Jesus é sacramento porgue indica sempre seu Pai como a fonte de sua obra, como o

termo de seu caminho. Nisto ele é o anincio do Evangelho.

» Jesus é sacramento porque traz vida ao mundo. Nisto ele € presente na salvacgao.

A IGREJA, SACRAMENTO DO CRISTO

A visibilidade de Deus em Jesus de Nazaré teve apenas um tempo. Para os homens de

nossa época, Jesus € quase tao distante quanto Deus. N&o podemos vé-lo, toca-lo.

A misséo da Igreja € prolongar a missédo do Cristo, de assegurar a continuidade de sua
visibilidade no desenrolar da historia. Por esta razdo, o Concilio diz: Ressuscitado dos
mortos, Jesus enviou sobre seus apostolos seu Espirito de vida e com ele constituiu seu
Corpo que € a Igreja como o sacramento universal da salvagdo (Vaticano Il, Lumen
Gentium, 48).

Que a Igreja € sacramento, o que significa isso?

O Cristo é para o mundo o sacramento de Deus, da mesma forma que a Igreja é para o
mundo o sacramento do Cristo. Em virtude de uma analogia que ndo é sem valor,
compara-se a Igreja ao mistério do Verbo encarnado. Assim como a natureza assumida

serve ao Verbo divino de instrumento vivo de salvacéo... assim também a estrutura social

2 |dem, p. 27.
20



gue constitui a Igreja serve ao Espirito de Cristo que a vivifica para o crescimento do

corpo (Vaticano I, Lumen Gentium 8).

Os trés componentes apresentados quando descortinamos o Cristo-sacramento devem

ser encontrados em nossa maneira de considerar a Igreja.

A Igreja, presenca do Cristo

Ide, pois, ensinai todas as nac¢fes, batizando-as em nome do Pai, do Filho e do Santo
Espirito, ensinando-as a cumprir tudo quanto vos tenho mandado. E eu estarei sempre

convosco, até o fim do mundo (Mt 28,20).

E assim que Jesus ressuscitado dirige-se aos seus apoéstolos. Mas ele ja havia dito: Onde

dois ou trés estiverem reunidos em meu nome, eu estarei em meio deles (Mt 18,20).%

O evento fundador da tradicdo Biblica € a saida do Egito do povo conduzido por Moisés.
Esta saida, este Exodo, é considerada como uma liberacdo, uma passagem da

escravidao a liberdade. Torna-se uma acdo tipica de Deus. Ele é a imagem da salvacao.

O Deus da Biblia € sempre considerado Deus Salvador. Ele € o Deus que liberta. Mas

libertar em hebraico significa fazer sair.

A imagem é linda, o linguajar forte: 0 Homem, este ser resultando da argila, necessita
perpetuamente sair, ou melhor dizendo, se libertar. A liberdade ndo é dada prontamente,
ela € um nascimento. Nesse perpétuo nascimento do Homem, Deus esta ao seu lado, a

fonte da liberdade que o homem procura atingir incessantemente.

Perante a historia, Jesus € um homem livre e testemunhamos que o Espirito que ele nos

da é fonte de verdadeira liberdade.

Pois ai esta a salvacao: libertar-se dos idolos, quaisquer que sejam (dinheiro, poder,
violéncia, aparecer, dominacdo), e, sem duvida, muito mais: se libertar de si mesmo e

deste mundo fechado que reconstruimos sem cessar.

O Corpo do Cristo é o lugar onde o Espirito nos chama para nos conduzir aos caminhos
da liberdade.

L |dem, p. 28.
21



Pedro, no dia seguinte de Pentecostes, ap0s curar o paralitico em nome de Jesus Cristo,
proclama: Nao ha debaixo do céu qualquer outro nome dado aos homens que nos possa
salvar (At 4,12).

Assim como Jesus ndo se contenta em falar do Pai, mas que ele é presenca de Deus no
meio dos homens, assim também a Igreja ndo pode se contentar em contar a vida de
Jesus e transmitir o seu ensinamento; ela deve ser o lugar onde a presenca do

Ressuscitado é reconhecida e acolhida.
Entdo ela se torna sinal eficaz , sacramento do Cristo.

N&o é suficiente revelar a face de Deus pelas suas palavras; ela deve fazé-lo, como

Jesus, por meio de seu ser; nela é o proprio Cristo que se da.
Ela ndo é apenas o anuncio do Reino; ela ja é o lugar onde se realiza o Reino.

A eficacia da Igreja ndo vem dela propria, mas do Espirito dado a ela: Aqueles cuja vida
transformou-se penetram em uma comunidade que é, ela mesma, um sinal de
transformacao, sinal de nova vida; € a Igreja, sacramento visivel da salvacdo (Paulo VI:

Anuncio do Evangelho, 23).

A Igreja, testemunho de Jesus
A Igreja ndo € o objetivo; ela € o caminho.

N&o tem outra fungado, a ndo ser mostrar um caminho distinto, designar Jesus Cristo como
o salvador do mundo e que a salva de seu proprio pecado. Ela conduz os homens ao

Cristo, que os conduz para o Pai.
Ela é somente o Corpo cuja Cabeca é o Cristo.

Como Cristo, as palavras ndo sao suas, mas de quem as enviou. Ela ndo faz suas obras,

mas as obras de seu Senhor.

Eis 0 que obriga a Igreja sempre a se apagar perante aquele que € a Cabeca do Corpo.

Meio de salvacao, ela € muito mais um sinal de salvacdo para o mundo.

22



Nela realiza-se, em parte, o Reino, mas ndo pode confundir-se com o Reino. Ela é ao
mesmo tempo salva e salvadora. Tem nela a santidade, aquela que Deus lhe da; todavia,
nela existe também o pecado, pois é constituida de homens pecadores.

Fala-se, as vezes, de luta contra certo triunfalismo da Igreja. Este triunfalismo acontece
guando os cristdos creem que colocar a Igreja na frente € mais importante do que mostrar
o caminho para Deus. Esquece-se que sua comunidade é somente um caminho e ndo o

objetivo.??

Esta sempre foi a grandeza do povo da Alianca: proclamar uma Palavra que o julga, ao

mesmo tempo que julga o mundo.
O mesmo se aplica aos cristaos.

De fato, o Evangelho que anunciamos denuncia tanto nosso pecado como o pecado de
cada homem. Carregamos esta Palavra, mesmo quando somos incapazes de escuta-la

ou colocéa-la em prética.

No intimo de nossa fraqueza continuamos a designar Jesus Cristo como fonte de toda

forca, toda justica, toda verdade.

A Igreja € apenas o sacramento de Jesus Cristo.

A Igreja, servidora

A Igreja ndo pode fechar-se sobre ela prépria. Somente tem sentido enquanto testemunho

da Boa Nova. E dada por Deus ao mundo como o Filho é dado pelo Pai.

Para realizar sua missao, ela deve se fazer serva, como o Senhor se fez servidor. Assim
como Jesus sO se fez servidor de seu Pai ao se fazer também servidor de seus irmaos,

assim também a Igreja s6 pode servir a Deus quando se coloca a servigo dos homens.
Toda a comunidade crista confronta-se com as seguintes perguntas:

» Qual é a parte de seus recursos, de suas forcas e de seu tempo voltados para ela
mesma, e qual é a parte que serve 0 homem?

» Ela seria um clube para o autoconsumo de seus membros ou teria a preocupacao de
ser o fermento na massa, luz para os povos da terra?

22 |dem, p. 29.
23



Durante os séculos de sua historia houve periodos em que a Igreja fechou-se sobre si

mesma, preocupada com os debates internos, e periodos em que ela se preocupou em

anunciar o Evangelho, com o risco de maior pobreza. Eram entdo os grandes periodos da

Igreja.®

O
et
x

Q.

7]
L

o
o)

©

-
O

o

©
L

F

DEUS SE REVELA AO MUNDO

DEUS
Pai, Fitho e Espliito

JESUS CRISTOD
Saciamenta de Deus

A IGREJA
Saciamento do Cristo

ASSEMBLEIA LITURGICA
Sacramento da Igreja

EUCARISTIA
Sacramento da Assembleia
O sacramentos da igieja

Wiwer a Pascoa no cotidiano
Iniciagaa erista
Reconciliagio - Ungao dos enfermos
Sacramento da Grdem - Casamenio

2 |dem, p. 30.

i

E a obra do Espirito

24



No sentido da flecha descendente , a cada etapa nOs nos aproximamos da vida

cotidiana. Deus se torna visivel na Histéria. Mas, cada vez o campo diminui.

Seguindo a flecha ascendente , é a vida do homem que retorna, de etapa em etapa, em
direcdo a revelagdo da verdadeira face de Deus.

A vida sacramental executa constantemente este movimento duplo: Deus vem em direg&o

ao homem e o0 homem vai em direcdo a Deus.

Jesus, pela sua Igreja, aparece entdo verdadeiramente como 0 caminho que une o0

homem a Deus.

Como fizemos em relacdo a Jesus de Nazaré, retemos nosso olhar sobre a Igreja

sacramento tendo em consideragao os trés seguintes componentes:

» A Igreja € sacramento quando o Espirito acolhe e vive a presenca de seu Senhor.

Entéo o Espirito faz dela um sinal eficaz.

> A Igreja € sacramento quando se apaga perante seu Senhor e Mestre. Ela o designa

como a Cabeca do Corpo. Ela anuncia o Evangelho de Jesus Cristo.

» A lIgreja é sacramento quando ndo gira ao redor de si mesma, mas aceita
desempenhar seu papel de servidora do mundo. Ela executa a salvagao.

OS SACRAMENTOS DA IGREJA

A propria Igreja nao é visivel... Os cristdos estdo espalhados pelo mundo onde, como diz
um dos mais antigos escritos cristaos, intitulado Epistola a Diogneto (2° século): eles
vivem nas mesmas casas que 0s outros, ttm as mesmas profissdes, se vestem como

todo mundo.

S&o visiveis como cristdos se tiverem a coragem de confessar, em suas vidas, a fé no

Senhor Jesus. E justamente a isso que os sacramentos da Igreja os chamam.
Dissemos que existem sete sacramentos .

Sete, sendo um numero com valor simbolico muito forte, ja € uma maneira de expressar

que a vida inteira deve se tornar sacramental.

25



Confessar a fé no Senhor Jesus néo impede de levar a mesma vida que os demais; mas
€ também leva-la de maneira diferente. Como Jesus que viveu nossa vida de homem e,
no entanto, a viveu de maneira nova. Se alguém esta dentro do Cristo, ele é uma criacao

nova,; o ser antigo desapareceu, um novo ser esta aqui. (2 Co, 5,17).
Existem sete sacramentos, mas podemos estabelecer entre eles certa hierarquia.

No centro colocamos a eucaristia como sacramento do Corpo do Cristo; 0 sacramento da

Igreja.

Batismo, confirmacéo e primeira comunhao sdo chamados de “Sacramentos de iniciacao”;
eles sdo como o caminho que conduz a eucaristia. Eles criam a vocagcdo comum de todos
os discipulos do Cristo, vocacdo a santidade e a missdo de evangelizar o mundo. Eles
conferem as gracas necessérias para a vida segundo o Espirito nesta vida de peregrinos

caminhando em direcéo a patria celeste (CIC, 1533).

Os sacramentos da peniténcia e da reconciliacdo sdo chamados de “sacramentos de
cura”. O Senhor Jesus, meédico de nossas almas e de nossos corpos, ele que redimiu os
pecados do paralitico e devolveu-lhe a saude do corpo, quis que a sua lgreja continuasse,
na forca do Espirito Santo, sua obra de cura e de salvacdo perante seus proprios

membros. E o objetivo dos dois sacramentos de cura. (CIC, 1421).

Os sacramentos da ordem e do casamento sdo ordenados a salvacdo de outrem. Se
contribuirem igualmente a salvacao pessoal, isso se efetua através do servico dos outros.
Eles conferem uma misséo particular dentro da Igreja e servem para a edificacdo do Povo
de Deus. (CIC, 1534).

O primeiro dos sacramentos da Igreja é, portanto, a eucaristia . Quando a comunidade
se retne em volta da mesa do Senhor, ela se torna visivel. E também o lugar e o
momento onde ela se manifesta na realidade de seu proprio mistério, Corpo do Cristo

reunido pelo Senhor que é a Cabeca.

Podemos, portanto, dizer que se Jesus for o sacramento do Pai, a Igreja € o sacramento

de Jesus Cristo e a Assembleia eucaristica € o sacramento da Igreja.

Cada uma dessas realidades corresponde bem a no¢ao do sacramento que damos, mas

cada uma a sua maneira.

26



Os sacramentos, presenca do Espirito

O sacramento ndo € uma linguagem pura, usada pelos cristdos para anunciar Jesus
Cristo. N&o é uma declaracao de intencdo ou uma proclamacéo; € um tempo e espaco no
qual o homem acolhe o Espirito e aceita que o mesmo faga sua obra. Entdo ele possibilita
a manifestacdo da face de Deus na vida do homem. Esta presenca do Espirito nos leva a

falar do sinal eficaz.

Compreendemos que, antes de ser uma cerimonia religiosa, 0 sacramento € uma

realidade na vida do homem.

A reconciliacdo ndo se passa primeiro num confessionario; ela é a reconciliacdo dos
homens entre si, a reconciliagdo com Deus. Acolher o Espirito para ser capaz de viver

uma existéncia reconciliada, eis o sacramento.?

Igualmente, o sacramento do casamento ndo esta limitado a uma ceriménia na Igreja.
Quando um homem e uma mulher decidem estabelecer uma alianca e de vivé-la na fé, na
luz da Palavra de Deus e sob a influéncia do Espirito, eles acolhem e vivem o

sacramento. Seu compromisso torna-se sacramental.

Da mesma forma quando um membro da comunidade vive sua doenca e seu sofrimento
como um caminho de fé, quando acolhe o Espirito em sua propria vida, ele vive o

sacramento dos enfermos.

O batismo nédo se limita a uma cerimOnia mais ou menos solene; ele se estende sobre a
vida inteira vivida como uma Pascoa, dentro do mistério da morte e da ressurreicdo do

Senhor.

No sacramento, Deus se da; se da para que possamos conhecer as verdadeiras

realidades de nossa vida; “ele se da a ver”.

No sacramento, o Cristo, através de sua Igreja, entrega o0 seu Espirito para que

carreguemos a sua imagem e vivamos a sua vida.

Eis porgue os sacramentos ndo sao somente para receber, como diz a linguagem

popular; “eles séo para viver”.

% |dem, p. 32.
27



O sacramento, submissao ao Espirito

Como Jesus, que nos conduz para o Pai, como a Igreja que se apaga perante seu
Senhor, da mesma forma o sacramento testemunha uma riqueza que provém de outrem.

Ele € o acolhimento do Dom de Deus, do Espirito Santo.

Assim sendo, quando um homem e uma mulher se comprometem no sacramento do
casamento, eles ndo tém a pretensdo de se colocarem como modelo, como se
realizassem plenamente a Alianca de Deus com o0 seu Povo. Eles reconhecem
simplesmente que a alianca que irdo viver é a imagem da mesma. Eles desejam acolher o

Espirito para que Deus possa realizar neles o mistério de seu amor.”

Analogamente, quando a Igreja se redne para a eucaristia, ela ndo é proprietaria daquilo
que celebra; ela anuncia a chegada de Outro, distinto dela prépria, e da gracas por esta

chegada.

O sacramento sO pode ser vivido em verdade por aqueles que aceitam ser pobres. Que
tens tu que nao hajas recebido, e se o recebeste, por que te glorificas? disse Sao Paulo (1
Co 4,7).

O sacramento nos coloca numa situacdo de humildade, porque ele é a acolhida de
alguém maior do que nés. Ele nos convida a dar gracga, isto €, a devolver para Deus o
dom que Ele nos fez.

E o contréario da atitude do fariseu do Evangelho que encontra justica dentro dele mesmo.

Os sacramentos, servigo ao mundo

Os cristdos ndo sao consumidores de sacramentos para se enriquecerem. Eles se

posicionam como servidores.

N&o se recebe o Cristo para guarda-lo, mas sim para da-lo ao mundo. Nao se casa na
Igreja para estar em ordem, mas para aceitar a missao de manifestar ao mundo a fé ao

Deus da Alianca.

Por falta de compreender isso, opde-se as vezes sacramento e anuncio do Evangelho,

enguanto os sacramentos séo “a fonte e o cume da vida da Igreja”, inclusive sua missao.

% |dem, p. 33.
28



E insuficiente dizer que eles s&o uma forca que permite anunciar o Evangelho. Eles s&o a

propria forma que toma este anuncio.

Quando perdoo meu irméo, eu me torno sacramento de perdao; eu revelo a face de Deus

gue perdoa como Jesus o fez.

Esta visdo missionaria dos sacramentos é, sem duvid a, 0 que mais falta aos

cristaos.

N&o podem descobri-la se 0os sacramentos sao apresentados somente como meios de
salvacdo. Eles sdo, de fato, meios de salvacdo, mas salvacdo do mundo. Eles séo

revelacdo de Deus, presenca de Deus em nossa histéria.

Somente a contemplagdo de Jesus Servidor pode curar os cristdos de tal mutilacao.

Vivendo os sacramentos, eles devem saber que se tornam eles mesmos servidores.

Encontramos para 0os sacramentos 0s componentes ja revelados por Jesus e pela Igreja:

» Todo sacramento significa presenca do Espirito na vida de um crente. E por isso que

podemos dizer que é sinal eficaz.

» Todo sacramento nos faz designar o Espirito como fonte de nossa acao. Nisto ele

anuncia o Evangelho

» Todo sacramento nos ordena ao servico de nossos irméos. Nisto ele contribui para a

salvacdo do mundo.

Comecgamos a perceber a riqueza da no¢do do sacramento.
Fazemos parte de Jesus Cristo e de sua relagdo com Deus Pai.
Em seguida, consideramos a Igreja e sua relacdo com o seu unico Senhor.

Mas tudo isso tem apenas um objetivo: permitir-nos dar a vida do homem sua plena

dimensio.?®

% |dem, p. 34.
29



30



MESA 3: FE, RITOS, SIMBOLOS, MEMORIAL

A FE
A fé é primordial. Nada desta atividade sacramental existiria sem ela.

Os batismos em Pentecostes aconteceram porque o discurso de Pedro suscitou a adesao
dos ouvintes: O que havemos de fazer? Convertei-vos e que cada um receba o batismo
(At 2, 37-38).

A fracdo do pao nas casas aconteceu porque os discipulos queriam fazer memoria do

Senhor vivo.

O episdédio de Emaus, mencionando que o Senhor desapareceu da presenca de seus
discipulos quando os mesmos o reconheceram na fracdo do pao, € uma confirmacao

surpreendente.

N&o se pode crer, se vemos, pois entdo a fé ndo tem raz&o de ser. E porque ndo vemos

gue somos levados a crer.

AS DIVERSAS DIMENSOES DO SIMBOLO SACRAMENTAL

O sacramento, no sentido mais amplo, é, portanto, uma realidade humana que realiza e

manifesta uma intervengéo de Deus em nosso mundo para a salvagédo dos homens.
Ele tem uma face visivel, o significante , e uma face invisivel, o significado .

Como realidade mundana, ele € objeto de analises racionais; como realidade divina, ele é

objeto de fé.

E importante, contudo, ndo justapor as duas realidades, mas perceber que se atinge o
significado pelo significante. A realidade visivel é vista na fé como ac&o salutar de Deus.?’

Humanamente, os sacramentos fazem parte do universo do rito e do simbolo.
» Sao realidades complexas; leva tempo para decifra-las.

» Sao realidades ricas: mesmo com a melhor das andlises, elas jamais serdo esgotadas.

2’ BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p.71. Citando MdBffy. A Igreja. Desclée, p. 32.

31



» Sao realidades desconhecidas, contestadas (o rito ndo tem sempre boa publicidade!):

devem ser reabilitadas.

» Sao realidades que dizem respeito ao que tem de mais profundo no homem:

compreendé-las melhor significa conhecer melhor o homem.

» Sao realidades que o Senhor escolheu a fim de que sua presenca seja mantida em

nosso meio: compreender os desafios depende da vida de nossa fé.%

O rito

O rito é uma operacdo (acéo) social, programada, repetitiva e simbdlica que, por meios
qgue colocam em risco o dominio do irracional e do sensivel, visa estabelecer uma

comunicacdo com o oculto (o misterioso, o sagrado).

e Orrito € uma operacao (acao).

E um agir, uma iniciativa. E algo que fazemos.

N&o sdo sentimentos nem estados da alma: noivos se casam porque se amam, mas nao

€ porgue se amam que eles estao casados.

O rito ndo é tampouco a “rubrica” que € somente a prescricdo referente ao cumprimento
do rito. Ritualismo e rubrica sdo desvios repreensiveis, mas cuja existéncia, aqui ou acola,

nao deve destruir a necessidade nem a grandeza do rito.

» O rito € uma operacao (acéo) social.

E algo que n&o se faz s6. N&o se brinda sozinho!

E se por acaso o fazemos sozinho (rito funerario no timulo de um defunto, marchas e
andares de um peregrino solitario...), é justamente para ja ndo sé-lo e entrar em relacéo

com...

2 |dem, p. 72 a 74.
32



» Orrito é uma operacao (a¢do) programada.
O gque deve ser feito € previsto e deve ser cumprido como previsto para obter o efeito

desejado, isto &, para que haja rito.

O rito do batismo visa a produzir a integracdo de um individuo ao Cristo e a Igreja. Neste

ponto ele é codificado. Devemos, de fato, saber no fim do rito se o individuo foi

efetivamente batizado ou n&o, integrado ou nao.
Nisto o rito é conservador. Mas ele é também protetor e “democratico”.

N&o é inventado, e ndo é objeto de criatividade em seus elementos fundamentais. Mas

ele é protetor contra o imprevisto e preserva a tomada dos poderes abusivos.

* O rito € uma acao repetitiva
Por ser previsto, programado, o rito somente existe quando se repete, é dado com

consentimento prévio no qual devemos entrar se desejamos obter seu efeito.

E evidente que um defunto morre uma s6 vez, mas 0s ritos funerarios ndo séo inventados
apenas para ele. Entramos, neste caso, na longa cadeia dos acontecimentos quando um
homem morre. Sem muita visdo, esta repetitividade pode parecer como fraqueza. Porém,

olhando mais atentamente, ela revela a dimenséao surpreendente do rito.

Por ser repetitivo, o rito diz: o homem ndo é um homem so0; sobretudo, ele é realmente

homem quando se integra a humanidade que € mais do que ele.

Pelo rito o individuo recebe sua identidade humana fora de si e nela adere, integrando-se
(seria util especificar que todas essas observacdes tomam uma dimensao ainda maior

guando se trata dos ritos cristdos que sao sacramentos?)

* Orrito é uma acgéo simbolica

Atras da repeticao social do rito esconde-se seu carater simbalico.

Analisaremos mais adiante o significado do simbolo, mas podemos desde ja anotar que o
rito € uma agcado que associa, reune. Ele ndo existe por si s6, mas pela relacédo que ele

permite que ele estabeleca.

33



Ele € necessario; porém, ndo tem finalidade nele proprio.Ndo se batiza pelo rito do

batismo, mas pelo que esse rito produz.

Ou, entdo, satisfaz-se justamente o desvio ritualista pela Unica realizacdo conforme o rito,
ou o desvio “socioldgico” que desrespeita o efeito; porém, é necessario que o rito seja

cumprido socialmente.

e Orrito € uma acdo do campo do irracional
O antropologo Claude Lévi-Strauss diz, sobre os ritos, que devemos ver neles: o0 meio de
tornar imediatamente perceptivel certo numero de valores, que tocariam menos
diretamente a alma se ndés nos esforcassemos para fazé-los penetrar por meios

unicamente racionais (Journal “La Croix”, 24-1 — 1979).

N&o é essa a razao porque se usa agua no batismo e ndo somente uma profisséo de fé?

O simbolo

O termo que significa simbolo implica sempre a concentracdo de duas metades, disse G.

Durant.

A palavra vem do grego sum-balein, que significa: colocar com, reunir (seu exato oposto é

o diabo, que divide!)

O simbolo era um procedimento usado na Antiguidade por duas cidades ou paises
aliados. Quebrava-se uma peca redonda em terracota e cada cidade ficava com uma

metade.

Quando uma cidade quisesse comunicar uma mensagem a sua aliada, ela dava sua
metade ao mensageiro, que levava a noticia, e se, chegando a outra cidade, a metade
levada pelo mensageiro “juntava-se” bem com a outra, havia certeza de que o mensageiro

vinha da cidade aliada e ndo era um espido.?

2 |dem, p. 74.
34



O papel do simbolo

E numa ac&o simbodlica, em que uma crianca usa um objeto transicional para continuar a

se “reunir” a sua mae ausente.

Devemos agora nos alongar em nossa andlise do simbolo, de sua constituicdo e de seu

papel.*

A auséncia real

A vida do homem, e em especial sua vida religiosa, tem a particularidade de sempre fazer
alusdo as realidades totalmente existentes; porém, e a0 mesmo tempo, completamente
ausentes da percepcao sensivel do seu falante: a justica existe, a liberdade, a patria e 0
amor existem, mas sao realidades abstratas que nenhum sentido humano pode tocar,

sendao por intermédio dos que 0s representam.

Analogamente e ainda mais na vida religiosa. Os crentes sabem que a graca existe, que o
perddo e a comunhdo existem, mas sao realidades cujas experiéncias sensiveis sao

indiretas, por meio da 4gua, do péao, tal gesto...

E Deus?

Ele ndo é também téo real e cruelmente ausente de nossa vista, de nossa audi¢do, de

nosso tato? Deus, ninguém jamais O viu (1Jodo 1,18).

Ora, o homem ndo €& somente cérebro: ele é corpo, coracdo e espirito, e nada de
importante podera atingi-lo, se a totalidade de seu ser ndo for apoderado/dominado: o
corporal devera ser espiritualizado (o trabalho, o tempo, a sexualidade...); o espiritual

deverd ser corporalizado!

E aqui que aparece o simbolo, uma forma de corporalizar tudo que o existe no campo do

espirito.

% |dem, p. 76.
35



Existem vérios formas de sinais

» Os sinais naturais que o homem néo inventa: eles Ihe sdo dados naturalmente quando
as condig0es fisicas solicitadas estdo presentes: a fumaca, sinal de fogo, o rasto, sinal de

passo...

» Os sinais convencionais escolhidos e organizados pelo homem em um cédigo: sinais

de cortesia, sinais de transito...

» Os sinais simbdlicos: poderemos quase dizer que o homem nao inventa sua
materialidade (ndo se inventa a agua!), mas ele define e codifica a maneira de usa-la para
obter um sentido maior e mais rico do que o inicial (a agua ndo é somente um elemento
para saciar a sede ou permitir o desenvolvimento; hd meio de usé-la tendo por significado
o dom da vida ou a purificagao).

Quando o homem deseja entrar em contato com alguém longinquo (e, melhor dizendo,
ausente) ou dar-lhe uma informacgédo, ele irA colocar em jogo todo um sistema de
comunicacdo por sinais proporcionais a distancia que 0 separa: Ssinais Sonoros

(interpelacéo), sinais gestuais, sinais luminosos, telefone, cartas...

No caso de sinais de cortesia, a outra pessoa esta presente, mas o fato de usar sinais
(cumprimentos, aperto de maos, saudacdes, abragos...) revela que a outra pessoa,
mesmo presente, esta sempre de qualquer forma “distante”, por ser outro, isto &,

diferente.
E o que dizer quando o outro é o Todo-Poderoso!

O sinal € sempre um meio de comunicacao.

7z

» O simbolo € também um meio de comunicacdo, mas uma comunicagdo que
alcanca a comunhao, ja que tem a funcao de unir.

» Com os outros sinais, o simbolo tem em comum que seu ponto de partida &
sempre um elemento fisicamente sensivel.

» Como os outros sinais, o simbolo usa este elemento fisicamente sensivel para
indicar a existéncia de outra coisa invisivel e que, portanto, é ausente dos sentidos.

» Mas, ao passo que, por esse procedimento, 0s sinais naturais e convencionais

indiguem a existéncia oculta de outro elemento sensivel (o fogo, o cruzamento), o

36



simbolo se reverte para uma realidade totalmente diferente: uma realidade que
jamais sera fisicamente sensivel, porque ela € por natureza abstrata, imaterial,

espiritual: a justica, a patria, a graca...

Assim, o simbolo (objeto simbdlico) € como a metade material de uma realidade imaterial

que o homem (corpo e espirito) ndo pode apreender, a ndo ser pela operagdo que 0s une.

Compreende-se também que o verdadeiro simbolo ndo é tanto o objeto preciso que
parece, de um lado, pela maneira como é utilizado e, de outro lado, o “trabalho”, que ele

cumpre no ser.

A um simbolo corresponde sempre a uma acao simbolica externa (ver, sentir, tocar,

entender, provar) e interna (impressoes, emocoes, apreensdes, admiragao...).

Se a acdo externa limita-se ao ato que a produz (soltar um fogo de artificio), a acéo

interna é ilimitada, totalmente aberta (o efeito do fogo de artificio ndo pode ser medido).**

A funcéo simbdlica € a capacidade possuida pelo homem de saber que existe um real que
é distinto (outro) dele e de representar este real, apesar de estar ausente dele (conforme

Jacques Lacan).

Chamo de simbolo toda estrutura de significacdo onde um sentido direto, primario ou
literal designa por acréscimo outro sentido indireto, secundario ou figurativo que néo pode

ser compreendido, a ndo ser atraves do primeiro.

Antoine Vergote acrescenta que o simbolismo religioso constitui como que um piso ou um

nivel a mais.*

31

Idem, p. 77.
%2 |dem, p. 78. Conforme Paul Ricoelie Conflit des interprétations. Seuil, p. 16. E também Antoine Vergote.
Interprétation du langage religieux Seuil, p. 70.

37



EXPLICACAO LINGUISTICA DO SIMBOLO

ESTRUTURA DE SIGNIFICACAO

Sentido indireto da
palavra: “vinculo” que se
baseia no simbolismo
humano, o mesmo
baseado no sentido
direto da palavra.

Sentido indireto da
palavra: “vinculo” que,
baseando-se no sentido
direto, significa o que
acontece no homem e
na mulher que estédo

ligados pelo casamento.

Sentido direto da
palavra: que designa o
ato material de se ligar.

SIMBOLOS, RITOS E SACRAMENTOS

Por si sO a antropologia ndo podera dizer o que s&o os sacramentos. E a fé que o fara e

a teologia prestara contas.

38



Como os sacramentos sao atos humanos (tém uma “face visivel” como disse MgrCoffy), a

antropologia pode decifrar a parte humana que os compde.

Percebe-se que a maneira pela qual a Igreja procede com 0s sacramentos pde em risco o
simbolo e o rito. A Igreja recorre aos fundos comuns da humanidade, mas os evangeliza,

dando-Ihes significados e efeitos especificos.

Afinal, simbolos e ritos, no regime cristdo, adquirem um sentido e uma eficacia que nao
sdo mais da competéncia da ciéncia, mas da fé, ja que se tornam o lugar de acéo de

Deus.

Ainda devemos dizer, no caso dos sacramentos, que Deus nao se interpbe sem a

mediacdo humana.®

O MEMORIAL
A fé, dadiva de Deus, e o rito, agdo humana, conjugam-se para atingir o memorial.

O memorial baseia-se em um evento passado (a morte e a ressurreicdo do Senhor Jesus)
para afirmar sua eficAcia permanente, revivendo-o pela ac¢do simbolica do rito e

anunciando seu futuro cumprimento.

Como homens, 0s primeiros cristdos nao conseguiram continuar sua relagcdo com o
“Invisivel Vivo”, a ndo ser pela mediacéo visivel dos ritos memoraveis do batismo e da

fracdo do pao.

N&o sao ritos por eles inventados, mas eles davam gracas ao Cristo e ao Espirito Santo,

um significado e um contetudo absolutamente novos.

Esta maneira nova de servir-se dos ritos antigos consistia, como Jesus havia solicitado
(dai a instituicdo), ndo somente para relembrar-se do “desaparecido” (ver Emaus), mas
para “fazer isto em memodria dele”, ou seja, permitir ao Jesus Vivo continuar a agir entre
eles, beneficiando-os da Pascoa historicamente passada, mas misticamente sempre

atual.

3 dem, p. 79.
39



E somente a respeito da eucaristia que Jesus disse: “Facam isto em memoria de mim”;
mas o batismo e todos os outros sacramentos sdo tanto um memorial da Pascoa quanto o

“Péo partido”.

Estabeleceu-se assim o que foi chamado de nucleo fundador da vida sacramental da
Igreja. Este nucleo néo havia recebido um nome além dos dois atos de sua constituicdo, o
batismo e a fragdo do pdo (Ceia do Senhor, 1 Co 11,10; Paulo que é, cronologicamente

falando, foi o primeiro a falar da eucaristia).

Contudo, ao seu lado constatamos a presenca de certo numero de acdes que atendiam a
vida de fé das primeiras comunidades. Mas sua pratica permanece no maior VAcuo
historico e, além disto, ndo existe ainda um nome preciso para designa-las e, sobretudo,

nenhuma nocao teoldgica (igual ao sacramento) para reuni-las.

Viver do Cristo e com ele todas as situacdes da existéncia é a Unica preocupacdo dos

primeiros cristdos.>*

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO “FE, RITOS, SIMBOLOS E
MEMORIAL”

1) Levando em conta as realidades culturais de nosso tempo, seria 0
momento para desenvolver outros ritos que melhor corresponderiam a
fé dos nossos contemporaneos?

2) Que lugar tem os ritos e os simbolos na sua vida pessoal, de casal, de
familia?

3) Quais sao as “mediacdes” que vocés podem observar hoje, na sua vida

de fé? Como elas se manifestam?

% |dem, p. 84.
40



MESA 4: BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE

A EUCARISTIA

A renovacao litargica comecou bem antes do Concilio Vaticano Il. Esse assegurou o

esforco empreendido durante varios anos.

O Papa Paulo VI, em sua introdu¢cdo do Missal Romano, fala de quatro séculos de
progresso nas ciéncias litirgicas. O Concilio de Trento, concluido em 1563, solicita
retornar a riqueza testemunhada nas tradicbes antigas. Iniciou-se entdo o trabalho.

Seguiu-se nos séculos 17 e 18 gracas ao trabalho dos abades beneditinos.

Para o periodo mais recente, podemos citar os nomes de Dom Guéranger (1840) e Dom
Lefevre (1920).

Desde 1948, o Papa Pio XII criou uma comissdo para a reforma litirgica, que comecou
pela restauracéo da Vigilia Pascal.

Ao tomar conta do trabalho realizado e das orientacdes sugeridas pelos papas
precedentes, o Vaticano Il deu vida ao conjunto dos fieis, 0 que era ainda o privilégio de

circulos restritos. Ele quis que a eucaristia fosse a fonte e o cume da vida da Igreja.

Podemos enumerar 0s quatro pontos mais importantes que tiveram mudancas. E a
redescoberta da Assembleia, do lugar da Palavra, da importancia da Acéo de graca e da

prece dos fieis.*

O Corpo de Cristo

As mudancas mais espetaculares dizem respeito ao dispositivo geral da celebracdo. Nao
h& mais um celebrante e vérios assistentes. A Assembleia inteira é convidada a celebrar,
associando-se as preces do padre que preside. Nao nos esquecamos de que outrora se

falava de missas em voz baixa!

Favoreceu-se a criagdo de verdadeiros ministérios litirgicos, como os de animador de
canto, de leitor ou de ministro da comunhdo. O tempo quando o vigario era o homem-

orquestra foi esquecido.

% BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 130.

41



O uso do idioma do pais modificou profundamente a atitude dos participantes.

Compreende-se que alguns lamentaram que tivesse levado ao segundo plano uma parte

do patrimdénio musical acumulado pela tradi¢ao.

O Papa Paulo VI declarava nesta ocasido: Trata-se aqui de um sacrificio muito grande. E
por qué? A compreensao da prece é mais preciosa do que as vestimentas de seda
obsoletas com adornos de realeza. Mais preciosa é a participagdo do povo; o povo de
hoje deseja uma fala clara, inteligivel, a fim de que possa traduzi-la em sua linguagem

profana.

Participacdo consciente, ativa e plenado corpoed 0 espirito

A celebracdo da missa como acdo do Cristo e do povo de Deus organizado
hierarquicamente € o centro de toda a vida crista para a Igreja, tanto universal como local,

e para cada um dos fieis.

E, portanto, da maior importancia que a celebracdo da missa, isto €, a Ceia do Senhor,
seja definida de tal maneira para que haja participacdo dos ministros e dos fieis de acordo
com sua condicao, recolhendo plenamente os frutos que o Cristo Senhor quis nos fazer

obter, instituindo o sacrificio eucaristico de seu Corpo e de seu Sangue...

Obteremos este resultado se, considerando a natureza de cada assembleia e das
diversas circunstancias que a caracteriza, a celebracéo inteira seja organizada para
facilitar nos fieis uma participagdo consciente, ativa e plena do corpo e do espirito,

animada pelo fervor da fé, esperanca e caridade.

Tal participacdo € desejada pela Igreja e solicitada pela propria natureza da celebracéo; €
um direito e um dever para o povo cristdo em virtud e de seu batismo . (Apresentacéo

geral do Missal Romano, n° 1-3).

A razdo de todas essas mudancas € simples: toda acéo liturgica € obra do Cristo
Sacerdote e de seu Corpo que é a Igreja. Todos os membros do Corpo de Cristo devem,
segundo férmula repetida varias vezes pelo Concilio, participar da liturgia de maneira

plena, consciente e ativa.>®

% |dem, p. 131.
42



As duas mesas

“Nem s0 de pao vive o homem, mas de toda a palavra que sai da boca de Deus” (Dt 8,3;
Mt 4,4).

A velha tradicdo da Igreja gostava de apontar que a liturgia nos da acesso a dois
alimentos fundamentais: o pao da Palavra e o p&o da eucatristia.

As leituras da Palavra de Deus foram consideravelmente aumentadas. Elas se dividem
em um ciclo de trés anos para os domingos, e dois anos para os dias semanais.
Lentamente o povo de Deus encontra o gosto pelas Santas Escrituras, diminuido desde a

luta da Igreja Catolica contra a Reforma Protestante.

A homilia encontrou seu verdadeiro lugar na liturgia da Palavra. Ela manifesta a relacéo
entre a Palavra que acaba de ser proclamada e a vida dos patrticipantes. Ela introduz a
Acao de gragas. Doravante a proclamagéo da Palavra de Deus n&o aparece mais como
um simples ensinamento, mas como a fonte que faz jorrar dentro de nds o louvor

eucaristico.

Paralelamente a reforma litdrgica, vimos a criagdo de numerosos grupos biblicos e os
estudos biblicos retomaram um lugar de primeiro plano na formacdo do clero e nas

universidades catolicas.

A acao de gragas

Dizia-se “ir a missa”, “assistir a missa”; hoje se diz mais prontamente “participar da

eucaristia”, “celebrar a eucaristia”. A mudanca do vocabulario é significativa.

Como j& vimos, a eucaristia é o verdadeiro sacrificio da a¢do de gracas. Este carater de

louvor aparece melhor na liturgia renovada.

Enriqueceu-se o Missal de numerosos prefacios; contamos oitenta e oito na edic¢ao oficial
do Missal!

As preces eucaristicas, que conduzem ao louvor de toda a comunidade, tomaram seu
lugar ao lado do Canone Romano. Elas sdo nove no missal, algumas retomando as

preces da liturgia dos primeiros séculos.

43



Os numerosos grupos de prece que se formaram, seguiram o movimento favorecendo a

descoberta da oracéo de acdo de gracas.

A prece dos fieis

Era a grande tradicdo dos primeiros séculos da Igreja. Todo cristdo devia associar-se a
prece do Cristo para o mundo. Ele (cristdo) manifestava assim sua participacdo pelo seu
batismo ao Unico sacerddcio do Cristo.

Lentamente esta prece foi abandonada e as vezes substituida por “preces da homilia”
onde se nomeava em particular os falecidos da paroquia. Restaurando a “prece dos fieis”,
chamada também de “prece universal’, o Concilio nos pediu interceder em nossas

celebracgdes por toda a Igreja, todo o mundo, 0os mais necessitados e nossa comunidade.

As comunidades evitam assim fechar-se sobre si mesmas. A prece pode se tornar menos

intemporal e o0 eco da vida dos homens podera ressoar nas Assembleias.

Em muitos paises do mundo, e particularmente nas jovens Igrejas, a eucaristia encontrou
verdadeiramente seu lugar central na vida da comunidade. A cada semana, ao longo do
ano, os discipulos de Cristo se encontram e além das palavras, melhor do que todas as
explicacdes, eles descobrem a verdadeira figura de sua Igreja, o que ela € chamada a

fazer, o que o Espirito ja lhe dedica, mesmo se for na pobreza e na imperfei¢ao.

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO “A EUCARISTIA HOJE”

1. Para vocé, o que representa a Eucaristia?

44



MESA 5 - BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (c ont.)

OS SACRAMENTOS DA INICIACAO CRISTA: BATISMO, CONFIR MACAO,
COMUNHAO EUCARISTICA

BATISMO:

Desde a reforma litargica do Concilio Vaticano Il, existem trés rituais para o batismo, ou

seja, trés maneiras de proceder na iniciagao crista:
» O ritual para o batismo dos adultos.
» O ritual para o batismo das criancas na idade da catequese.

» O ritual para o batismo das criancas pequenas.®’

O batismo dos adultos

O encontro de dois seres inicia-se sempre por um misterioso reconhecimento. Algo
comecou a surgir no intimo de cada um. Algo cantou no coracdo. E depois € a descoberta
mutua, 0s primeiros passos ainda inseguros, os momentos de felicidade e também de
interrogacdes, as vezes duvidas. O adulto que encontra o Cristo conhece um caminho

similar.

Um amigo, uma noiva, um evento alegre ou doloroso, sua vida profissional ou social, uma

leitura, sua procura pessoal, permitiram-lhe perceber o Ressuscitado.

Uma semente depositou-se nele, que deve se desenvolver como toda semente. A Igreja

ird tentar se esforgar para dirigir seu crescimento sem interferir em sua espontaneidade.

Hoje, frequentemente, um pequeno grupo de cristdos se coloca ao servico do futuro
batizado. Eles ajudam a tracar seu caminho para descobrir as riquezas da Tradig&o crista
elaborada ao longo dos séculos. Juntos eles vao reler o Evangelho. Vinculos de amizade

sdo formados. Tempos de prece comum sdo entoados na vida do grupo; para as

3" BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 163.

45



celebracbes mais importantes procura-se a pardquia, ou, as vezes, outros grupos de

preparacao ao batismo.

A Igreja revive sua juventude com os futuros batizados, quando pela primeira vez homens

descobrem a presenca do Senhor ressuscitado.

O periodo durante o qual a Igreja celebra as etapas do batismo é chamado, desde os
primeiros séculos da Igreja, o tempo do catecumenato. O numero de meses ou de
semanas separando cada celebracdo ndo pode ser fixado com antecedéncia. Ele
depende da liberdade de cada um na lenta germinacédo da fé, obra do Espirito. Mas o

numero e significado das grandes etapas sao fixados pelo ritual oficial.*®

Desde as origens da Igreja, o batismo dos adultos € uma situagdo muito corriqueira, onde
0 anuncio do Evangelho ainda permanece recente. O catecumenato tem entdo um lugar
importante. Iniciacdo a fé e a vida crista, ele deve se dispor a acolhida do dom de Deus no

batismo, na confirmacé&o e na eucaristia. (CIC, 1247),
A entrada no catecumenato
E a acolhida oficial pela Igreja.

ApoOs algumas semanas que permitiram um aprofundamento do conhecimento matuo, o
futuro batizado toma seu lugar na comunidade. Ele recebe o primeiro sinal cristao; ele é

marcado com o sinal da cruz.

A preparacao para o batismo prossegue entdo. Assim como o Senhor, que no caminho de
Emadus efetuou com os discipulos uma releitura dos eventos a luz da Palavra de Deus,
assim também cada um dos que se preparam para o batismo retoma, com 0 ou 0S
cristdos que o acompanham, os grandes textos da Escritura. Nesse dialogo, o olhar sobre

o mundo muda progressivamente, a vida se transforma, a riqueza da fé se descobre.
O apelo decisivo da Igreja
A decisdo é tomada definitivamente: um dia, a data do batismo pode ser fixada.

Trata-se entdo da segunda grande celebracao, o “apelo” geralmente colocado no inicio da

Quaresma.

% |dem, p. 164.
46



Com os futuros batizados, toda a Igreja entra na quaresma com a finalidade de tomar o

caminho da futura Pascoa que devera ser a primeira para alguns dos membros.

O bispo la esta e chama um a um os futuros batizados. Ele recebe o testemunho
daqueles que os acompanharam e se torna o guardido do ato sério para o qual se
comprometem. Ao mesmo tempo, ele testemunha a comunidade que acolhe os novos

membros.
Assim, seu querer de homem torna-se deciséo da Igreja.
Grandes preces e tradicbes

Olhamos para os evangelhos dos domingos da Quaresma (Ano A): as tentacbes do
Cristo, a Transfiguracdo, o dialogo de Jesus com a Samaritana, o dialogo com o cego de

nascenca, a ressurreicdo de Lazaro.

Desde os primeiros séculos da Igreja, essas passagens foram escolhidas para esclarecer

as ultimas semanas de preparacdo ao batismo. Elas sdo apelos a conversdo; elas

revelam a acdo de Deus por Jesus Cristo.

Hoje ainda esses domingos sdo marcados por um periodo de prece para 0S
catecumenos. Eles sdo chamados de “escrutinios”, pois segundo a Escritura, Deus
examina os rins e os coracdes. Aceitar seu olhar em nossa vida significa aceitar que a luz
possa triunfar sobre as trevas. Eis a conversao: Aquele que pratica a verdade aproxima-
se da luz (Jodo 3, 21).

Com os escrutinios aparecem as “tradicbes”. O que recebi, eu o transmiti, dizia Séo

Paulo.

A Igreja transmite aos catecumenos, confiando-lhes duas grandes riquezas da tradigdo: o
simbolo da fé e da prece do Senhor: Acredito em Deus e Nosso Pai.

No dia do batismo, 0 novo cristdo repetira, com todos os seus irmaos na fé, essas duas

grandes proclamacées littrgicas.*

A noite Pascal

% |dem, p. 165.
47



A noite Pascal € a noite da Ressurreicdo, a noite desta libertacdo, que nos chega do
fundo das idades, da saida do Egito, noite do Exodo, noite da nuvem luminosa que
conduz ao deserto, noite da presenca do Senhor que nutre e mata a sede de seu povo.

Ha vinte séculos a Igreja celebra nesta noite o batismo dos adultos. Qual noite poderia

convir melhor ao batismo?

A comunidade esta unida na fé, o novo batizado se torna o profeta. Ele anuncia a todos
0s seus irmédos que hoje ainda o Senhor esta no caminho dos homens para que se possa

reconhecer ai a sua presenca.
O batismo das criancas

A iniciacdo cristd de um adulto demanda varios meses, ou varios anos; da mesma forma,
a de uma crianca se desenrola ao longo de seu crescimento para que possa chegar a
este “tamanho adulto no Cristo”, do qual fala Sdo Paulo, e que € atingido apenas na

plenitude da vida.

O rito da agua durante o qual se realiza o batismo é a primeira etapa que ja € a esperanca
de toda a caminhada da iniciacdo. A mesma se fara primeiramente em casa, em seguida
durante os cantos de catecismo. E durante este tempo que a crianca vivera os outros

sacramentos da iniciagao crista: a confirmacao e a eucaristia.
Devemos batizar as criancinhas?

Esta pergunta aparece frequentemente durante as discussdes familiares no momento de

um nascimento.

Os pais sabem que sua responsabilidade esta engajada nesta escolha. Todo sacramento
é um evento na comunidade crista. E insuficiente se perguntar as razées de um batismo,

de considerar unicamente o significado do gesto para aquele que sera batizado.

Ao realizar um sacramento, a Igreja celebra a manifestacédo da face de Deus em nossa
vida. O nascimento de um menino, a aparicdo de uma vida nova € uma manifestacdo de

Deus.

Desde os primeiros séculos, a Igreja recebeu para batizado as criancas das familias
cristds. Agindo assim, ela anuncia ao mundo que Deus n&o espera, para nos amar, o

tempo quando reconhecemos este amor.

48



E muito significativo que a Igreja batize as criancas que os acidentes da vida n&o deixaréo
chegar a um pleno desenvolvimento. Ela batiza os que, por qualquer razao,
permanecerdo sempre aos olhos dos homens marcados por uma deficiéncia ou uma

incapacidade. Deus ndo conhece as mesmas fronteiras que as nossas.

Uma crianga, por nascenca, pertence a uma familia humana com a qual € solidaria: ela
recebe seu nome, sua raca, seu idioma, seus habitos, uma parte da diversidade das

riquezas do homem.

Quando os pais fizeram a experiéncia de fé na Igreja, eles desejaram que seu filho tivesse
0 conhecimento e o amor do Ressuscitado. Este batismo € uma esperanga, um caminho

que se abre.

Contudo, este recém-nascido terd que escolher um dia. Ele devera ratificar — ou ndo — 0s
dons recebidos. E somente ele, de etapa em etapa, que podera dentro da Igreja fazer sua
a vida batismal e se converter em verdade. Ai vem a necessidade de permitir a sua

participagdo nos anos de catecismo.

Outros pais fazem uma escolha diferente. Eles estimam que cabera a propria crianga
decidir quando atingir uma certa maturidade. Eles néo se livram do compromisso de sua
responsabilidade; eles pretendem dar-lhe a possibilidade de escolher com toda lealdade,

prevendo assim permitir a sua descoberta da fé na idade do catecismo.

A Igreja sempre conheceu esta diversidade de posicbes. Para dar-se conta disso, é

suficiente citar alguns dos primeiros escritores cristaos.
Hipolito de Roma (3° século):

Batizar-se-a em primeiro lugar as criancas. Todos que podem falar por eles préprios,
falardo. Quanto aos que ndo podem, seus pais falardo por eles, ou qualquer um de sua

familia.

Origenes (3° século):

A Igreja recebeu dos Apostolos a tradicdo de administrar o batismo mesmo as criancas.
Tertuliano, em Cartago (inicio do 3° século):

E preferivel atrasar o batismo especialmente quando se trata de criangas... Certamente o

Senhor disse: “Deixai vir a mim as criancinhas”. Que venham, sim, mas quando serao

49



maiores; que venham quando atingirem a idade de serem instruidas, quando aprenderem
a conhecer agquele a quem eles veem. Que se tornem cristdos quando capazes de
conhecer o Cristo! Por que esta idade inocente estd com tanta pressa de receber a

remisséo dos pecados?

O Catecismo da Igreja catolica determina também: desde tempos antigos, o batismo é
administrado as criancgas, pois € uma graca e um dom de Deus que ndo presume meritos
humanos; as criangas séo batizadas na fé da Igreja. A entrada na vida cristd da acesso a
uma verdadeira liberdade. (CIC, 1282).

O batismo das criancas na idade do catecismo

Acontece hoje que criangas frequentam o catecismo sem terem sido batizadas. As vezes
elas sao trazidas pelos amigos; mais frequentemente pelos pais que desejam eles

mesmos o catecismo, apesar de ndo terem batizado seu filho no nascimento.

A Igreja previu um ritual especial para sua idade. Ndo séo batizados como as criancinhas,
pois sdo capazes de realmente se comprometerem. Mas, a parte dos acompanhantes

permanece grande, porque essas criangas ndo sao tao responsaveis quanto os adultos.

Existem quatro etapas. As primeiras celebracfes sdo marcadas pela simplicidade. Foram

previstas para se desenrolar com criangas do mesmo ano de catecismo.

» Coloca-se desde o principio o rito da acolhida correspondendo a inscricdo no
catecismo. A crianga declara pessoalmente quando se junta aos amigos para aprender a

conhecer Jesus.

» ApoOs certo tempo, as vezes no primeiro ano de catecismo, a crianga comeca a
descobrir o contetudo da fé. Ela conhece certas passagens da Palavra de Deus e sabe o
que sdo os evangelhos. E bom ent&o reunir todas as criangas do mesmo ano com seus
pais e adultos, mais numerosos do que 0s poucos catequistas. E a celebragdo da entrada
no catecumenato. Como para os adultos, o futuro batizado é solenemente marcado com o

sinal da cruz do Cristo.

» Outra etapa situa-se algumas semanas antes do dia fixado para o batismo. Ela &
revestida de um aspecto mais penitencial. Ela corresponde a descoberta feita mesmo

pelas criancas, da dificuldade de ser fiel na amizade com o Senhor.

50



» Enfim, chega o batismo, que encontra o seu lugar normalmente no Tempo Pascal. Ele
acontece durante uma missa com previsdao de que 0sS novos batizados participem da
eucaristia no dia de seu batismo.

» A confirmacdo pode ser dada durante a mesma ceriménia que o batismo pelo préprio
padre. Mas, frequentemente o0 jovem batizado encontrara seus amigos que serao

confirmados ao longo do préximo ano.

» Em um grupo de catecismo, o batismo de uma pequena crianca € uma rigueza muito

grande para todas as criancas. Ele permite a cada um redescobrir seu préprio batismo.

Quer seja para os adultos, jovens criancas ou bebes, o batismo, como acabamos de ver,

toma seu pleno significado quando colocado no conjunto da iniciag&o crista.

Através dela o homem torna-se membro da parte inteira do Corpo do Cristo. Ele faz parte
entdo do povo sacerdotal , o povo que Deus utilizou para proclamar os grandes eventos

daquele que nos chamou das trevas ao seu admiravel.

Assim é recebida a missdo de participar da Pascoa do Universo, de fazer deste mundo

uma criacao nova que proclama o louvor de seu Criador.
Os efeitos do batismo

O fruto do Batismo ou da graca batismal é uma rica realidade que comporta: a remissao
do pecado original e de todos os pecados pessoais; 0 hascimento para a vida nova
através da qual o homem se torna filho adotivo do Pai, membro do Cristo, templo do

Santo Espirito.

Por este fato, o batizado é incorporado a Igreja, Corpo do Cristo, e se torna participante

do sacerdécio do Cristo.*°

CONFIRMACAO

Toda a vida crista ja esta contida no batismo, mas a eucaristia e a confirmacao revelam
novas abordagens da riqueza infinita de Deus. E 0 homem precisa de sinais variados. Ele

precisa aproveitar o tempo para viver com mais profundidade.

0 |dem, p. 165; CIC, 1279.
51



Por que dois sacramentos — batismo e confirmacé&o — quando originalmente eles formam
apenas um? Eles sdo como as duas vertentes de um diptico. Como dois percursos
complementares, dois tempos do mesmo impulso, eles correspondem bem ao que é

vivido.

Um batismo na maioria das vezes inclui um rasgamento. Existe um combate a enfrentar,
escolhas a serem feitas. Frequentemente fossos se abrem, os amigos olham com
espanto, com incompreensao e desaprovacao. Pelo batismo Deus realmente faz apelo a

morte para chegar a ressurreicao.
Mas ndo se pode parar ai.

Apés ter tomado o caminho do Cristo em sua morte, deve-se acolher o Espirito. Deve-se
partir ao vento de Pentecostes, abrir uma vida nova, ter coragem de anunciar ao mundo a

alegria encontrada em Deus.

Os apostolos viveram a Pascoa do Senhor. Mas é Pentecostes que revela sua verdadeira
dimensédo de discipulos. Eles atravessam uma etapa. O Espirito habita neles e podem

realizar sua tarefa no mundo e continuar a missdo do Cristo: anunciar a Boa Nova.
O mesmo acontece hoje.

A confirmacéo celebra o mistério da Pentecostes. O Espirito suscita uma Igreja a servico

da humanidade. Pelo Espirito cada um é integrado a Igreja como a um corpo Vivo.

Nenhum membro é inutil, disse Sdo Paulo (1 Co 12). Cada um recebe o dom do Espirito

para servir a todos. Cada um é convidado a descobrir o papel particular onde pode

exercer o seu “ministério” em vista da missao comum.

Na esperanca de uma vida nova, a confirmacao aparece como a dimenséo do futuro do
batismo. Porque o batizado € um homem do futuro, a Igreja acredita nele. Ela reconhece

gue o Cristo encarrega cada um de seus membros a aumentar o corpo inteiro.

Se quisermos redescobrir hoje a riqueza do sacramento da confirmacéo, ndo deveriamos

encontrar na Igreja o sopro de Pentecostes?

A confirmacao pode ser dada pelo padre que batiza durante a celebracdo do batismo. Ela

consiste entdo na imposi¢cédo das m&os e uma ungao.

52



Mas, por razbes pastorais ou pessoais, prefere-se, as vezes, deixar um lapso de tempo
maior entre os dois sacramentos. Frequentemente o batismo é vivido na paréquia e o
bispo retne entdo todos os novos batizados em outra celebracéo, de acordo com a ordem

da diocese.
Com a confirmacao, ele d4 uma dimens&o mais universal ao batismo.**
Os efeitos da confirmagéao

O efeito do sacramento da confirmacgéo, decorrente da celebracgéo, € a efusdo especial do

Espirito Santo como foi acordada outrora aos apoéstolos no dia de Pentecostes.
Deste fato, a confirmacéao traz crescimento e aprofundamento da graca batismal:

» Ela nos enraiza mais profundamente na filiagcdo divina que nos faz dizer “Abba, Pai”
(Rm 8, 15).

» Ela nos une mais firmemente ao Cristo.
» Ela aumenta dentro de nés os dons do Espirito Santo.
» Ela torna nosso vinculo com a Igreja mais perfeito (cf. Lumen Gentium 11).

» Ela nos concede uma forca especial do Espirito Santo para espalhar e defender a fé
pela palavra e pela acdo em verdadeiros testemunhos do Cristo, para confessar
corajosamente o nome do Cristo e jamais sentir vergonha em relacéo a cruz (cf. DS 1319;
LG 11;12). (CIC 1302 e 1303).

COMUNHAO EUCARISTICA

A “fracdo do p&o”, antigo nome dado a eucaristia, faz parte da vida habitual da
comunidade. Ela é mencionada nos Atos dos Apdéstolos imediatamente apds o evento de
Pentecostes: Os que aceitaram a palavra de Pedro receberam o batismo e naquele dia
juntaram-se aos crentes cerca de trés mil almas. Eram assiduos ao ensino dos Apéstolos,

a unido fraterna, a fracdo do pdo e as oracdes (At 2, 41-42).

A participacdo a mesa da eucaristia € o que manifesta plena integracdo a comunidade

dos crentes. Ela € a ultima etapa da iniciacéo crista.

“1|dem, p. 166.
53



A primeira comunh&o eucaristica

Tornado filho de Deus, vestido de roupa nupcial, o nedfito € admitido “ao banquete das

napcias do Cordeiro” e recebe o alimento da vida nova, o Corpo e o Sangue do Cristo.

As Igrejas orientais mantém uma consciéncia viva da unidade e iniciagao cristd dando a
santa comunhdo a todos os novos batizados e confirmados, mesmo as pequenas
criangas, lembrando-se da palavra do Senhor: Deixai vir a mim as criancinhas, ndo as
afasteis (Mc 10, 14).

A lIgreja latina, que reserva 0 acesso a santa comunhdo aos que atingiram a idade da
razdo, expressa a abertura do Batismo sobre a Eucaristia, aproximando do altar a crianca

recém-batizada para a prece de Nosso Pai (CIC, n° 1244).%?

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO DOS SACRAMENTOS DA
INICIACAO CRISTA:

1. Quais sdo suas descobertas sobre o0 sacramento do batismo? Como isso 0
ajudaria a viver melhor sua fé?

2. Qual efeito do sacramento da confirmacao foi mais ao seu encontro? Como
isso poderia ajuda-lo a participar da Misséo confiada a Igreja?

3. Poderia testemunhar os frutos do sacramento da eucaristia em sua vida?

2 |dem, p. 159.
54



MESA 6 — BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (c ont.)

OS SACRAMENTOS DE CURA: PENITENCIA OU DA RECONCILIA CAO E UNCAO
DOS ENFERMOS

O novo ritual, resultante do Concilio Vaticano I, é particularmente rico. Inspirado na longa
tradicdo, ele oferece a reconciliacdo o lugar que deve ocupar nas comunidades cristas.

Trés principais orientacdes podem ser destacadas:
» O Concilio retomou o antigo nome que designava este sacramento.

» O Concilio expressou o desejo de restaurar uma proclamacéo da Sagrada Escritura na

celebracéo de todos os sacramentos; o ritual a propde para a reconciliagao.

» O Concilio expressou o desejo que cada vez que 0s ritos... comportem uma celebracéo
comum, com frequéncia e participacdo ativa dos fieis, seja salientado que a mesma deve

levar a melhor sobre a celebracéo individual e quase privativa (Const. Lit. 27).

O ritual previu, portanto, uma diversidade nas celebracdes.*®

A RECONCILIACAO:

Falava-se normalmente do sacramento da peniténcia, ou de maneira habitual: da

confissao.

Era colocar o acento na abordagem do homem mais do que na de Deus: Porque é Deus
gue no Cristo reconciliava o mundo com ele (2Co 5, 19). Agora os cristdos acostumaram-

se ao vocabulario da Reconciliacao.
Lugar da Palavra de Deus

A leitura da Palavra de Deus estava particularmente ausente no caso da reconciliaco.

Como situa-la doravante?

E bastante simples para as celebragbes comunitarias. A primeira parte é uma liturgia da

Palavra. A leitura principal tem a finalidade primordial de anunciar um Deus que nos ama

43 BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud®our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 182-183.

55



e nos perdoa. Na segunda parte, ela é revelacdo dos apelos de Deus e convite a

conversao. Torna-se assim o espelho que revela nossas falhas.

Para as confissGes individuais, uma introducdo da leitura da Palavra de Deus aparece
como novidade. O proprio penitente pode, ao se preparar para a confissdo, escolher a
passagem da Biblia que lhe parece adaptada a sua situacéo. Ele podera entdo iniciar a

sua confissao dizendo:

Escolhi tal passagem das Escrituras. A luz desta Palavra gostaria de me acusar de tais e
tais erros. Quando o penitente ndo escolhe nenhum texto, cabe ao padre evocar uma

passagem das Escrituras no momento oportuno.

Diversidade das celebracdes

Nenhuma das formas de celebracdo propostas pelo ritual consegue esgotar a rigueza do

sacramento. Elas sdo complementares.

A confissdo individual manifesta melhor o encontro pessoal com Deus Existem
momentos na vida em que a abordagem da conversdo s6 pode ser individual. Este é o
caso, evidentemente, quando uma falha grave ocasiona uma ruptura importante dentro de

nossa relacdo com Deus.

Mas, trata-se também de casos, como em certos compromissos importantes: antes da
aproximacédo do casamento, da consagracdo religiosa ou mesmo quando precisamos

tomar uma decisao fundamental.

A abordagem pessoal € também indicada na ocasido de um retiro ou quando precisamos

“fazer um balancgo”.

As celebracdes comunitarias fazem aparecer melhor o aspecto eclesial. O ministério do
padre situa-se no ambito da prece da comunidade. Compreende-se melhor entdo que nao
é suficiente pedir perddo a Deus, mas que devemos perdoar 0S NOSS0S irmaos e criar um

mundo onde as relagdes entre os homens possam desabrochar dentro da reconciliagao.

Essas celebracdes sdo também o momento em que tomamos consciéncia que Nnosso
mundo comporta estruturas de pecados pelas quais somos parcialmente responsaveis,

cada um por sua parte, segundo a expresséao de Joao Paulo Il.

56



Elas (celebracbes) tém a grande vantagem de permitir aos membros da mesma

comunidade preparar conjuntamente as grandes festas, como o Natal e a Pascoa.

Elas criam um ritmo dentro do desenvolvimento do ano liturgico. Elas relembram a todos o
dever de converséo e revelam as implicagdes concretas. Sem ser a motivagao primordial,
elas realizam uma verdadeira catequese e renovam frequentemente os “exames de

consciéncia”, que sem elas se atolam em “catalogos de pecados um tanto ultrapassados”.

A forma habitual comporta a absolvicao individual, mas o ritual prevé, em casos precisos,
0 recurso da absolvichio comum, chamada erroneamente de “coletiva”. Cabe as

conferéncias episcopais determinar essas regras.**
As celebractes sem absolvicao

Alguns consideram curioso o fato de que um ritual de sacramento pudesse prever
celebracbes de reconciliagdo sem absolvicdo. Nao seria uma boa maneira de indicar que

0 sacramento € vivido na duragdo, ou seja, na sua permanéncia enquanto uma graca?

As celebra¢gbes comportam uma liturgia da Palavra, um apelo a conversdo e um exame
de consciéncia. Elas sdo apenas o inicio da abordagem que prossegue ao longo dos dias
ou semanas seguintes. Situam-se bem na quarta-feira de cinzas ou em qualquer outro dia
no comeco da quaresma. Cada um pode escolher com total liberdade o ponto particular
de sua vida no qual deseja colocar seu esfor¢co de quaresma. E ele faz o balangco mais

tarde, quando se confessar antes da Pascoa.

Nas pequenas comunidades, elas se desenvolvem, as vezes, como conclusdo de uma
assembleia geral, permitindo a cada membro participar de uma revisdo de vida da
comunidade. Os esfor¢cos de conversdo sdo entdo fixados em comum e cada um €

chamado a participar de sua realizacao.

Elas tém a imensa vantagem, dentro de uma celebra¢do comunitéria de reconciliacdo, de
oferecer lugar aos cristdos cuja situacdo habitual impediu de serem plenamente

participantes dos sacramentos da eucaristia e da reconciliacéo.

E o caso em particular daqueles que ndo se consideram prontos para uma plena
integracao na Igreja; as vezes, em certos paises, 0s que vivem na poligamia; noutro lugar,
casais que ainda ndo celebraram seu casamento na Igreja ou divorciados casados

novamente (em segunda unidao).

* |dem, p. 183.
57



“Toda a eficacia da Peniténcia consiste em nos restabelecer na graca de Deus e nos unir

a Ele em soberana amizade” (CIC, 2, 5, 18).
A finalidade e o efeito deste sacramento sao, portanto, a reconciliagdo com Deus.

Aos que recebem o sacramento de Peniténcia com o coracdo arrependido e com
disposicéo religiosa, “ele € seguido por paz e tranquilidade da consciéncia, acompanhado
de um forte consolo espiritual”. (CC. Trento: DS 1674) De fato, o sacramento da
reconciliacdo com Deus traz uma verdadeira “ressurreicdo espiritual”’, uma restituicdo da
dignidade e dos bens da vida dos filhos de Deus, e 0 mais precioso deles € a amizade de
Deus (Lc 15,32) (CIC, 1468).

Este sacramento nos reconcilia com a Igreja.

O pecado danifica ou quebra a comunhéo fraternal. O sacramento da Peniténcia repara

ou restaura esta quebra ou ruptura.

Neste sentido, ele ndo somente cura aquela pessoa restabelecida pela comunh&o
eclesial, mas tem efeito vivificante na vida da Igreja, que sofreu do pecado de um de seus
membros (cf. 1 Co 12, 26).

Restabelecido ou consolidado na comunh&o dos santos, o pecador fortifica-se pela troca
de bens espirituais entre todos os membros vivos do Corpo de Cristo, quer estejam ainda

em um estado de peregrinacdo ou ja na patria celeste (cf. LG 48-50). (CIC, 1469).

UNCAO DOS ENFERMOS:

As acbes litirgicas ndo sdo acgbes privadas, mas celebracbes da Igreja, afirma a

Constituicdo do Concilio Vaticano Il sobre a liturgia.

Eis porque se menciona, quando possivel, preferir uma celebracdo comunitaria com
frequéncia e participacdo ativa dos fieis, a aceitar uma celebracao individual e quase

privada (De Sacra Liturgia, 27).

Isso é particularmente oportuno nos casos dos enfermos, pois a propria vida corre o risco

de separa-los do restante da comunidade.

58



O novo ritual “dos sacramentos para os enfermos”, determinado pelo Concilio Vaticano I

se inspira nesta preocupacao.*

A comunhao aos enfermos

Levar a comunhdo aos enfermos é uma maneira rica de lhes manifestar nossa
consideragdo como membros de pleno direito da comunidade. De acordo com a antiga
tradicdo da Igreja, os proprios cristdos devem ter esta preocupacao.

Tal é a origem, a razdo primordial, pela qual se conserva uma parte da eucaristia no fim
da missa. A instru¢cdo romana sobre O Culto do Mistério Eucaristico o lembra de forma
oportuna (Eucaristicum Mmysterium, Roma, 1967, n° 49).

Em consequéncia do novo ritual, previu-se em varias paroquias:

» Equipes de leigos especialmente formados para realizar este ministério. Visitando em
primeiro lugar os doentes, eles podem propor a comunhdo e apds conversa com O
paroco, serem habilitados, como se fazia durante os primeiros séculos, a levar a

eucaristia regularmente a pessoa visitada;

» Para tornar visivel o relacionamento estreito entre a comunhdo levada a um doente e a
celebracdo da eucaristia, as pessoas que vao levar a comunhdo recebem as héstias
necessarias durante a missa dominical, na presenca de toda a assembleia. Para tal, elas
se aproximam do altar antes ou ap6s a comunhao dos fieis, e o celebrante as entrega
dizendo uma férmula, como por exemplo: “Fagcam participar nossos irmédos doentes da

eucaristia que acabamos de celebrar”;

» De nomear na prece universal ou na prece eucaristica os que participam da celebracéo
pela comunh&o que receberdo nas suas casas. Assim, a comunidade toma consciéncia

da presenca moral daqueles que séo impedidos de vir;

» Da mesma forma, na ocasido de dar a eucaristia ao doente, toma-se o habito de ler
com ele o evangelho da missa de onde vem a eucaristia. Podemos também dar noticias
da comunidade e, quando possivel, remeter ou entregar a folha contendo informagdes da

paréquia.*®

5 |dem, p. 206 a 209.
% |dem, p. 207.

59



O Sacramento de Uncao

Frequentemente tem-se receio de propor a um membro da familia de um doente para ele
receber a ungcdo dos enfermos. Receamos que tal proposta possa desencadear um
choque psicoldgico, diminuindo suas capacidades de lutar contra a doenca, ou ofuscando
seus ultimos momentos de lucidez. Espera-se entdo que 0 paciente tenha perdido a

consciéncia para chamar um padre.
Perante tal situacdo, o novo ritual propde trés esforcos pastorais:

» Devemos cuidar para dar a Uncdo dos Enfermos aos fieis cuja saude comeca a ser

perigosamente atingida pela doenca ou velhice (Ritual Romano n° 8).

» Para apreciar a gravidade da doenca, basta um julgamento prudente levantado sem
ansiedade ou escrupulo pelos que solicitam ou propdem o sacramento. Na maioria dos
casos seria razoavel que o proprio doente visse com o padre a que ponto seu estado de
saude é atingido pela doenca, ou velhice, que o possa levar a uma situacao dificil, para a

qual ele necessite de novas forcas (n° 8).

» Deve-se perder o mau habito de retardar a recepcao deste sacramento. Um esforco
particular deveria ser feito junto aos que circundam os doentes para informa-los do
sentido verdadeiro do sacramento da Uncgdo. As celebracdes séo para elas préprias a
ocasido de uma verdadeira catequese, particularmente as celebracdes comunitarias (n°
13).

Este sacramento pode ser repetido se o doente que o recebeu durante tal enfermidade
venha a sarar, ou se, durante a mesma enfermidade a situacdo tornar-se novamente

critica (n° 9).

Antes de uma intervencédo cirargica a Uncédo pode ser dada cada vez que a causa da

intervencao seja um mal grave (n° 10).

Para as pessoas idosas cujas forgcas declinem bastante, pode-se dar a Ungcdo mesmo se
nenhuma doenca grave foi diagnosticada (n° 11).

Alguns doentes estéo inconscientes ou perderam o uso da razdo. Eles podem receber o
sacramento se acharmos que, conscientes, eles o teriam solicitado com sua fé, como a
conhecemos. Nao se presume sistematicamente esta demanda (n° 14).

60



A celebracdo da Uncéao dos Enfermos ou da Eucaristia no seio do ambiente comunitario
se reveste de grande importancia: ela facilita a solidariedade entre os doentes e sadios;
ela é vivida num ambiente festivo, fraternal, especialmente quando preparada em comum;
ela nutre a fé, a esperanca dos participantes e fortifica seus compromissos; ela revela os

sacramentos como sinais da Alianca entre Deus e seu povo. (n° 41).

Precisamos, em primeiro lugar, reencontrar na antiga tradicado da Igreja o proprio nome do

sacramento.

Haviamos tomado o habito, desde a Idade Média, de chama-lo de “extrema uncédo”,
sugerindo que fosse administrado quando se encontrasse na extremidade da vida. Agora

falamos de “sacramento de uncdo” ou de “uncéo dos enfermos”.

Em segundo lugar, solicita-se celebrar este sacramento quando a doenga tornou-se uma
prova de coragem e lucidez. Pode também ser administrado aos que, devido a idade

adiantada, sdo obrigados a modificar notavelmente sua maneira habitual de viver.

Portanto, ndo se fala necessariamente da aproximacao imediata da morte. Foi previsto
que ele pudesse ser recebido varias vezes durante uma doenca prolongada, ou quando
apos a cura, a pessoa € novamente atingida pela doenca.

Enfim, o Concilio solicitou que este sacramento pudesse, como todos 0s outros, ser

celebrado de maneira mais comunitéria.

Em um grande numero de paroquias tal celebracdo é proposta anualmente. Os
participantes podem se preparar com um tempo de reflexdo e prece, um pequeno retiro.

A comunidade inteira pode participar.

Esta forma de celebrar tem dupla vantagem. Ela permite descobrir melhor a riqueza do
sacramento para a vida de toda a comunidade. Ela contribui em grande parte para
modificar as antigas mentalidades e o medo que se sente diante deste sacramento.

Muitas vezes, mudar as antigas mentalidades é dificil.

No caso do sacramento da uncéo, a dificuldade ocorre tanto por parte do doente como
dos que estdo em sua volta. Preferindo a celebracdo comunitéria, a Igreja contribuiu

profundamente para esta evolucgéo.*’

" |dem, p. 208.
61



O Viético

Um “viatico” é a provisdo dada a alguém para permitir a realizagcdo de um longo caminho,

de uma viagem.

Na Idade Média, era o dinheiro dado a um religioso para enfrentar as despesas
ocasionadas pela mudangca de uma abadia a outra. De la veio o costume de dizer,
quando se levava a comunhdo a um moribundo, que ele ia receber a eucaristia “em
viatico”. A imagem € bonita. A morte nao é o fim da vida, mas a partida para a verdadeira

viagem.

Todos nos temos experiéncia da partida. E algo que n&o tem sentido para aquele que fica,
pois ele vive somente a separacdo. Mas, para aquele que se vai, apesar de viver também
a separacgao e o sofrimento, para ele, todavia, a partida tem um sentido, porque ela abre

um caminho.
Olhemos a nossa vida. Cada vez que fizemos algo de importante, precisamos “partir”.

Casar-se significa partir; pegar um emprego significa partir; qualquer decisao importante é

como uma nova partida.

Quem sempre teve medo de partir jamais conseguiu algo. E necessaria ter tido
frequentemente a ocasido de partir para descobrir devagar que toda partida abre um

caminho.

Se nossas partidas encontraram seu significado na Pascoa do Senhor, se a lei do gréo de
trigo nos pareceu ser verificada na ocasido de cada uma delas, estamos prontos para

receber a morte.

Apesar de seu aparente absurdo, a morte € como uma partida para um novo caminho.
Isto ndo elimina nem a angustia nem o sofrimento, mas nos deixa perceber seu

verdadeiro significado.

A Igreja, Corpo de Cristo, reune a experiéncia de todos os seus membros que, ha
séculos, viveram o mistério da morte. Ela anuncia e acolhe em cada um deles a Pascoa

do Senhor.

Ela o faz pelo Viatico, que é uma participacdo toda especial na eucaristia:

62



» Quando o homem se encontra mais perto do memorial da Paix&o, a ndo ser na hora da

agonia?

» Quando estaremos mais perto da quinta-feira santa, a ndo ser na hora de nossa sexta-

feira santa pessoal?

» Quando a presenca do Ressuscitado se torna mais necessaria em nosso caminho, a

nao ser no lugar onde se abre a noite?

» Quando profetizamos melhor o drama da fé, a ndo ser no momento em que devemos

lutar nossa Ultima batalha?

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO SOBRE OS “SACRAMENTOS
DE CURA:

1) Quais aspectos desta apresentacdo vao mais ao seu encontro e

recuperam o seu animo?

2) Como as comunidades cristds poderiam viver e fazer viver o

sacramento da uncdo dos enfermos de uma maneira mais “viva"?

“8 |dem, p. 209.
63



MESA 7 - BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (c ont.)

OS SACRAMENTOS A SERVICO DA COMUNHAO
O SACRAMENTO DA ORDEM

A Igreja vive hoje uma grande renovacdo a respeito dos ministérios. Alguns cristaos
parecem, as vezes, temer que as novas responsabilidades dadas aos leigos possam

ocultar o papel do padre.

Este temor ndo tem fundamento. Constatamos, ao contrario, que todas as comunidades
onde as tarefas sdo repartidas entre os diferentes membros, a natureza especifica do

ministério sacerdotal € imediatamente posta em destaque.

Contudo, é normal assistirmos a tentativas; a Histéria levou o clero a acumular

progressivamente todas as funcodes.

N&o podemos esquecer que durante longo tempo a palavra “clero” foi sinbnima de
“pessoa instruida”. Confiava-se por habito aos cleros a maior parte das responsabilidades
eclesiais. Uma nova coordenacdo dos ministérios s6 pode ser feita ficando atento a
evolucao e as necessidades das comunidades.

O Concilio Vaticano Il deu um novo impeto a vida das comunidades cristds. E um
documento de Roma, de 15 de agosto de 1972 (Motu Proprio: Ministeria Quoedam),

estabeleceu as seguintes divisdes:*°

Existem os ministérios ordenados : trata-se dos ministérios dos bispos, padres e
diaconos, conferidos durante uma celebracdo sacramental, por imposicdo das maos do

bispo.

Hoje a Igreja catélica conhece uma renovacao do diaconato. Ele ndo € mais um passo a
superar para chegar ao sacerdacio.

Retomou-se a velha tradicdo da Igreja de ordenar didconos permanentes, isto €, homens
gue permanecem em seu lugar de trabalho e na sociedade, e a0 mesmo tempo sao

associados de maneira particular e permanente ao servico da comunidade.

‘9 BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud®our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 145.
64



E um pouco cedo para definir o perfil de maneira definitiva. A orientacéo foi dada, mas é a

vida que fornece os quadros.

A este respeito referimo-nos a passagem dos Atos dos Apdéstolos que relata a instituicdo
dos Sete (At 6, 1-6). O “Servico das Mesas” a eles confiado pode-se interpretar de

maneiras diferentes:

» Vimos o servi¢o das refeicdes; isto compreende tudo que se refere a ajuda e as obras

de caridade, a reparticdo dos fundos colhidos para os mais desfavorecidos.

» Mas a “Mesa” (em grego: trapeza) pode também designar a mesa do cambista e o
balcdo do banco (Mt 21,72; Mc 11,15; Jodo 2,15). Os diaconos seriam entdo os
administradores dos assuntos financeiros da Igreja. Em Roma, os didconos nao ficaram

por muito tempo adjuntos do bispo para a parte administrativa?

Hipolito de Roma, no 3° século escrevia: O diacono é ordenado ao servi¢o do bispo... ele

administra e assinala o que for necessario.

» A “Mesa”’, na tradicao judaica, é também onde se colocava os “pdes de oracdo”, as
oferendas dos fieis ao Templo de Jerusalém (Hb 9,2). Compreende-se entédo o papel que

cabe ao diacono durante a celebracéo da eucaristia.

Existem os ministérios instituidos : sdo os ministérios estaveis. A instituicdo, conferida
durante uma celebracéo liturgica, estabelece o cristdio em uma funcdo permanente. O

documento romano considera expressamente dois ministérios:

» O “servico da Palavra” que pode incluir uma misséo catequética e de preparagédo dos

fieis para a recepc¢ao dos sacramentos;

» O “servico da prece comunitaria e a eucaristia”; o que pode compreender uma
responsabilidade particular para a assembleia dominical e o servico da comunhdo aos

enfermos.

Mas, além disso, € claramente indicado que as conferéncias episcopais podem prever
outros ministérios instituidos, como por exemplo, o do catecismo, verdadeiro responsavel

por pequenas comunidades em certos paises.

Existem também os ministérios confiados por certo tempo; eles podem abranger os

diferentes servi¢cos necessarios a vida e a acdo da comunidade.

65



A apresentacdo Geral do Missal Romano fala expressamente daqueles que abrangem a
celebracgdo litargica, em particular do encarregado do leitor e do servico da comunh&o.
Isso corresponde a uma delegacgédo oficial que podera ser feita pelo padre responsavel da

comunidade.

E ainda cedo para estabelecer um balanco e ter uma visdo de conjunto dos diferentes

ministérios estabelecidos hoje na Igreja. Podemos somente evocar algumas situagées.*

Em sua carta ao Episcopado latino-americano, o cardeal Villot, em 1977, declarava: A
descoberta e realizacdo de novas formas de ministérios que abracam a vida litargica e
outros aspectos da vida religiosa e humana das comunidades... constituem um dos
objetivos que deve engajar mais intensamente a Igreja latino-americana. Esses ministros
leigos que, outrora, eram destinados quase exclusivamente a vida da prece da
comunidade... encontram-se hoje perante um campo de acdo bem mais vasto, igualmente
no que diz respeito a liturgia. H4 necessidade de formar convenientemente aqueles que
as exercem; eles sdo um dom do Espirito e uma esperanca para o futuro das

comunidades eclesiasticas.

A evolucdo nio terminou. E um sinal dos tempos que o problema dos “ministérios”
geralmente esteja ligado ao programa dos Sinodos diocesanos que ocorrem em varios

lugares. Os pontos de atencéo sao os seguintes:

Revalorizagcéo do batismo

O impulso dado pelo Concilio é parte de uma revalorizacdo da responsabilidade de todo

cristdo em razdo de seu batismo.

O batismo o faz membro do Corpo de Cristo. O Espirito distribui seus dons a cada um
visando o bem de todos.

Os cristdos sédo, portanto, solidarios em sua acdo e a totalidade dos dons encontra-se

somente no conjunto do Corpo.>*

0 |dem, p. 146.
L |dem, p. 147.

66



Construir a Igreja

Séao Paulo, no grande texto da Epistola aos Efésios sobre os ministérios, fala do Corpo
inteiro que: coordenado e unido gracas a todas as articulacdes que o servem, opera o0 seu
crescimento organico segundo a atividade de cada uma das partes, a fim de se edificar na
caridade (Ep 4,16).

Como é o corpo inteiro que opera, ndo se trata de opor o sacerdote ao leigo, em uma
reflexdo sobre os ministérios, mas, ao contrario, ver a complementaridade da tarefa

realizada por cada um para a construcao de um todo.

E incorreto pensar que os leigos se ocupam do mundo e os padres sdo encarregados da
comunidade. E a Igreja em seu conjunto, padres e leigos sob a influéncia do Espirito, que

deve viver como Corpo do Cristo para continuar a missdo de seu Senhor.

Ja que é o Corpo inteiro que opera, a comunidade deve ser solidaria com aqueles que, no
seu seio, cumprem os deveres de um ministério. Esses Ultimos tornam visiveis e

operacionais a preocupacao de todos.

Alguns sao encarregados da catequese, mas € 0 conjunto que deve se preocupar com a
transmissdo da fé. Alguns tém um papel na ajuda-mutua, mas o fazem em nome de

todos. Outros asseguram a coordenacao, mas todos se preocupam com a comunhéao.
Igualmente, toda a Igreja € um povo sacerdotal.

Gracas ao batismo, todos os fieis participam do sacerdécio de Cristo. Esta participagéo

chama-se “sacerdécio comum dos fieis”.

Na sua base e no seu servigo existe uma outra participagdo na missao do Cristo: a do
ministério conferido pelo sacramento da Ordem, cuja tarefa é servir em nome e na pessoa

do Cristo-Cabeca no meio da comunidade.(CIC, 1592).

O sacerddcio ministerial difere essencialmente do sacerdocio comum dos fieis porque
confere um poder sagrado para o servico dos fieis. Os ministros ordenados exercem seu
servico perante o povo de Deus pelo ensinamento (munus docendi), o culto divino (manus

liturgicum) e o governo pastoral (munus regendi). (CIC, 1591).

67



Uma Gnica misséo
Eu vim para que os homens tenham vida e que a tenham em abundéncia, diz o Senhor.

A Igreja ndo tem outra razdo a nao ser de continuar a missdo de Jesus Cristo. Toda
reflexdo sobre 0os ministérios s6 pode partir de um olhar sobre a missao. Mas ela é vasta.
Compreende-se facilmente que ela chama todos os cristdos a serem ministérios

participantes.

Devemos comecar pelas tarefas necessarias para que a Igreja realize sua missao e em

sua plenitude.

Com vistas a missdo, ndo se pode opor uns aos outros, mas coordenar o todo. Juntos,
padres e leigos devem testemunhar Jesus Cristo ao mundo. Juntos, eles tém a tarefa de
anunciar o Evangelho. Juntos, eles colocam o sinal de comunidades como sendo lugares
de acolhida do Espirito e que querem viver a luz da Palavra de Deus. Juntos, eles fazem

0 mundo se voltar para Deus no louvor e na eucaristia.

Novas tarefas podem se revelar; novos servicos serdo inventados. NOs j& 0 vimos em
nosso tempo devido a todas as iniciativas em favor do desenvolvimento, ou da salude em
paises de desenvolvimento limitado. N6s o vimos também em nossas esferas
geograficas, como noutros lugares para as assembleias dominicais com auséncia de

padre (ADAP). Os cristdos souberam se encarregar de dominios desconhecidos.

O caso das ADAP é particularmente delicado. Podemos, certamente, nos regozijar de que

o dinamismo das comunidades permitiu responder as necessidades.

Devemos, contudo, constatar que encontramo-nos perante uma situagdo teologicamente
anormal no sentido preciso do termo. Ndo é normal, de fato, que a celebracdo da

eucaristia ndo pudesse se estabelecer no centro da vida de uma comunidade.

E um caso limite, porém bastante comum, especialmente nas jovens Igrejas, nos paises
que tém poucos padres, como na América Latina e na Africa. E uma questio séria posta
ao corpo eclesial inteiro. Que o Espirito suscite em nossa Igreja a juventude suficiente

para dar a solucdo conforme a verdadeira fidelidade.
Para necessidades novas, servicos novos?

Sim, a condicdo € que seja respeitada a tensédo entre duas fidelidades.

68



» Fidelidade da Igreja a sua vocacao e ao seu proprio ser: ela ndo € o Corpo do Cristo

enviado ao mundo como seu Senhor?

» Fidelidade ao mundo e a histéria: em Jesus Cristo a Palavra encarnou-se na cidade de

Nazaré e na Judeia; mas a encarnagdo é uma obra que deve incessantemente continuar.

A lIgreja confronta-se com o problema de sua “inculturacdo” nos setores humanos,

geograficos ou culturais, que ela até agora s6 aborda.

E mantendo as duas fidelidades que ela crescerd, renovando sua maneira de ser e de

agir.>

PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO SOBRE OS SACRAMENTOS DE
COMUNHAO: O SACRAMENTO DA ORDEM

1) De acordo com o que foi apresentado sobre a teologia do sacramento
da ordem, quais elementos podem nos ajudar a chamar os jovens a

consagrar suas vidas como padres?

2) Como se tornar ainda mais uma Igreja comunhao?

%2 |dem, p. 149.
69



MESA 8: BREVE APRESENTACAO DOS SACRAMENTOS HOJE (co nt.)

OS SACRAMENTOS A SERVICO DA COMUNHAO

O SACRAMENTO DO MATRIMONIO

Teologia do sacramento do casamento

O casamento, esta velha instituicAo sobre a qual teriamos afirmado facilmente ha

cinquenta anos que era universal, esta colocada em segundo plano hoje.

No entanto, a realidade do casal continua existindo e vemos em nossa volta muitos jovens

gue dele tém um ideal bastante elevado.

E a instituic&o, civil ou religiosa, que é recusada ou pelo menos posta em causa. O que é

da intimidade de cada um deve depender de leis e de regulamentos?

Na estrutura deste capitulo ndo se trata de fazer um estudo sociolégico ou uma
argumentacao para defender o casamento. Nem se trata de apresentar toda a doutrina da

Igreja e o fundamento de sua legislacao.

Existem varias obras sobre o assunto. Voltaremos definitivamente aquela obra que
aparece na mesma colecdo: Jean-Pierre Bagoa, Pour vivre le Mariage (Para viver o
Casamento), Editora Cerf, 1986.

A Igreja ndo inventou o casamento. Ele existiu bem antes dela.

E os primeiros cristdos se casavam como se fazia em sua volta, sem precisar de uma

cerimonia religiosa especial.

Portanto, desde a sua origem o casamento era considerado como importante na
comunidade cristd, uma vez que Sao Paulo podia afirmar: Maridos, amem suas esposas

como Cristo amou a Igreja (Ef 5, 25).>

O casamento era “uma realidade da vida do homem” e né&o é dificil descobrir porque ela

tomou lugar entre os sinais do Reino.

3 BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud®our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 185.
70



Viver em casal marca uma etapa importante no desenvolvimento da personalidade de

uma pessoa.

O homem e a mulher modificam entdo a maneira de se situar perante todos em sua volta.
Enquanto criancas, viveram no circulo familiar onde cada um tinha o seu lugar. Como
adolescentes conquistaram, as vezes de forma dificil ou dolorida, o direito de serem eles

mesmaos.

Mas, devem viver agora uma vida de adulto; e eles que tudo receberam, devem agora,
por sua vez, ser fonte. Ndo sdo mais seres solitarios; eles se apresentam em dois perante

o meio familiar e o circulo de seus amigos.

A soliddo é uma das situacdes fundamentais do homem. N&o pode ser negada; ela
precisa ser salva. E a soliddo se salva quando se supera. Tanto paradoxal quanto possa
aparecer, a solidado é necessaria para ter comunhdo. Devemos em primeiro lugar ser nés

mesmos, enfrentando nossa propria personalidade para entrar em relacdo com outrem.

Podemos dizer que o casal € o lugar onde a soliddo finalmente se torna riqueza,

mostrando-se capaz de comunhao?
A Biblia o apresenta assim.

Ela nos mostra o “homem” desde a sua origem procurando no universo o ser que lhe é
prometido. Ela fala da alegria quando encontra “a carne de sua carne” (Gn 2,23). Ela
canta o amor ardente no coragéo de dois seres (Cantico dos Canticos 2, 16 e 8, 5-7):

O meu amado é meu

E eu sou dele...

O amor é tao forte quanto a Morte
E a paixao rude como o Abismo.
Suas brasas sao fogo ardente,
Séo labaredas do Senhor.

As aguas nao podem apaga-lo

Nem o rio leva-lo.

71



A palavra de Deus € ainda mais ousada. Ela empresta as palavras desta paixdo que
gueima o coragdo dos amantes para expressar o maravilhoso amor que une Deus ao seu

povo.>*

Amor humano, face de Deus

Ja se falou a respeito da dificuldade de falar de Deus, o risco de enclausura-lo em nossas

palavras e o receio de evadir-se, assim fazendo, em discursos intemporais ou irreais.

Ah! Se Deus pudesse nao ser aquele do qual falamos, mas aquele com quem vivemos ou

gue nos chama a viver!

Deus no cotidiano, sim, sem duvida, mas ele permanece o Deus oculto cuja face tem

dificuldade em se revelar, o Deus misterioso.

E € exatamente nisso que se situa a realidade sacramental. Ela nasce no proprio mistério
do homem para conduzi-lo ao mistério de Deus. Essa hada mais é do que a vida de cada

dia, porém vivida em sua plenitude para tornar-se testemunho do invisivel.

O que pode ser mais cotidiano e misterioso ao mesmo tempo do que o encontro de dois

seres que se amam e se reconhecem, e que, todavia, nunca acabam de se descobrir?

E o cotidiano em toda sua poesia, sua riqueza, bem como em sua monotonia; é o

cotidiano que se torna espelho do infinito.>

Desde a primeira pagina da Biblia, o encontro do homem e da mulher é pressentido como
um dos lugares onde se revela o invisivel. O préprio Deus quis inscrever sua face neste

casal humano que aparece no sexto dia como o cume da criacao:
Deus disse:

Facamos o0 homem a nossa imagem,

A nossa semelhanca...

Deus criou 0 homem a Sua imagem,

Criou-0 a imagem de Deus;

> |dem, p. 186.
%5 |dem, p. 187.

72



Ele os criou homem e mulher.

Se o0 homem e a mulher, em sua vida de casal, tornam-se imagem de Deus, a defini¢cdo
do sacramento como “uma realidade humana que anuncia o Reino por ser um lugar de

sua realizacdo” Ihes convém maravilhosamente.

E entre todos os sacramentos, o casamento é um dos quais aparece claramente que nao

€ possivel separar a realidade humana da realidade sacramental.

Ja o profeta Miquéias proclamava que o verdadeiro ato de culto ndo se encontra na
oferenda de bens externos ao homem, mas na realizacdo cotidiana daquilo que é justo,

vivendo de uma maneira humilde e com ternura! (Mq 6, 6-8)
Com que me apresentarei ao Senhor,

E me inclinarei diante do Deus Altissimo?
Agradar-se-a o Senhor

De milhares de sacrificios

Oferendas inumeras,

Ele te declarou, 6 homem, o que é bom,
E que € o que o Senhor pede de ti:
Senéo que pratiques a justica,

E ames com ternura

E andes humildemente

Com o teu Deus.

Amor e alianca

Podemos hesitar diante de duas férmulas: o casamento € um sacramento de amor, ou

sacramento de alianga?
Podemos acreditar que as duas férmulas sao equivalentes. Contudo, ndo completamente.

O conteudo da palavra amor é dificil de identificar.
73



Ela é, as vezes, uma palavra chave-mestra que encobre realidades bastante nebulosas
ou diversas. Existe o0 amor passional e o amor romantico. H4 o “amor das mulheres” que
talvez tenha relagdes longinquas com o “amor ao proximo”. Diz-se “fazer o amor” e

“morrer de amor”... Qual é o sentido que devemos dar a esta palavra amor?

Em sua riqueza, a tradicdo biblica da-lhe um conteddo vinculado a realizacdo de uma

Alianca. Descobrir a Alianca é dar sentido ao amor.

Hoje em dia, no caso de muitos jovens que se amam, habitam juntos por varios anos e
decidem um dia se casar, mostra bem que isso da a palavra casamento um contetdo que
ndo é somente equivalente a relacdo amorosa. A seu modo, eles redescobrem a

realidade de uma Alianca.

Dizer Alianca ao invés de dizer amor € seguramente dar um conteaddo menos ambiguo,
mas € também incluir a aventura de dois seres em uma relacdo que os excede, tomando

por testemunho todo o grupo social dos lagos de parentesco e dos amigos.

Se o0 casamento fosse somente o sacramento do amor, poderiamos dizer que o0

sacramento cessa quando o0 amor se esgota.

Mas as coisas ndo sao tdo simples assim. Ha dias em que o amor se esconde, porém a

fidelidade da Alianca conserva sua grandeza.

Alias, ndo existiram sempre no mundo dois tipos de civilizagdes? Aquelas onde casa-se

porque se ama e aquelas onde se ama por ser casados?

Como é desconfortavel dizer qual das duas assegurou a maior felicidade!*®

O que significa alianca?

Esta realidade é tdo presente no Antigo Testamento que se torna dificil selecionar os
textos mais significativos. Precisariamos reler toda a Biblia!

A Aliancga foi vivida ao longo dos séculos antes de ser a fonte de uma teologia. O mesmo
se aplica ao casal humano: a teoria jamais percebe plenamente a vida que devemos

inventar ao longo dos meses e dos anos.

% |dem, p. 188.
74



Falando da Alianca, quais textos devemos escolher? Aqueles que refletem a alegria e o

sofrimento, a exigéncia e a ternura, as rupturas e 0s reencontros?
Todos eles, sem davida, mas sdo numerosos.
Toda alianga pressupde parceiros. O mesmo acontece no casamento.

Uma das ousadias da tradicdo biblica € considerar que tal parceria existe entre Deus e 0
homem. Como isso seria possivel? Duas palavras aparecem como particularmente
importantes: fidelidade e reciprocidade . S&o as duas palavras mais colocadas em

evidéncia.

Fidelidade

Na sua Aliangca com o seu povo Deus é primeiramente fiel. Por forca da reciprocidade que
da sentido a qualquer alianca, os profetas apelam incessantemente ao povo a fim de viver

também dentro da fidelidade.

E é assim que se descobre o perddo. Pois uma alianca s6 pode durar quando cada um
dos parceiros recusa-se perpetuamente a conter o outro em um passado, as vezes muito

pesado para suportar.

O perddo vai além do dom, pois é incessantemente renovado. O Deus da Alianca €
também Deus do perdéo.

Mas a alianca do homem e da mulher é fragil. E, no entanto, porque o casal humano é

feito a imagem de Deus e a sua semelhanca, ele € chamado a viver dentro da fidelidade.

N&o esta errado dizer que o casamento, em sua visdo evangeélica de fidelidade absoluta,

é uma “loucura”.

Sem duvida, ele ndo € nem mais nem menos do que o ¢  elibato em vista do Reino,

mas tanto quanto

O motivo mais profundo encontra-se na fidelidade de Deus a sua alianca, do Cristo a sua

Igreja.

75



Pelo sacramento do casamento, 0os esposos sdo habilitados a representar esta fidelidade
e a testemunhé-la. Pelo sacramento, a indissolubilidade do casamento recebe um novo
sentido mais profundo. (CIC, 1647).

Pode parecer dificil, isto €, impossivel, de ligar-se a outro ser humano por toda a vida.

E mais importante anunciar a boa nova que Deus nos ama com um amor definitivo e
irrevogavel, que os esposos fazem parte desse amor, e ele 0s carrega e sustenta, e que

pela fidelidade eles podem ser testemunhos do amor fiel de Deus.

Os cobnjuges que, com a graca de Deus, dao este testemunho, frequentemente em
condi¢cbes bem dificeis, merecem a gratiddo e o apoio da comunidade eclesiastica (cf. FC
20). (CIC, 1648).

Os Apoéstolos compreenderam bem.

No evangelho de Mateus, quando Jesus afirma que ndo se permite ao homem repudiar
sua esposa, eles respondem imediatamente: se tal € a condicdo do homem perante a

mulher, ndo é conveniente casar-se!

E Jesus respondeu, colocando em paralelo o casamento e o celibato, afirmando: Nem
todos compreendem esta linguagem, mas apenas aqueles a quem isso € dado (Mt 19, 10-
11).

No casamento, mais do que em outro lugar, fidelidade e perdao estdo sempre ligados. Os

dois tém a mesma fonte.

Quando um cbnjuge perdoa o outro é porque eles permanecem juntos para que o amanha
seja diferente do dia de ontem. N&o se trata de esquecer-se do passado para ndo guardar

rancor. Existe mais do que isto.

Perdoar, como Deus perdoa, significa amar suficientemente para querer continuar a

construir o futuro juntos.

E a raz&o pela qual o casal humano, como, alias, o conjunto da célula familiar, torna-se
certamente a realidade no ambito da qual podemos melhor compreender toda a riqueza e

toda a dificuldade do perddo. Nisto também, revela-se a face de Deus.”’

" |dem, p. 189.
76



Reciprocidade

Que a reciprocidade possa ser considerada entre Deus e seu Povo tem algo de
surpreendente. Nao existe uma grande disparidade entre os dois parceiros? Deus nao é
considerado, sobretudo, como o “Mestre” que comanda?

Como poderia Ele se tornar o parceiro?

UM ENTUSIASMO RECIPROCO (Is 61,10-11 e 62, 4-5)

Com grande alegria

Rejubilei no Senhor

E meu coragéo exulta no meu Deus!

Ele me revestiu com a roupagem da salvacao, e me cobriu com o manto da justica,
Como noivo que cinge a fronte com o diadema,

Como noiva que se adorna com as suas joias.

Como a terra produz os seus gérmens

E o jardim faz brotar as suas sementes, o Senhor fara germinar
A justica e o louvor diante de todas as nacoes.

N&o mais seras chamada de “Desamparada”,

nem a tua terra de “Deserta”;

antes, sera chamada “Minha dileta”

e sua terra “a Desposada”,

Assim como o jovem desposa a donzela,

Assim tu seras a alegria do teu Deus.

Em muitas civilizagdes o marido, ou chefe de familia, € quase um deus no meio de sua

familia; ndo seria nenhum espanto entdo encontrar poucos grupos humanos onde o
77



homem e a mulher desfrutam de direitos reciprocos. E 0 homem néo esta pronto em geral

a abandonar suas prerrogativas e seus privilégios.

Ha tantos lugares onde o casamento é um contrato concluido a servico do homem e de

seu cla!

N&o é espantoso que seja Sao Paulo, em geral tratado como machista, que tenha sido o

primeiro a colocar em termos rigorosos a igualdade dos direitos? Ele afirma, de fato:

Que cada um tenha a sua propria mulher e cada mulher o seu préprio marido. Que o
marido dé a mulher o que Ihe é devido e da mesma forma a mulher também ao marido. A
mulher ndo tem poder sobre o seu proprio corpo, mas sim o marido. E também, da
mesma maneira, 0 marido ndo tem poder sobre o seu préprio corpo, mas sim a mulher (1
Co 7,2-4).

Na evolucdo lenta da humanidade, o caminho do casal humano esta sem davida apenas
no seu inicio. E o evangelho dialoga com cada um de ndés para que as mutacdes

desencadeadas pela Histéria se tornem riqueza e procura da verdade.

N&o é ele que chama cada homem e cada mulher a levar um testemunho de Deus de

fidelidade e de reciprocidade?*®

O Cristo e sua Igreja
O CRISTO E A IGREJA (Efésios 5,1-2 e 25-32)
Sede, pois, imitadores de Deus, como filhos amados.
Vivei no amor como também Cristo
Vos amou e se entregou a si mesmo por nos...
V6s, maridos, amai vossas mulheres, como também Cristo
Amou a Igreja e a si mesmo se entregou por ela.
Para santifica-la, purificando-a com a lavagem da agua, pela palavra da vida.

Para apresenta-la a si mesmo Igreja

%8 |dem, p. 190.
78



gloriosa, sem macula, nem ruga, nem coisa semelhante,
Mas santa e irrepreensivel.

Assim devem os maridos amar as suas proprias mulheres como a seus proprios

Corpos.

Quem ama a sua mulher, ama-se a si mesmo.
Porque nunca ninguém odiou a sua propria carne;
Antes a alimenta e sustenta,

Como também o Senhor a Igreja,

Porque somos membros do seu corpo.

Como diz a Escritura:

Por isso deixard o homem seu pai e sua mée,

E se unird a sua mulher e serdo dois numa carne.
Grande é este mistério:

Digo-o a respeito de Cristo e da Igreja.

Quando Paulo falava da unido do homem e da mulher, ele concluiu: Este mistério é

grande; declaro que ele diz respeito ao Cristo e a Igreja (Ef 5,32).

Falar assim era ja contar o casamento entre as realidades sacramentais mesmo antes de

a palavra existir.

Existe uma interacdo em todo sacramento: a realidade humana permite compreender a
relacdo de Deus com o homem e a descoberta de Deus vem enriqguecer Nnosso

entendimento da realidade humana.

79



O que dizer do relacionamento do Cristo com a Igreja, se a uniao do homem e da mulher
nao nos viesse a revelar? E vice-versa, a contemplagdo do dom que o Cristo faz dele

mesmo & sua Igreja, revela as exigéncias e as riquezas do casamento.>®

Casamento e Celibato

7

O homem é um animal social. Torna-se ele mesmo pela sua relacdo com o0s outros.
Recusar esta relagéo significa condenar-se. Acreditar que ele pode existir sem o minimo

esforco, sem cumprimento de ambas as partes, levara ao fracasso.

Aqui, como em outras areas, aplica-se a maxima do Evangelho: Quem quiser salvar a sua

vida a perdera, mas quem perder a sua vida por minha causa, a encontrara! (Mt 16,25).
Mas nem todos casam. As razdes sdo multiplas.

E Jesus sabia disso: H4 pessoas que ndo se casam, pois, de nascenca, eles séo
incapazes; ha outros que ndo podem se casar por terem sido mutilados pelos homens;
outros escolheram ndo se casar devido ao Reino dos céus. Quem puder compreender,
compreenda! (Mt 19,12).

A falta de casamento ndo € necessariamente a recusa da relacao.

Em uma civilizacdo como a nossa onde o numero de celibatarios é importante, ele é

frequentemente um apelo ao dom de si mesmo.

Casamento e consagracao religiosa: em certas épocas da vida da Igreja, a consagracao
religiosa foi considerada como sacramento. Ndo era sem razdo. Ha duas maneiras de
viver a Alianca: a escolha entre o casamento e o celibato. As duas podem ser

sacramentos da Alianga.

Casamento e celibato sdo complementares. Nao se pode exaltar um em detrimento do

outro, ou rebaixar um para fazer valer o outro.

Alguns, sob o pretexto de grande espiritualidade, consideram o casamento como um mal
menor e a consagracdo religiosa como superior. Outras, ao contrario, exaltam
demasiadamente o casamento ao ponto de fazer acreditar que o celibato é uma

mutilacéo.

*|dem, p. 191.
80



Em realidade, temos aqui duas maneiras complementares de se situar no mundo. Elas se

enriguecem mutuamente:

» Ambas sdo maneiras de se dar completamente.
» Ambas devem ser fonte de fecundidade.
» Ambas exigem fidelidade similar.

» Ambas também conhecem alegria e sofrimento, sucesso e derrota.

N&o se pode escolher uma sonhando inconscientemente com a outra. Nao existe situacéo

mais facil do que a outra, pois para todos é dificil viver na verdade.

Um celibato aceito

Mas, a verdade da Alianca nao fica reservada aos que escolheram o celibato na

consagracao religiosa.

Ha celibatarios, homens ou mulheres, que sao verdadeiros testemunhos da Alianca. Eles
talvez ndo escolheram seu estado, que frequentemente € resultado das circunstancias e
de fatores diversos. Alguns tém o desejo, ou a esperancga, de criar um dia um lar. Outros

sabem que permaneceréo celibatarios.
Fidelidade, fecundidade, reciprocidade e dom de si ndo sao excluidos de suas vidas.

Conhecemos aqueles que realizam, por meio do celibato, uma “relagdo” com os outros e
uma riqueza de servico a todos. Eles vivem sua Pascoa, entrando assim no mistério da
Alianca. Podemos testemunhar, e eles também podem testemunhar, a riqueza que Deus

colocou em suas maos.

O fracasso no casamento

O casamento pode conduzir a situacdes dolorosas, levando a um fracasso do casal.

Devemos dizer por isso que o sacramento nao foi vivido? Longe disso.

81



E inatil procurar as responsabilidades no passado. Deve-se viver a situacéo presente e
ainda vivé-la na fé e na luz da Palavra de Deus. Até na sua Paixao Jesus testemunha a
vida. Até em seus sofrimentos e fracassos 0s esposos separados podem ainda

testemunhar a verdade do Deus da Alianca.

Todas as Igrejas cristds estdo de acordo ao afirmar que o ideal cristdo do casamento

comporta a unidade do casal dentro da fidelidade.

Aqui esta um apelo do Evangelho e este apelo fica sem ambiguidade. Contudo, a
legislacdo da Igreja catdlica, face aos divorciados recasados, parece muito severa na
opinido de nossos contemporaneos. Para manifestar a grandeza do sacramento ela

mantém o principio da indissolubilidade absoluta.

Na Igreja Ortodoxa e nas Igrejas Reformistas admite-se, em favor dos divorciados, um

“principio de misericordia” autorizando, em certos casos, um novo casamento.

O contexto deste capitulo ndo permite tratar esse problema com as nuances desejaveis.
Ele foi abordado em detalhe no livro: Pour vivre le Mariage (Para viver o casamento).

Pode-se reportar a ele.

Devemos, contudo, afirmar que os divorciados recasados tém seu lugar na comunidade
cristd. Se a legislacéo atual ndo permite sua plena participagdo na comunh&o eucaristica,
eles fazem parte da comunhdo da Igreja. Eles se encontram com seus irmaos na

assembleia liturgica, nutrindo-se com eles da Palavra de Deus.

Eis porque o termo “excomungado” ndo deve ser usado em relacdo a eles. Ele é

inadequado para descrever sua situacao.

Hoje, mais frequentemente, a preparacdo se faz por meio de encontros com um padre,
mas também com outros casais, durante reuniées animadas por uma equipe de cristdos

que aceitam realizar este servigo da comunidade.

Essas reunides resultam, com frequéncia, em trocas frutiferas entre os casais. Elas
acabam respondendo a questfes bastante diversas. E toda a realidade humana que é
considerada: as relacbes do homem e da mulher e suas diferencas psicologicas, o
problema dos filhos, as dificuldades conjugais e também o conteudo da fé, a explicacéao

do pensamento da Igreja sobre o casamento.

82



Este tempo de preparacdo podera ser para varios casais a ocasiao de descobrir um lado
desconhecido da Igreja; ela aparece entdo como um lugar onde se pode falar seriamente
com outros a respeito das questdes importantes que a vida a dois pode apresentar.

Com o padre, a preparacdo é mais pessoal. Faz-se escolha das passagens da Palavra de
Deus que estardo no coracao da celebracdo. Eles leem juntos os textos, 0os escutam e se

colocam diante deles.

N&o € de certa forma o que aconteceu entre Jesus e os discipulos de Emaus quando

reconheceram sua presenca na estrada?

O padre esta presente para assegurar a liberdade. N&o somente aquela que exclui
gualquer forma de pressdo, mas aquela que nasce de uma tomada de consciéncia mais

clara do ato que sera realizado.®®

A FE DOS ESPOSO0S

Os que chegam para pedir o casamento na Igreja sdo frequentemente nao praticantes.
Alguns tém até dificuldade em explicar sua posicao perante a fé.

Nao devemos nos surpreender. Na vida de muitos jovens, as ultimas décadas trouxeram
rupturas as vezes importantes com as geragdes precedentes. Parte do discurso da Igreja

tornou-se estranho e eles tém dificuldade em se situar.
Os sacramentos sao sacramentos da fé.

O padre esta a servico deles para que sejam vividos em verdade. Mas ele esta também a

servico dos noivos para que sejam verdadeiros na caminhada que iniciam.

N&o se deve estranhar que a atitude da Igreja seja ao mesmo tempo de acolhida e de

exigéncia.

Em suma: O sacramento do matrimoénio significa a unido do Cristo e da Igreja. Ele oferece
aos esposos a graca de se amar com 0 amor com que o Cristo amou sua Igreja; a graga
do sacramento aperfeicoa assim o amor humano dos esposos, confirma sua unidade

indissolUvel e santifica-os no caminho da vida eterna. (CIC, 1661).

% |dem, p. 196.
83



PERGUNTAS PARA APROFUNDAMENTO SOBRE O SACRAMENTO DA
COMUNHAO:

1) De que maneira compreendemos que o0 amor humano consagrado no

casamento nos revela a face de Deus?

2) Foi apresentada uma distingéo entre o casamento como sacramento de

amor e 0 casamento como sacramento da Alianca. O que achas disso?

3) Como aquilo que acabamos de aprender sobre o sacramento do
casamento poderia abrir novas abordagens para uma pastoral do

casamento que une melhor os casais de hoje?

84



CONCLUSAO

JESUS, PALAVRA DE DEUS

Tendo Deus falado outrora aos nossos pais, muitas vezes e de muitas maneiras, pelos
Profetas, agora falou-nos nestes ultimos tempos pelo Filho a quem constituiu herdeiro de

tudo e por quem igualmente criou o0 mundo (Hb 1, 1-2).

Jesus é a palavra viva. Ele ndo é um pregador ou um professor. Ele fala pela sua vida.
Suas palavras sao também seus atos. Suas palavras sado encontros. E o interlocutor, quer
seja ele discipulo ou adversario, quer seja ele pessoa isolada ou multiddo que se apressa,
qguer seja ele excluido da sociedade ou chefe do povo, escriba ou sumo-sacerdote, 0
centurido ou o procurador romano, cada um se sabe conhecido. A palavra de Jesus

chama a fé e € dom da fé.

Sua palavra é o perdédo e o apelo. Ela penetra na vida de cada um. Sua palavra faz sinal e

0 homem se levanta.
A palavra de Jesus € viva porque encontra 0 homem no coracao de sua vida.

E sua palavra é submissdo a outrem, revelacdo deste outro que ele nomeia seu Pai.

Jesus é a palavra do Pai.®*

PALAVRA E SACRAMENTO

A palavra de Jesus ndo para com a noite tragica da sexta-feira Santa. Na manha da
Pascoa, Jesus esta no meio dos seus. Ele oferece seu Espirito e sua palavra € sempre

viva.

As primeiras comunidades cristds ndo tém a pretensdo de falar em seu nome proprio.
Quando, apés ter recebido o Espirito Santo no dia de Pentecostes, Pedro e Joao

levantam o coxo da Porta Formosa (At 3), eles o fazem em nome de Jesus Cristo.

®1 BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claud@our vivre les sacrements(Para viver os sacramentos). Ed. De
Cerf, Paris, 1991, 2e. édition, p. 212.

85



E em seu nome que perdoamos e batizamos, em seu nome que dividimos o p&o, que

oramos e efetuamos uma unc¢éo de 6leo para o irmao enfermo.
Assim nasceram 0s sacramentos da Igreja, sob a influéncia do Espirito.

Eles séo a presenca viva do Senhor ressuscitado, o “memorial” de sua palavra e de seus
gestos. Eles continuam sendo, em nosso tempo, o encontro vivo de Deus com o homem,

por Jesus Cristo seu Filho.

Os sacramentos séo vida de acordo com o Espirito. Eles sdo dialogo onde descobrimos
Jesus de Nazaré como aquele que chama. Aquele que se aproximou para nos encontrar
em nossa existéncia e nas realidades de nossas vidas, as mais intimas, mas também as
mais corriqueiras. Eles ndo esgotam nosso dialogo com Deus; sdo, no entanto, seus

elementos essenciais.

No sacramento Deus fala e sua palavra é acolhida naquilo que somos e vivemos. No

sacramento Deus fala e sua palavra € eficaz.

Deus fala e tudo acontece. Sua Palavra é criadora. E 0 mundo, sua organizacao e todo o

seu povoamento, com o homem no topo, tudo é fruto de dez palavras!

Deus fala! No siléncio das coisas ou no alvoroco dos mundos, Deus fala! E sua palavra

faz acontecer.

A palavra de Deus ¢é a verdadeira luz, que chegando ao mundo clareia todo homem. A luz
se percebe quando toca um objeto, ilumina qualquer coisa. Assim mesmo, a palavra de

Deus s6 é perceptivel quando ela nos vem nos eventos de nossa vida.
O sacramento é o ponto de encontro entre a Palavra e a vida.

A vida pode se tornar o lugar de um didlogo misterioso com aquele que é a sua proépria

fonte e que se torna o horizonte. Precisamos ainda aprender as palavras.

Como a crianga que aprende a falar com a sua mée, nés também recebemos as palavras
de nossa fé de uma longa linhagem de testemunhos que trouxeram até nés o livro da
Palavra de Deus. Elas sé@o a Igreja. E ao nos ensinar a falar nossa fe, elas a fazem

existir.

86



Os sacramentos sdo sacramentos da fé, ndo somente porque necessitam da fé para
serem vividos em verdade. Eles sdao também como tempos privilegiados onde a fé é

falada e vivida.

N&o sdo didlogos levados em solitarias, mas em solidariedade com a comunidade crente.

Eles sdo os sacramentos da fé da Igreja. E em sua fé que a nossa se encontra.®

Viver a fé significa fazer de sua vida um lugar onde o Reino acontece.
Viver a fé significa aceitar que a vida se torne sacramento da salvacao.

Viver a fé significa viver os sacramentos.

%2 |dem, p. 213.
87



BIBLIOGRAFIA UTILIZADA

BEGUETIEZ, Philippe e DUCHESNEAU, Claude. Pour vivre les sacrements . (Para
viver os sacramentos). Ed. De Cerf, Paris, 1991, 2e. édition.

CATECISMO DA IGREJA CATOLICA (CIC), 2013, edi¢cdo da Conferéncia Nacional dos
Bispos do Brasil (CNBB).

BIBLIA SAGRADA — Tradugdo da CNBB.

BIBLIOGRAFIA EM PORTUGUES ( que pode ser consultada):

- Aquino, Felipe. Os Sete Sacramentos . Cancdo Nova.

- Bortolini, José. Sacramentos em sua vida . Paulus.

- Gois, Joao de Deus. O que € sacramento? Editora Ave-Maria.

- Libardi, Hélio. Os Sacramentos na Vida Cristd . Editora Santuario.
- Rosato, Philip J. Introducéo a Teologia dos Sacramentos . Loyola.

- Sousa, Amaurilio Machado de. Que sao os sacramentos? Paulinas.

88



